
opusdei.org

02. Die Offenbarung

Gott hat sich als personales
Wesen durch eine
Heilsgeschichte geoffenbart. Er
schuf und erwählte sich ein
Volk, das sein Wort bewahren
und in dessen Schoß die
Menschwerdung Jesu Christi
erfolgen sollte.

28.09.2017

1. Gott offenbart sich den
Menschen

„Gott hat in seiner Güte und Weisheit
beschlossen, sich selbst zu



offenbaren und das Geheimnis
seines Willens kundzutun: dass die
Menschen durch Christus, das
fleisch-gewordene Wort, im Heiligen
Geist Zugang zum Vater haben und
teilhaftig werden der göttlichen
Natur. In dieser Offenbarung redet
der unsichtbare Gott aus
überströmender Liebe die Menschen
an wie Freunde und verkehrt mit
ihnen, um sie in seine Gemeinschaft
einzuladen und aufzunehmen“1 (vgl. 
Katechismus, 51).

Der erste Schritt der Offenbarung
Gottes ist die Schöpfung, in der er
sich selbst dauerhaft bezeugt2 (vgl. 
Katechismus, 288). Gott gibt sich
durch die Geschöpfe allen Menschen
aller Zeiten kund und lässt sie seine
Güte und Vollkommenheit erfahren.
Nach dem Bild und Gleichnis Gottes
erschaffen, offenbart der Mensch
unter allen Geschöpfen Gott am
deutlichsten. Gott wollte sich jedoch
durch eine Heilsgeschichte als



persönliches Wesen zu erkennen
geben, indem er sich ein Volk schuf
und es dazu erzog, sein an die
Menschen gerichtetes Wort zu
bewahren und die Fleischwerdung
seines Wortes – Jesu Christi –
vorzubereiten3 (vgl. Katechismus,
54-64). In ihm offenbart Gott das
Geheimnis seines dreifaltigen Lebens
und den Plan des Vaters, in seinem
Sohn alles zusammenzufassen, alle
Menschen zu erwählen und sie als
Kinder im Sohn anzunehmen (vgl. 
Eph 1,3-10; Kol 1,13-20), indem er sie
versammelt, damit sie durch den
Heiligen Geist an seinem ewigen
göttlichen Leben teilhaben. Gott
offenbart und erfüllt seinen
Heilsplan durch die Sendungen des
Sohnes und des Heiligen Geistes in
der Geschichte4.

Die Offenbarung enthält sowohl
natürliche Wahrheiten, die der
Mensch an sich durch die Vernunft
allein erkennen kann, als auch



Wahrheiten, welche die menschliche
Vernunft übersteigen und die er nur
deshalb erkennt, weil Gott sich in
seiner Güte frei und ungeschuldet
offenbart. Hauptinhalt der göttlichen
Offenbarung sind nicht abstrakte
Wahrheiten über die Welt und den
Menschen. Ihr wesentlicher Inhalt
besteht darin, dass Gott uns das
Mysterium seines personalen Lebens
mitteilt und uns einlädt, an ihm
teilzuhaben.

Die göttliche Offenbarung geschieht
durch Worte und durch Werke. Sie
ist zugleich Geheimnis und Ereignis.
Sie weist einerseits eine objektive
Dimension auf (Wort, das
Wahrheiten und Lehren offenbart)
und hat andererseits auch eine
subjektive Dimension (persönliches
Wort, das Zeugnis ablegt und zum
Dialog einlädt). Diese Offenbarung
wird also als Wahrheit und als Leben
verstanden und vermittelt5 (vgl. 
Katechismus, 52-53).



Abgesehen von den Werken und den
äußeren Zeichen, durch die er sich
offenbart, gewährt Gott durch seine
Gnade den inneren Antrieb, der die
Menschen befähigt, den
geoffenbarten Wahrheiten mit ihrem
Herzen anzuhangen (vgl. Mt 16, 17; 
Joh 6,44). Diese innere Offenbarung
Gottes in den Herzen der Gläubigen
darf nicht mit den sogenannten
„Privatoffenbarungen“ verwechselt
werden, die, auch wenn sie von der
Heiligkeitsüberlieferung der Kirche
angenommen werden, keine neuen
originalen Inhalte vermitteln,
sondern die Menschen an die
einzige, durch Jesus Christus
vollendete Offenbarung Gottes
erinnern und zu ihrer praktischen
Umsetzung aufrufen (vgl. 
Katechismus, 67).



2. Die Heilige Schrift, Zeugnis
der Offenbarung

Das Volk Israel hat aufgrund
göttlicher Inspiration im Laufe der
Jahrhunderte das Zeugnis der
Offenbarung Gottes in seiner
Geschichte schriftlich aufgezeichnet
und es direkt verknüpft mit der
Offenbarung des einzigen wahren
Gottes an unsere Väter. Durch die
Heilige Schrift spricht Gott in
menschlichen Worten zu uns, bis
sein Wort schließlich selbst die
menschliche Natur annimmt. Zu den
Schriften des Volkes Israel, die als
Altes oder Erstes Testament von der
Kirche übernommen wurden,
kommen dann hinzu die
schriftlichen Zeugnisse der Apostel
und ersten Jünger über die
Offenbarung Gottes, die in seinem
Wort (in Christus) in Fülle ergangen
ist. Sie waren Zeugen des
Erdenwandels Jesu und besonders
des Paschamysteriums seines Todes



und seiner Auferstehung. So sind die
Bücher des Neuen Testamentes
entstanden.

Die Wahrheit, dass der von den
Schriften Israels bezeugte Gott der
einzige wahre Gott ist, Schöpfer des
Himmels und der Erde, findet sich
besonders in den
„Weisheitsbüchern“. Sie weisen über
die Grenzen des Volkes Israel hinaus
und wecken das Interesse für die
gemeinsame Erfahrung der
Menschheit im Hinblick auf die
großen existentiellen Themen: vom
Sinn des Kosmos bis zum Sinn des
menschlichen Lebens (Buch der 
Weisheit); vom Tod und dem, was
darauf folgt, sowie von unserem
irdischen Wirken (Buch Kohelet); von
den familiären und
gesellschaftlichen Verhältnissen und
den Tugenden, die diese nach den
Plänen des Schöpfergottes regeln
sollen, bis zur Frage, wie die Fülle
des eigenen Menschseins erreicht



werden kann (Buch der 
Sprichwörter, Jesus Sirach usw.).

Gott ist der Autor der Heiligen
Schrift, die von den heiligen
Verfassern (Hagiographen), die
gleichfalls Autoren des Textes sind,
unter Eingebung des Heiligen Geistes
niedergeschrieben wurden. „Zur
Abfassung der Heiligen Bücher hat
Gott Menschen erwählt, die ihm
durch den Gebrauch ihrer eigenen
Fähigkeiten und Kräfte dazu dienen
sollten, all das und nur das, was er –
in ihnen und durch sie wirksam –
geschrieben haben wollte, als echte
Verfasser schriftlich zu überliefern“6

(vgl. Katechismus, 106). Alles was die
heiligen Schriftsteller behaupten,
kann als vom Heiligen Geist
behauptet gelten. Daher „ist von den
Büchern der Schrift zu bekennen,
dass sie sicher, getreu und ohne
Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott
um unseres Heiles willen in den



Heiligen Schriften aufgezeichnet
haben wollte“7.

Um die Heilige Schrift richtig zu
verstehen, muss man die
verschiedenen „Schriftsinne“ vor
Augen haben – den wörtlichen und
den geistlichen, der wiederum ein
allegorischer, moralischer und
anagogischer sein kann – und die
verschiedenen literarischen
Gattungen berücksichtigen, denen
die einzelnen Bücher oder ihre Teile
zuzurechnen sind (vgl. Katechismus,
110, 115-117). Vor allem muss die
Heilige Schrift in der Kirche gelesen
werden, also im Licht ihrer
lebendigen Tradition und in der
Analogie des Glaubens (vgl. 
Katechismus, 111-114). Die Heilige
Schrift ist in demselben Geist zu
lesen und auszulegen, in dem sie
verfasst wurde.

Die verschiedenen Gelehrten, die
sich um die Interpretation und das



tiefere Verständnis der Schrift
bemühen, tragen ihre Ergebnisse
aufgrund ihrer wissenschaftlichen
Autorität vor. Dem Lehramt der
Kirche kommt die Aufgabe zu, eine
authentische Interpretation
vorzulegen, die für die Gläubigen
bindend ist, weil sie auf der Autorität
des Geistes beruht, der dem
Lehrwirken des Papstes und der mit
ihm in Gemeinschaft stehenden
Bischöfe beisteht. Dank dieses
göttlichen Beistands hat die Kirche
schon in den ersten Jahrhunderten
festgestellt, welche Bücher das
Zeugnis der Offenbarung des Alten
und Neuen Testamentes enthalten,
und so den „Kanon“ der Heiligen
Schrift fixiert (vgl. Katechismus,
120-127).

Eine korrekte Auslegung der Bibel,
die den jeweiligen Sinn und die
entsprechende literarische Gattung
berücksichtigt, ist notwendig, wenn
die Hagiographen Aspekte der Welt



beschreiben, die in den Bereich der
Naturwissenschaften fallen: die
Entstehung der Elemente des
Universums, das Auftreten der
verschiedenen Formen des Lebens,
der Ursprung des
Menschengeschlechtes und die
Naturphänomene im Allgemeinen.
Man muss den Irrtum des
Fundamentalismus vermeiden, der
dort, wo dies erlaubt wäre, sich nicht
vom Literalsinn und der historischen
Gattung entfernt. Es wäre aber auch
ein Irrtum, die biblischen
Erzählungen als rein mythologische
Formen aufzufassen, die keine
Wahrheit über die historischen
Ereignisse und ihre radikale
Abhängigkeit von Gottes Willen
vermitteln8.



3. Die Offenbarung als
Heilsgeschichte, die in
Christus gipfelt

Als Dialog, in dem Gott die Menschen
zur Teilhabe an seinem persönlichen
Leben einlädt, erweist sich die
Offenbarung von Anfang an als
„Bund“, aus dem sich eine
„Heilsgeschichte“ entfaltet. Da Gott
„aber den Weg übernatürlichen
Heiles eröffnen wollte, hat er
darüber hinaus sich selbst schon am
Anfang den Stammeltern kundgetan.
Nach ihrem Fall hat er sie durch
Versprechen einer Erlösung
wiederaufgerichtet in der Hoffnung
auf das Heil. Ohne Unterlass hat er
für das Menschengeschlecht gesorgt,
um allen das ewige Leben zu geben,
die das Heil suchen durch Ausdauer
im guten Handeln. Später berief er
Abraham, um ihn zu einem großen
Volk zu machen, das er dann nach
den Patriarchen durch Mose und die



Propheten erzog, ihn allein als
lebendigen und wahren Gott, als
fürsorgenden Vater und gerechten
Richter anzuerkennen und auf den
versprochenen Erlöser zu harren. So
hat er dem Evangelium den Weg
durch die Zeiten bereitet“9.

Der Bund Gottes mit dem Menschen
kündigt sich an mit der Erschaffung
der Stammeltern und mit ihrer
Erhebung zum Leben der Gnade,
durch das sie an Gottes innerstem
Wesen Anteil erhielten. Er setzt sich
fort im kosmischen Bund mit Noach
und wird später ausdrücklich mit
Abraham und besonders mit Mose
geschlossen, dem Gott die
Gesetzestafeln übergibt. Sowohl die
dem Abraham verheißene zahlreiche
Nachkommenschaft, in der alle
Nationen der Erde gesegnet werden
sollen, als auch die Übergabe des
Gesetzes an Mose mit seinen Opfern
und Priestern, die den göttlichen Kult
prägen, sind Vorankündigung und



Abbild des neuen und ewigen
Bundes, den Jesus Christus, der Sohn
Gottes, durch seine Fleischwerdung
und sein Paschaopfer bewirkt und
offenbart. Der Bund Christi befreit
von der Sünde der Stammeltern, die
durch ihren Ungehorsam das erste
Bundesangebot des Schöpfergottes
ausgeschlagen hatten.

Die Heilsgeschichte ist Ausdruck
einer großen göttlichen Pädagogik,
die zu Christus hinführt. Die
Propheten, die unausgesetzt an den
Bund und seine sittlichen
Forderungen erinnern, sprechen in
besonderer Weise von ihm, dem
verheißenen Messias. Sie kündigen
einen neuen, geistigen und ewigen
Bund an, der in die Herzen
geschrieben sein wird. Christus wird
ihn durch die Seligpreisungen und
die Lehren des Evangeliums
offenbaren und das Liebesgebot als
Erfüllung des ganzen Gesetzes
verkünden.



Jesus Christus ist zugleich Mittler
und Fülle der Offenbarung. Er ist der
Offenbarer und die Offenbarung und
der Inhalt der Offenbarung: „Viele
Male und auf vielerlei Weise hat Gott
einst zu den Vätern gesprochen
durch die Propheten, in dieser
Endzeit aber hat er zu uns
gesprochen durch seinen Sohn, den
er zum Erben des Alls eingesetzt und
durch den er auch die Welt
erschaffen hat“ (Hebr 1,1-2). Gott hat
uns durch sein Wort alles gesagt:
„Daher ist die christliche
Heilsordnung, nämlich der neue und
endgültige Bund, unüberholbar, und
es ist keine neue öffentliche
Offenbarung mehr zu erwarten vor
der Erscheinung unseres Herrn Jesus
Christus in Herrlichkeit“10 (vgl. 
Katechismus, 65-66). Der Vollzug und
die Fülle der göttlichen Offenbarung
zeigt sich insbesondere im Pascha-
Mysterium Jesu Christi, also in
seinem Leiden, seinem Tod und
seiner Auferstehung. Sie sind das



endgültige Wort, in dem Gott die
Fülle seiner herablassenden Liebe
aufzeigt und die Welt erneuert. Nur
in Jesus Christus offenbart Gott dem
Menschen, wer er eigentlich ist, und
lässt ihn erkennen, zu welcher
Würde und höchsten Bestimmung er
berufen ist11.

Der Glaube als Tugend ist die
Antwort des Menschen auf die
Offenbarung Gottes. Er ist
persönliche Bindung an Gott in
Christus, die ausgelöst wird durch
die Worte, die er spricht, und die
Taten, die er vollbringt. Die
Glaubwürdigkeit der Offenbarung
stützt sich vor allem auf die
Glaubwürdigkeit der Person Jesu
Christi, auf sein ganzen irdisches
Lebens. Seine Stellung als Mittler,
Fülle und Fundament der
Glaubwürdigkeit der Offenbarung
unterscheidet die Person Jesu Christi
von allen anderen Religionsstiftern.
Keiner von ihnen verlangt, dass seine



Anhänger an ihn glauben, und
keiner erhebt den Anspruch, Fülle
und Vollzug dessen zu sein, was Gott
offenbaren will, sondern sie treten
nur als Mittler auf, die den Menschen
diese Offenbarung kundtun.

4. Die Weitergabe der
göttlichen Offenbarung

Die göttliche Offenbarung ist in den
heiligen Schriften und in der
Überlieferung enthalten. Sie bilden
ein einziges Depositum, in dem das
Wort Gottes bewahrt wird12. Sie
stehen in gegenseitiger Abhängigkeit
zueinander: Die Tradition überliefert
und interpretiert die Schrift, und
diese wiederum klärt und bestätigt,
was in der Überlieferung gelebt
wird13 (vgl. Katechismus, 80-82).

Die Überlieferung, die auf der
Predigt der Apostel gründet, bezeugt
und übermittelt lebendig und
dynamisch, was die Schrift in einem



Text fixiert hat. „Diese apostolische
Überlieferung kennt in der Kirche
unter dem Beistand des Heiligen
Geistes einen Fortschritt: es wächst
das Verständnis der überlieferten
Dinge und Worte durch das
Nachsinnen und Studium der
Gläubigen, die sie in ihrem Herzen
erwägen, durch innere Einsicht, die
aus Erfahrung stammt, durch die
Verkündigung derer, die mit der
Nachfolge im Bischofsamt das
sichere Charisma der Wahrheit
empfangen haben“14.

Die Aussagen des kirchlichen
Lehramtes, die Lehren der
Kirchenväter und die liturgischen
Gebete, das gemeinsame Gespür der
in der Gnade Gottes lebenden
Gläubigen und auch alltägliche
Vorgänge wie die
Glaubensübermittlung von den
Eltern auf ihre Kinder und das
christliche Apostolat tragen zur
Weitergabe der göttlichen



Offenbarung bei. Was die Apostel
empfangen und an ihre Nachfolger,
die Bischöfe, weitergereicht haben,
„umfasst alles, was dem Volk Gottes
hilft, ein heiliges Leben zu führen
und den Glauben zu mehren. So
führt die Kirche in Lehre, Leben und
Kult durch die Zeiten weiter und
übermittelt allen Geschlechtern alles,
was sie selber ist, alles, was sie
glaubt“15. Die große apostolische
Tradition muss von den einzelnen
theologischen, liturgischen,
disziplinären und sonstigen
Überlieferungen unterschieden
werden, deren Wert begrenzt ist, ja
sogar nur vorläufig sein kann (vgl. 
Katechismus, 83).

Die Gesamtheit der göttlichen
Offenbarung als Wahrheit und Leben
bringt es mit sich, dass Gegenstand
der Weitergabe nicht nur eine Lehre,
sondern auch ein Lebensstil ist.
Lehre und Beispiel lassen sich nicht
trennen. Was weitergegeben wird, ist



tatsächlich die lebendige Erfahrung
der Begegnung mit dem
auferstandenen Christus und das,
was dieses Ereignis bedeutet hat und
weiterhin für das Leben des
Einzelnen bedeutet. Darum spricht
die Kirche, wenn sie von Weitergabe
der Offenbarung redet, von fides et
mores, Glaube und Sitte, von Lehre
und Verhalten.

5. Das kirchliche Lehramt als
Hüter und autorisierter
Interpret der Offenbarung

„Die Aufgabe aber, das geschriebene
oder überlieferte Wort Gottes
verbindlich zu erklären, ist nur dem
lebendigen Lehramt der Kirche
anvertraut, dessen Vollmacht im
Namen Jesu Christi ausgeübt wird“16.
Es handelt sich um das Lehramt der
mit dem Nachfolger Petri, dem
Bischof von Rom, verbundenen
Bischöfe. Das Lehramt der Kirche
steht also im Dienst am göttlichen



Wort, es wird zum Heil der Seelen
ausgeübt. Daher steht es „nicht über
dem Wort Gottes, sondern dient ihm,
indem es nichts lehrt, als was
überliefert ist, weil es das Wort
Gottes aus göttlichem Auftrag und
mit dem Beistand des Heiligen
Geistes voll Ehrfurcht hört, heilig
bewahrt und treu auslegt und weil es
alles, was es als von Gott geoffenbart
zu glauben vorlegt, aus diesem einen
Schatz des Glaubens schöpft“17. Die
Aussagen des kirchlichen Lehramtes
sind der wichtigste „Ort“, an dem
sich die apostolische Tradition
niederschlägt. Das Lehramt ist, was
die Überlieferung betrifft, gleichsam
ihre sakramentale Dimension.

Die Heilige Schrift, die heilige
Überlieferung und das Lehramt der
Kirche bilden also gewissermaßen
eine Einheit, so dass keines dieser
Elemente für sich allein bestehen
kann18. Das Fundament dieser
Einheit ist der Heilige Geist, Autor



der Schrift und Protagonist der
lebendigen Tradition der Kirche. Er
lenkt das Lehramt und steht ihm mit
seinen Charismen bei. Anfangs
wollten die Kirchen der
protestantischen Reformation der 
sola scriptura folgen und die
Schriftauslegung jedem einzelnen
Gläubigen überlassen. Das hat zu
einer großen Vielfalt
protestantischer Konfessionen
geführt. Es hat sich gezeigt, dass eine
solche Position schwer
aufrechtzuerhalten ist, weil jeder
Text einen Kontext benötigt, eben
eine Tradition, in deren Schoß er
entstanden ist und in der er gelesen
und interpretiert werden muss. Auch
der Fundamentalismus trennt die
Schrift von Tradition und Lehramt,
indem er die Einheit der Auslegung
irrigerweise im Literalsinn allein
verankern will (vgl. Katechismus,
108).



Bei der Darlegung des Inhalts des
Offenbarungsdepositums eignet der
Kirche Unfehlbarkeit in docendo, die
auf der ihr von Jesus Christus
verheißenen Indefektibilität beruht,
also auf der Zusicherung, dass sie bei
der Durchführung der ihr
anvertrauten Heilssendung nicht
versagen wird (vgl. Mt 16,18; Mt
28,18-20; Joh 14,17.26). Dieses
unfehlbare Lehramt wird ausgeübt:
a) wenn sich die Bischöfe mit dem
Nachfolger Petri, dem Haupt des
Apostelkollegiums, zum
ökumenischen Konzil versammeln;
b) wenn der Papst eine Wahrheit ex
cathedra verkündet oder wenn er
eine spezifische Lehre, die er für das
Wohl des Gottesvolkes wesentlich
hält, vorlegt und dabei eine
Sprechweise und einen
Dokumententyp verwendet, die
ausdrücklich auf sein universales
Petrusamt hinweisen; c) wenn die
Bischöfe der Kirche gemeinsam mit
dem Nachfolger Petri einmütig



dieselbe Lehre vortragen, auch wenn
sie sich nicht an einem Ort
versammeln. Wenn ein einzelner
Bischof für sich allein eine
bestimmte Lehre vorlegt, erfreut er
sich zwar nicht des Charismas der
Unfehlbarkeit; dennoch sind die
Gläubigen zu einem respektvollen
Gehorsam verpflichtet. Analoges gilt
für die Lehren des
Bischofskollegiums und des Papstes,
wenn sie nicht definitiv und
unwiderruflich formuliert sind19.

6. Die Unveränderlichkeit des
Offenbarungsdepositums

Eine dogmatische Lehre der Kirche
(Dogma bedeutet Doktrin, Lehre) gibt
es seit den ersten Jahrhunderten. Der
Hauptinhalt der Verkündigung der
Apostel wurde schriftlich
festgehalten. So entstanden
Glaubensbekenntnisse, die den
Taufwerbern abverlangt wurden,
und nach und nach wurde die



Identität des christlichen Glaubens
klar bestimmt. Die Zahl der Dogmen
nimmt im Lauf der
Kirchengeschichte zu – nicht weil die
zu glaubende Lehre sich ändert oder
umfangreicher wird, sondern weil
sich oft die Notwendigkeit ergibt,
einem Irrtum entgegenzutreten oder
den Glauben des Volkes durch
zweckmäßige Vertiefung oder durch
klare und genaue Erklärung
bestimmter Gesichtspunkte zu
unterstützen. Wenn das Lehramt der
Kirche ein neues Dogma verkündet,
dann wird dabei nichts Neues
geschaffen, sondern nur näher
erläutert, was schon im
geoffenbarten Glaubensschatz
enthalten ist. „Das Lehramt der
Kirche setzt die von Christus
erhaltene Autorität voll ein, wenn es
Dogmen definiert, das heißt, wenn es
in einer das christliche Volk zu einer
unwiderruflichen
Glaubenszustimmung
verpflichtenden Form Wahrheiten



vorlegt, die in der göttlichen
Offenbarung enthalten sind, oder
auch wenn es auf endgültige Weise
Wahrheiten vorlegt, die mit diesen in
einem notwendigen Zusammenhang
stehen“ (Katechismus, 88).

Die dogmatische Lehre der Kirche ist
somit, wie etwa die Artikel des Credo,
unveränderlich, da sie den Inhalt
einer von Gott empfangenen und
nicht von Menschen gemachten
Offenbarung darlegt. Es war und ist
allerdings eine homogene
Entwicklung der Dogmen möglich,
weil es im Lauf der Zeit zu einer
Vertiefung des Glaubenswissens
kommt oder weil in
unterschiedlichen Kulturen und
Epochen Probleme auftreten, auf die
das Lehramt der Kirche Antworten
geben muss, die mit dem Wort Gottes
übereinstimmen und zum Ausdruck
bringen, was implizit darin bereits
enthalten ist20.



Treue und Fortschritt, Wahrheit und
Geschichte stehen mit der
Offenbarung nicht in Konflikt21. Jesus
Christus ist als die ungeschaffene
Wahrheit auch Mitte und Erfüllung
der Geschichte. Der Heilige Geist
bürgt als Autor des
Offenbarungsschatzes für dessen
Zuverlässigkeit; und er ist es auch,
der im Lauf der Geschichte dessen
Sinn tiefer verstehen lässt und so „in
die ganze Wahrheit einführt“ (vgl Joh
16,13). „Obwohl die Offenbarung
abgeschlossen ist, ist ihr Inhalt nicht
vollständig ausgeschöpft; es bleibt
Sache des christlichen Glaubens, im
Lauf der Jahrhunderte nach und
nach ihre ganze Tragweite zu
erfassen“ (Katechismus, 66).

Die Entwicklungsfaktoren des
Dogmas sind dieselben, die dem
Fortschritt der lebendigen
Überlieferung der Kirche zugrunde
liegen: die Predigt der Bischöfe, das
Studium der Gläubigen, Gebet und



Betrachtung des Wortes Gottes, die
Erfahrungen des geistlichen Lebens,
das Beispiel der Heiligen. Es kommt
häufig vor, dass das Lehramt in
autorisierter Form Aussagen trifft,
die zuvor von den Theologen
studiert, von den Gläubigen geglaubt
und von den Heiligen verkündet und
gelebt worden sind.

GIUSEPPE TANZELLA-NITTI

Grundlegende Literatur

Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 50-133.
II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 1-20.
Johannes Paul II, Enzyklika 
Fides et ratio, 14.9.1998, Nr.
7-15.

• 

• 

• 



1 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 2. Vgl. 
Katechismus der katholischen Kirche,
Nr. 51.

2 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 3; Johannes
Paul II., Enzyklika Fides et ratio,
14.9.1998, Nr. 19.

3 Vgl. I. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Dei Filius, 24.4.1870, DH 3004.

4 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen Gentium, Nr. 2-4;
Dekret Ad Gentes, Nr. 2-4.

5 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 2.

6 Ebd., Nr. 11.

7 Ebd.

8 Interessante Details über die
korrekte Interpretation in Bezug auf
die Wissenschaften finden sich bei
Leo XIII., Enzyklika Providentissimus



Deus, 18.11.1893, Benedikt XV.,
Enzyklika Spiritus Paraclitus,
15.9.1920, und Pius XII., Enzyklika 
Humani generis, 12.8.1050.

9 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 3.

10 Ebd., Nr. 4.

11 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Konst. Gaudium et spes, Nr. 22.

12 Hl. Josefmaria, Homilie Das
übernatürliche Ziel der Kirche, Wien,
1975, S. 23: „Ich möchte es nochmals
eindringlich betonen: die
Wahrheiten der Glaubens- und
Sittenlehre werden nicht durch
Abstimmung festgelegt: sie bilden
das Glaubensgut – depositum fidei –,
das Christus allen Gläubigen
geschenkt und dem Lehramt der
Kirche anvertraut hat, damit sie es
mit Autorität darlegt und lehrt“.



13 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Dei Verbum, Nr. 9.

14 Ebd., Nr. 8.

15 Ebd. Vgl. Konzil von Trient, Dekret
Sacrosancta oecumenica, 8.4.1546,
DH 1501.

16 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 10.

17 Ebd.

18 Vgl. ebd.

19 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 25;
I. Vatikanisches Konzil, Konst. Pastor
aeternus, 18.7.1870, DH 3074.

20 Hl. Vizens von Lerins, 
Commonitorium, 23.3 : „Wachsen und
gewaltig voranschreiten sollen also
die Einsicht, das Wissen und die
Weisheit, sowohl bei jedem
einzelnen wie auch bei allen
insgesamt, beim Individuum wie bei



der Gesamtkirche, entsprechend den
Stufen der Lebensalter wie der
Zeitalter – jedoch nur in der eigenen
Art, nämlich in derselben
Glaubenslehre, in demselben Sinn
und in derselben Bedeutung“.

21 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Fides et ratio, 14.9.1998, Nr. 87.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/02-die-offenbarung/
(06.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/02-die-offenbarung/
https://opusdei.org/de-ch/article/02-die-offenbarung/

	02. Die Offenbarung
	1. Gott offenbart sich den Menschen
	2. Die Heilige Schrift, Zeugnis der Offenbarung
	3. Die Offenbarung als Heilsgeschichte, die in Christus gipfelt
	4. Die Weitergabe der göttlichen Offenbarung
	5. Das kirchliche Lehramt als Hüter und autorisierter Interpret der Offenbarung
	6. Die Unveränderlichkeit des Offenbarungsdepositums
	Grundlegende Literatur


