
opusdei.org

01. Die Existenz
Gottes

Die religiöse Dimension ist für
den Menschen charakteristisch.
Die verschiedenen, vom
Aberglauben gereinigten
Ausdrucksformen menschlicher
Religiosität verweisen auf die
Existenz eines Schöpfergottes.

29.09.2017



1. Die religiöse Dimension der
menschlichen Natur

Das menschliche Wesen ist von
seinen Anfängen her religiös. Wenn
man die verschiedenen
Ausdrucksformen menschlicher
Religiosität vom Aberglauben reinigt,
der letztlich auf Unwissenheit und
Sünde zurückgeht, dann bieten sie
die Überzeugung von der Existenz
eines Schöpfergottes, von dem die
Welt und unsere persönliche
Existenz abhängen. Es stimmt zwar,
dass viele Abschnitte der
menschlichen Geschichte vom
Polytheismus begleitet waren, aber
es ist ebenso wahr, dass die tiefsten
Formen menschlicher Religiosität
und philosophischer Weisheit die
letzte Erklärung für die Welt und die
Existenz des Menschen in einem
einzigen Gott gesehen haben, der das
Fundament aller Wirklichkeit und
die Erfüllung unseres



Glücksverlangens ist (vgl. 
Katechismus 28)1.

Den vielfältigen Äußerungen der
Kunst, der Philosophie, der Literatur
usw. in den Kulturen der Völker ist
allen gemeinsam das Nachsinnen
über Gott und über die zentralen
Fragen der menschlichen Existenz
wie Leben und Tod, Gut und Böse,
letztes Ziel und Sinn aller Dinge 2.
Diese Äußerungen des menschlichen
Geistes bezeugen im Verlauf der
ganzen Geschichte, dass der
Gottesbezug zur menschlichen
Kultur gehört und eine wesentliche
Dimension der Gesellschaft und des
Menschen überhaupt darstellt. Die
Religionsfreiheit ist folglich das erste
aller Grundrechte, und die Suche
nach Gott ist unsere erste Pflicht. Alle
Menschen sind „von ihrem eigenen
Wesen gedrängt und zugleich durch
eine moralische Pflicht gehalten, die
Wahrheit zu suchen [... sowie] an der
erkannten Wahrheit festzuhalten“ 3.



Die Leugnung Gottes und das
Bestreben, ihn aus Kultur und
Gesellschaft zu verbannen, sind
relativ junge Phänomene, die sich
auf einige Zonen der westlichen Welt
beschränken. Die großen religiösen
und existentiellen Fragen bleiben zu
allen Zeiten dieselben 4. Wodurch die
Vorstellung widerlegt wird, dass die
Religion zu einer „infantilen“ Phase
der Menschheitsgeschichte gehört,
die aufgrund des Fortschritts der
Wissenschaften als überholt zu
gelten hätte.

Das Christentum greift alles Gute auf
– sowohl was die Forschung ans Licht
bringt, als auch was verschiedene
Formen der Anbetung Gottes im Lauf
der Geschichte zeigen –, enthüllt aber
zugleich die wahre Bedeutung dieser
Einsichten: Sie sind Weg hin zu dem
einzigen wahren Gott, der sich in der
Heilsgeschichte seinem Volk Israel
geoffenbart hat und auf uns zugeht,



weil er in Jesus Christus, seinem
ewigen Wort, Fleisch geworden ist 5.

2. Von den materiellen
Geschöpfen zu Gott

Der menschliche Verstand kann, von
der geschaffenen Welt ausgehend,
auf zwei Wegen zur Erkenntnis
Gottes gelangen: über die materiellen
Geschöpfe und über die menschliche
Person. Obwohl diese Wege
besonders von christlichen Autoren
entwickelt wurden, haben auch viele
andere Philosophen und Denker
unterschiedlicher Epochen und
Kulturen, ausgehend von der Natur
oder von den Äußerungen des
menschlichen Geistes, diese Wege zu
Gott dargelegt und beschritten.

Man nennt diese Wege zur
Erkenntnis der Existenz Gottes auch
„Gottesbeweise“. Sie sind allerdings
nicht als Beweise im
mathematischen oder



naturwissenschaftlichen Sinn zu
verstehen, sondern als in ihrer
Konvergenz überzeugende
philosophische Argumente, die der
Mensch – je nach Veranlagung und
Bildung – mehr oder weniger
verstehen kann (vgl. Katechismus,
31). Dass diese Beweise für die
Existenz Gottes nicht im selben Sinn
zu aufgefasst werden können wie die
Beweise der Naturwissenschaften,
ergibt sich aus der simplen Tatsache,
dass Gott nicht Gegenstand unserer
Sinneserfahrung sein kann.

Jeder dieser Wege zu Gott erfasst nur
einen konkreten Aspekt des
absoluten göttlichen Seins,
entsprechend dem besonderen
philosophischen Kontext, in dem sich
die Annäherung vollzieht: „Aus der
Bewegung und dem Werden, aus der
Kontingenz, der Ordnung und
Schönheit der Welt kann man Gott
als Ursprung und Ziel des
Universums erkennen“ ( 



Katechismus, 32). Gottes Reichtum
und Unermesslichkeit sind derart,
dass man durch keinen dieser Wege
zu einem vollständigen Bild des
persönlichen Gottes gelangen kann.
Immer erfasst man nur Teilaspekte:
Existenz, Geistigkeit, Vorsehung usw.

Von den sogenannten
kosmologischen Gottesbeweisen sind
die berühmten, von Thomas von
Aquin entwickelten „fünf Wege“ am
bekanntesten. In sie sind zu einem
guten Teil Überlegungen früherer
Philosophen eingeflossen. Um sie zu
verstehen, sind einige Kenntnisse der
Metaphysik erforderlich. 6 Die beiden
ersten Wege beruhen auf der
Einsicht, dass die Ursachenreihen,
die wir in der Natur beobachten
(Übergang von der Potenz zum Akt
bzw. von der Ursache zur Wirkung)
nicht ins Unendliche zurücklaufen
können, sondern zu einem ersten
Beweger bzw. einer ersten Ursache
führen. Der dritte Weg nimmt seinen



Ausgang von der Kontingenz bzw.
vom Werden und Vergehen der
Dinge und kommt zum Schluss, dass
sie auf ein unbedingtes und in sich
notwendiges Wesen hinweisen. Der
vierte betrachtet die verschiedenen
Grade der Vollkommenheit und
schließt daraus, dass es eine
Vollkommenheit an sich geben muss,
an der diese teilhaben. Der fünfte
Weg geht von der in der Welt
feststellbaren Ordnung und
Zweckmäßigkeit aus, die auf
besonderen Gesetzen beruht. Sie
setzen eine ordnende Intelligenz
voraus, die gleichzeitig die
Finalursache aller Dinge ist.

Diese und andere analog gebaute
Wege werden bis heute in
unterschiedlichen Formen und
Varianten von einer Reihe von
Autoren vorgelegt und sind also nach
wie vor aktuell. Um sie zu verstehen,
bedarf es allerdings eines
Erkenntnisrealismus (im Gegensatz



zum ideologischen Denken), der sich
nicht auf das empirisch oder
experimentell Feststellbare
beschränkt (also einen ontologischen
Reduktionismus vermeidet), so dass
das menschliche Denken aus
sichtbaren Wirkungen auf
unsichtbare Ursachen schließen
kann (also Metaphysik für möglich
hält).

Die Erkenntnis Gottes ist auch dem
einfachen gesunden
Menschenverstand möglich, also der
philosophischen Spontanerkenntnis,
die jedes menschliche Wesen
aufgrund seiner existentiellen
Erfahrung betreibt: das Staunen über
die Schönheit und die Ordnung der
Natur, die Dankbarkeit für das
unverdiente Geschenk des Lebens,
die Begründung des Guten und der
Liebe usw. Diese Art von Einsicht ist
auch wichtig, um zu erfassen, auf
wen sich die philosophischen
Gottesbeweise beziehen. Der heilige



Thomas beschließt beispielsweise
seine fünf Wege mit der Feststellung:
„Und das ist es, was alle Gott
nennen“.

Das Zeugnis der Heiligen Schrift (vgl. 
Weish 13,1-9; Röm 1,18-20; Apg
17,22-27) und die Aussagen des
kirchlichen Lehramts bestätigen,
dass der menschliche Verstand, von
den Geschöpfen ausgehend, zur
Erkenntnis der Existenz Gottes
gelangen kann 7 (vgl. Katechismus,
36-38). Gleichzeitig wird sowohl in
der Heiligen Schrift als auch vom
Lehramt darauf hingewiesen, dass
diese Erkenntnis durch die Sünde
und durch schlechte sittliche
Haltungen erschwert werden kann.

3. Der menschliche Geist
bezeugt Gott

Der Mensch erfasst seine
Einmaligkeit und seine
Überlegenheit über den Rest der



Natur. Wenn er auch viele Aspekte
seines biologischen Lebens mit
einigen Tierarten gemeinsam hat, so
erkennt er doch einmalige
Phänomene an sich. Er denkt über
sich selbst nach, er ist zu kulturellem
und technischem Fortschritt fähig, er
erkennt die Sittlichkeit seiner
Handlungen und überschreitet durch
sein Erkennen und Wollen, vor allem
aber durch seine Freiheit, den
übrigen materiellen Kosmos 8. Der
Mensch ist eindeutig Träger geistigen
Lebens, durch das er die Materie,
auch wenn er von ihr abhängig ist,
überragt 9. Kultur und Religiosität
der Völker haben von Anfang an
diese Transzendenz des
menschlichen Seins mit seiner
Abhängigkeit von Gott erklärt,
dessen Abglanz sich im
menschlichen Leben zeigt. In
Übereinstimmung mit dieser
allgemeinen Einsicht der Vernunft
lehrt die jüdisch-christliche
Offenbarung, dass der Mensch nach



dem Bild und Gleichnis Gottes, ihm
ähnlich, erschaffen wurde (vgl. Gen
1,26-28).

Die menschliche Person ist aus sich
selbst unterwegs zu Gott. Die eigene
Lebenserfahrung bestätigt das
vielfach „Mit seiner Offenheit für die
Wahrheit und Schönheit, mit seinem
Sinn für das sittlich Gute, mit seiner
Freiheit und der Stimme seines
Gewissens, mit seinem Verlangen
nach Unendlichkeit und Glück, fragt
der Mensch nach dem Dasein Gottes.
In all dem nimmt er Zeichen seiner
Geist-Seele wahr“ ( Katechismus, 33).

Die Existenz eines Gewissens,
welches das Gute, das wir
vollbringen, bejaht und das Böse, das
wir tun oder tun wollen, verwirft,
führt zur Anerkennung eines
höchsten Gutes, dem wir uns
angleichen sollen und dessen Bote
gleichsam unser Gewissen ist.
Ausgehend von der Erfahrung des



menschlichen Gewissens haben eine
Reihe von Denkern seit der Antike –
und ohne Kenntnis der biblischen
Offenbarung – eine Reflexion über
die ethische Dimension des
menschlichen Handelns angestellt,
zu der jeder Mensch befähigt ist,
insofern er als Gottes Abbild
erschaffen ist.

Der Mensch ist sich nicht nur seines
Gewissens bewusst, sondern erkennt
auch, dass er persönlich frei ist, denn
das ist die Voraussetzung für sein
sittliches Handeln. Indem der
Mensch sich frei weiß, erfasst er die
Verantwortung für sein Tun und die
Existenz eines Wesens, dem er
Rechtfertigung schuldet. Dieses
Wesen muss größer sein als die
materielle Natur, und es kann nicht
geringer sein als seinesgleichen,
denn wir alle sind ihm gegenüber in
gleicher Weise verantwortlich. Die
Tatsache der menschlichen Freiheit
und Verantwortung verweist auf die



Existenz eines Gottes, der für Gut
und Böse bürgt und Schöpfer,
Gesetzgeber und Richter ist.

Im derzeitigen kulturellen Umfeld
wird die menschliche Freiheit häufig
geleugnet und die Person auf ein
höher entwickeltes Tier reduziert,
dessen Handeln vor allem triebhaft
bestimmt ist. Vielfach verlegt man
auch den Sitz des geistigen Lebens
(Verstand, Gewissen, Seele) in die
Körperlichkeit des Gehirns, will nur
neurophysiologische Vorgänge
anerkennen und leugnet damit die
menschliche Sittlichkeit. Diese
Sichtweise kann mit Argumenten der
Vernunft und der menschlichen
Phänomenologie widerlegt werden,
die die Selbsttranszendenz der
Person aufzeigen, die Freiheit auch
von durch die Natur konditionierten
Wahlakten nachweisen und zeigen,
dass man den Geist nicht auf das
Gehirn reduzieren kann.



Viele sehen heute auch in der
Existenz des Bösen und der
Ungerechtigkeit in der Welt einen
Beweis dafür, dass es Gott nicht gibt,
weil er dergleichen nicht zulassen
würde. Im Grunde ist dieses
Unbehagen aber gleichfalls ein
Ausgangspunkt für den „Weg“ zu
Gott. Die menschliche Person
empfindet ja das Böse und
Ungerechte als Mangel, als
Verkehrtheit, die nicht sein sollte und
die auf ein Gutes und eine
Gerechtigkeit hinweisen, nach denen
der Mensch strebt. Wenn die
innerste Verfasstheit unseres Seins
nicht nach dem Guten verlangen
würde, könnten wir im Bösen keinen
Schaden oder Mangel sehen.

Der Mensch hat eine natürliche
Sehnsucht nach Wahrheit, nach dem
Guten und nach Glück. Sie ist
Ausdruck unseres natürlichen
Verlangens, Gott zu schauen. Würde
dieses Verlangen unerfüllt bleiben,



wäre der Mensch ein existentiell
widersprüchliches Wesen, denn
diese Sehnsucht bildet den tiefsten
Kern des geistigen Lebens und der
Würde der Person. Sie ist tief in
unser Herzen eingeschrieben und
weist auf die Existenz eines
Schöpfers hin, der uns durch die
Hoffnung, die wir auf ihn setzen, zu
sich ruft. Wenn die „kosmologischen“
Wege nicht unbedingt zu einem
persönlichen Gott führen, so lassen
die vom Menschen und seiner
Veranlagung ausgehenden
„anthropologischen“ Wege eher
erahnen, dass dieser Gott, von dem
wir uns abhängig wissen, eine zur
Liebe fähige Person sein muss, ein
personales Wesen, das personalen
Geschöpfen gegenübersteht.

Die Heilige Schrift lehrt ausdrücklich
die Existenz eines Sittengesetzes, das
Gott dem menschlichen Herzen
eingeschrieben hat (vgl. Sir 15,11-20; 
Ps 19, Röm 2,12-16). Die christlich



inspirierte Philosophie bezeichnet es
als „natürliches Sittengesetz“, das
allen Menschen aller Zeiten und
Kulturen zugänglich ist, wenngleich
seine Erkenntnis – ähnlich wie die
der Existenz Gottes – durch die
Sünde verdunkelt werden kann. Das
kirchliche Lehramt hat wiederholt
vom menschlichen Gewissen und
von der Freiheit als Wegen zu Gott
gesprochen 10.

4. Die Leugnung Gottes:
Ursachen des Atheismus

Die verschiedenen philosophischen
Überlegungen, die dem „Beweis“ der
Existenz Gottes dienen, führen nicht
notwendig zum Glauben an Gott,
sondern zeigen nur, dass der Glaube
vernünftig ist. Das hat verschiedene
Gründe: a) Sie vermitteln einige
philosophische Merkmale des
Gottesbildes (Güte, Intellekt usw.),
unter ihnen das Dasein Gottes selbst,
sagen aber nichts darüber, wer das



personale Wesen ist, auf das sich der
Glaubensakt richtet. b) Der Glaube ist
die freie Antwort des Menschen auf
den sich offenbarenden Gott, keine
zwingende philosophische Ableitung.
c) Die Ursache des Glaubens ist Gott
selbst. Er ist es, der sich in Freiheit
zu erkennen gibt und durch seine
Gnade das Herz des Menschen
bewegt, sich ihm anzuschließen. d)
Es muss die Dunkelheit und
Unsicherheit in Betracht gezogen
werden, mit der die Sünde die
menschliche Vernunft behindert,
und zwar sowohl im Hinblick auf die
Anerkennung der Existenz Gottes als
auch auf die gläubige Antwort auf
sein Wort (vgl. Katechismus, 37). Aus
diesen Gründen, vor allem dem
zuletzt genannten, ist es immer
möglich, dass der Mensch Gott
leugnet 11.

Der Atheismus tritt als Theorie auf
(als Versuch, auf rationalem Weg
Gottes Existenz zu bestreiten) und als



Praxis (Leugnung Gottes durch das
eigene Verhalten, weil man so lebt,
als ob es Gott nicht gäbe). Ein
positiver Atheismus als Folge einer
rationalen Analyse
(wissenschaftlicher oder empirischer
Art) ist in sich widersprüchlich, da
Gott – wie wir gesehen haben – nicht
Gegenstand von wissenschaftlich-
experimenteller Erkenntnis sein
kann. Ein positiver Atheismus, der
auf philosophischem Weg zu seinem
Ergebnis gelangt, ist möglich, wenn
man a priori von einer (meist durch
Ideologien wie den Materialismus)
bestimmten Weltsicht ausgeht. Mit
Hilfe der Metaphysik und einer
realistischen Gnoseologie
(Erkenntnistheorie) kann man die
Inkongruenz solcher Sichtweisen
aufzeigen.

Als weit verbreitete Begründung für
den positiven Atheismus wird
behauptet, Gottes Existenz wäre ein
Unheil für den Menschen: Gäbe es



Gott, dann wären wir nicht frei und
würden auf Erden keine
vollkommene Autonomie besitzen.
Diese Auffassung berücksichtigt
nicht die Tatsache, dass gerade die
Abhängigkeit des Geschöpfes von
Gott unsere Freiheit und Autonomie
begründet 12. Wie die jüngere
Geschichte der Völker und unserer
Kulturepoche zeigt, führt die
Leugnung Gottes schließlich auch
zur Leugnung des Menschen und
seiner transzendenten Würde.

Andere kommen zur Leugnung
Gottes, weil sie der Ansicht sind, dass
die Religion und insbesondere das
Christentum auf Unwissenheit und
Aberglauben beruht und deshalb ein
Hindernis für den Fortschritt
darstellt. Darauf kann man mit dem
Verweis auf historische Fakten
antworten. Man kann den positiven
Einfluss der christlichen
Offenbarung auf das Verständnis der
menschlichen Person und ihrer



Rechte hinweisen sowie auf den
Ursprung und die Entwicklung der
Wissenschaften. Die katholische
Kirche hat die Unwissenheit immer
(und mit Recht) als Hindernis für den
wahren Glauben betrachtet. Wer
Gott im Interesse des Fortschritts und
der Weiterentwicklung der
Menschheit leugnet, tut dies
gewöhnlich aufgrund einer
immanenten Sicht des
geschichtlichen Fortschritts, die einer
politischen Utopie verhaftet ist oder
rein materiellen Wohlstand anstrebt,
die freilich niemals die Erwartungen
des menschlichen Herzens
befriedigen können.

Zu den Ursachen des Atheismus,
besonders des praktischen, zählt
auch das schlechte Beispiel der
Gläubigen, „insofern man sagen
muss, dass sie durch
Vernachlässigung der
Glaubenserziehung, durch
missverständliche Darstellung der



Lehre oder auch durch die Mängel
ihres religiösen, sittlichen und
gesellschaftlichen Lebens das wahre
Antlitz Gottes und der Religion eher
verhüllen als offenbaren“ 13.
Umgekehrt hat die Kirche seit dem II.
Vatikanischen Konzil immer wieder
darauf hingewiesen, dass das
Zeugnis der Christen der positive
Hauptfaktor der
„Neuevangelisierung“ 14 ist.

5. Agnostizismus und
religiöse Gleichgültigkeit

Der Agnostizismus, der besonders in
intellektuellen Kreisen verbreitet ist,
behauptet, dass der menschliche
Verstand über Gott und seine
Existenz nichts aussagen kann. Seine
Verfechter plädieren vielfach für
einen persönlichen und sozialen
Einsatz ohne Bezug auf ein letztes
Ziel. Sie wollen einen Humanismus
ohne Gott. Der Agnostizismus läuft
de facto meist auf einen praktischen



Atheismus hinaus. Wer im Übrigen
die Teilziele der Akte seines Alltags
ohne Ausrichtung auf ein letztes Ziel
leben möchte, hat in Wirklichkeit
schon ein solches letztes Ziel
gewählt, das freilich immanenten
Charakter hat. Die Einstellung eines
Agnostikers verdient jedenfalls
Respekt, wobei man ihm freilich
helfen muss, die Redlichkeit seiner
Behauptung, Gottes Existenz nicht
leugnen zu wollen, praktisch
dadurch unter Beweis zu stellen,
dass er sich der Anerkennung seiner
Existenz und seiner Offenbarung in
der Geschichte nicht verschließt.

Die religiöse Gleichgültigkeit – auch
praktischer „Unglaube“ genannt – ist
heute das vorherrschende Phänomen
mangelnden Glaubens und zieht
daher zunehmend die
Aufmerksamkeit des Lehramtes auf
sich 15. Die Frage nach Gott wird
nicht ernst genommen oder nicht
wirklich in Betracht gezogen, da sie



in der Praxis durch ein auf
materielle Güter orientiertes Leben
erstickt wird. Religiöse
Gleichgültigkeit koexistiert mit einer
gewissen Sympathie für das Heilige
oder das Pseudo-Religiöse, das
sittlich unverantwortlich wie ein
Konsumgut behandelt wird. Um eine
Position religiöser Gleichgültigkeit
auf Dauer durchzuhalten, braucht
der Mensch ständig Zerstreuung,
damit er keine Zeit findet, sich mit
wichtigeren existentiellen Problemen
zu befassen, die er daher aus seinem
Leben und seinem Gewissen
verdrängt: Sinn des Lebens und des
Todes, sittlicher Wert der eigenen
Handlungen usw. Da es aber im
Leben eines Menschen immer
wieder einschneidende Ereignisse
gibt (Verliebtheit, Vater- oder
Mutterschaft, unerwartete
Todesfälle, schmerzhafte und
beglückende Vorkommnisse usw.),
kann eine Haltung religiöser
Gleichgültigkeit nicht das ganze



Leben fortdauern. Irgendwann stellt
sich unvermeidlich die Frage nach
Gott. Von derartigen existentiell
bedeutsamen Ereignissen ausgehend,
wird man versuchen, dem
Gleichgültigen zu helfen, sich
ernsthaft der Frage und der Suche
nach Gott zu stellen.

6. Der religiöse Pluralismus.
Es gibt nur einen einzigen
wahren Gott, der sich in Jesus
Christus offenbart hat

Menschliche Religiosität ist, wenn sie
echt ist, ein Weg zur Anerkennung
des einzigen Gottes. Sie hat sich
bekundet und bekundet sich
weiterhin auf verschiedenerlei
Weisen in der Geschichte und in den
Kulturen der Völker, zuweilen auch
im Kult, der den Bildern oder
Vorstellungen der Gottheit erwiesen
wird. Die Religionen der Erde
müssen, insofern sie Ausdruck



aufrichtiger Suche nach Gott sind
und die transzendente Würde des
Menschen achten, respektiert
werden. Die katholische Kirche ist
der Ansicht, dass sich in ihnen ein
Funke, ja fast eine Teilhabe an der
göttlichen Wahrheit findet 16. Bei der
Untersuchung der verschiedenen
Religionen rät die menschliche
Vernunft zu gebührender
Unterscheidung. Es ist zu prüfen, ob
Aberglaube oder Unwissenheit
vorliegen, ob es Widervernünftiges
gibt oder ob Praktiken geübt werden,
die der Würde und Freiheit des
Menschen nicht entsprechen.

Der interreligiöse Dialog steht nicht
im Gegensatz zu Mission und
Evangelisierung. Mehr noch, Ziel des
Dialoges wird es immer sein, bei
Achtung der Freiheit des Einzelnen
Christus zu verkünden. Jene
Samenkörner der Wahrheit, die sich
in den nichtchristlichen Religionen
finden können, sind de facto



Samenkörner der einzigen Wahrheit,
die Christus ist. Diese Religionen
haben daher das Recht, die
Offenbarung zu empfangen und
durch die Verkündigung Christi, der
der Weg, die Wahrheit und das
Leben ist, zur Reife geführt zu
werden. Trotzdem verweigert Gott
jenen nicht das Heil, die ohne eigene
Schuld das Evangelium nicht kennen,
dem natürlichen Sittengesetz gemäß
leben und dessen Ursprung im einen
wahren Gott anerkennen 17.

Das Christentum kann im
interreligiösen Dialog aufzeigen, dass
die in den verschiedenen Religionen
vorliegenden echten
Ausdrucksformen einer Bindung an
den einzigen wahren Gott im
Christentum ihre Erfüllung finden.
Nur in Christus erschließt Gott dem
Menschen selbst den Menschen, nur
in ihm bietet er die Lösung für seine
Rätsel und eröffnet den tiefen Sinn
seiner Sehnsüchte. Er ist der einzige



Mittler zwischen Gott und den
Menschen 18.

Der Christ kann sich dem
interreligiösen Dialog mit
Optimismus und voll Hoffnung
stellen, da er weiß, dass jeder
Mensch nach dem Bild und Gleichnis
des einzigen wahren Gottes
geschaffen ist und in der Stille seines
Herzens das Zeugnis des eigenen
Gewissens wahrnehmen kann, das
ihn nicht zuletzt zu dem einzigen
Gott hinführt, der sich in Jesus
Christus geoffenbart hat. Jesus sagt
vor Pilatus: „Ich bin dazu geboren
und dazu in die Welt gekommen,
dass ich für die Wahrheit Zeugnis
ablege. Jeder, der aus der Wahrheit
ist, hört auf meine Stimme“ ( Joh
18,37). In diesem Sinn kann der
Christ ohne die Angst, intolerant zu
sein, von Gott sprechen, denn der
Gott, den er in der Natur und im
eigenen Gewissen zu erkennen
auffordert, der Schöpfer des



Himmels und der Erde, ist auch der
Gott der Heilsgeschichte, der sich
dem Volk Israel offenbart hat und in
Christus Mensch geworden ist. Das
war der von den ersten Christen
eingeschlagene Weg. Sie lehnten es
ab, dass Christus als ein Gott mehr
im römischen Pantheon angebetet
würde, da sie von der Existenz eines
einzigen wahren Gottes überzeugt
waren. Gleichzeitig bemühten sie
sich aufzuzeigen, dass der von den
Philosophen als Ursache, Sinn und
Fundament der Welt erahnte Gott
kein anderer ist als der Gott Jesu
Christi 19.

GIUSEPPE TANZELLA-NITTI

Grundlegende Literatur

Katechismus der katholischen
Kirche , 27-49
II. Vatikanisches Konzil,
Konstitution Gaudium et spes,
4-22

• 

• 



Johannes Paul II, Enzyklika 
Fides et ratio, 14.9.1998, 16-35
Benedikt XVI, Enzyklika Spe
salvi, 30.11.2007, 4-12

1 Vgl. Johannes Paul II, Enzyklika 
Fides et ratio, 14.9.1998, Nr. 1.

2 Johannes Paul II., Ansprache vor
der UNO, New York, 5.10.1995, Nr. 9:
Wir können sehen, „dass es jenseits
aller Verschiedenheiten, die die
einzelnen Menschen und die Völker
unterscheiden, eine grundlegende
Gemeinsamkeit gibt, weil ja die
verschiedenen Kulturen in
Wirklichkeit nichts anderes als
verschiedene Weisen sind, an die
Frage über den Sinn des
persönlichen Daseins heranzugehen.
Und gerade hier können wir eine der
Quellen feststellen, aus denen die
Achtung entspringt, die jeder Kultur

• 

• 



und jeder Nation gebührt: Jede
Kultur ist ein Bemühen, über das
Geheimnis der Welt und vor allem
des Menschen nachzudenken; sie ist
eine Weise, der transzendenten
Dimension des menschlichen Lebens
Ausdruck zu geben. Das Herz jeder
Kultur ist ihr Streben, dem größten
aller Geheimnisse näherzukommen,
dem Geheimnis Gottes“.

3 II. Vatikanisches Konzil: Erklärung 
Dignitatis humanae, Nr.2.

4 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Konstitution Gaudium et spes, Nr. 10.

5 Vgl. Johannes Paul II: Apost.
Schreiben Tertio millennio
adveniente , 10.11.1994, Nr. 6;
Enzyklika Fides et ratio, Nr. 2.

6 Vgl. Thomas von Aquin: Summa
Theologiae, I, q.2, a.3; Contra gentes ,
I, c.13. Genauere Darlegungen findet
der Leser an den erwähnten Stellen
bei Thomas von Aquin sowie in



Handbüchern für Metaphysik oder
Naturtheologie.

7 Vgl. I. Vatikanisches Konzil,
Konstitution Dei Filius, 24.4.1870, DH
3004; Motu Proprio Sacrorum
Antistitum, 1.9.1910, DH 3538;
Kongregation für die Glaubenslehre,
Instr. Donum veritatis , 24.5.1990, Nr.
10; Enzyklika Fideset ratio, Nr. 67.

8 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
24: „Voller Dankbarkeit haben wir
erkannt, zu welcher Glückseligkeit
wir berufen sind, und wir haben
begriffen, dass alle Geschöpfe aus
dem Nichts erschaffen wurden – von
Gott und für Gott: wir Menschen als
vernunftbegabte Wesen, auch wenn
wir sehr häufig den Verstand
verlieren; und ebenso die
vernunftlosen Geschöpfe, sie alle, die
auf der Erdoberfläche wohnen, oder
in der Tiefe leben oder die Lüfte
durchziehen, manche hoch
aufsteigend, der Sonne entgegen.



Aber innerhalb dieser wunderbaren
Vielfalt vermögen nur wir Menschen
– ich spreche hier nicht von den
Engeln – uns mit dem Schöpfer in
Freiheit zu vereinigen. Wir können
dem Herrn die Ehre, die Ihm als dem
Schöpfer der Welt zukommt,
erweisen, aber wir können sie Ihm
auch verweigern“.

9 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Gaudium et spes , Nr. 18.

10 Vgl. ebd., Nr. 17-18. Besonders die
Lehre über die moralische Seite des
Gewissens und die mit der
menschlichen Freiheit verbundene
Verantwortung des Menschen als
Abbild Gottes wurde von Johannes
Paul II. ausführlich dargestellt in der
Enzyklika Veritatis splendor,
6.8.1993, Nr. 54-64.

11 Vgl. II Vatikanisches Konzil, Konst.
Gaudium et spes , 19-21.

12 Vgl. ebd., Nr. 36.



13 Ebd,, Nr. 19.

14 Vgl. ebd., Nr. 21; Paul VI.,
Enzyklika Evangelii nuntiandi ,
8.12.1975, Nr. 21; Johannes Paul II.,
Enzyklika Veritatissplendor, Nr. 93;
Apost. Schreiben Novo millennio
ineunte , 6.1.2001, Kapitel III und IV.

15 Vgl. Johannes Paul II, Apost.
Schreiben Christifideles lai ci,
30.12.1988, Nr. 34; Enzyklika Fides et
ratio , Nr. 5.

16 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Erklärung Nostra aetate, Nr. 2.

17 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konstitution Lumen gentium,
Nr. 16.

18 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Redemptoris missio, 7.12.1990, Nr. 5;
Kongregation für die Glaubenslehre,
Erklärung Dominus Iesus, 6.8.2000,
Nr. 5; 13-15.



19 Vgl. Johannes Paul II,, Enzyklika 
Fides et ratio, Nr. 34; Benedikt XVI.,
Enzyklika Spe salvi, 30.11.2007, Nr. 5.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/01-die-existenz-gottes/
(13.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/01-die-existenz-gottes/
https://opusdei.org/de-ch/article/01-die-existenz-gottes/

	01. Die Existenz Gottes
	1. Die religiöse Dimension der menschlichen Natur
	2. Von den materiellen Geschöpfen zu Gott
	3. Der menschliche Geist bezeugt Gott
	4. Die Leugnung Gottes: Ursachen des Atheismus
	5. Agnostizismus und religiöse Gleichgültigkeit
	6. Der religiöse Pluralismus. Es gibt nur einen einzigen wahren Gott, der sich in Jesus Christus offenbart hat
	Grundlegende Literatur


