
opusdei.org

Betrachtungstext: 7.
Sonntag des heiligen
Josef

Jesus arbeitete in Josefs
Werkstatt – Den Wert der Arbeit
wiederentdecken – Arbeit und
Gebet, Gebet und Arbeit

DER EVANGELIST Lukas beschreibt
die Kindheit Jesu mit einem Satz: Das
Kind wuchs heran und wurde stark,
erfüllt mit Weisheit, und Gottes Gnade
ruhte auf ihm (Lk 2,40). Wenig später
resümiert er die Jugendjahre des
Herrn: Jesus aber wuchs heran und
seine Weisheit nahm zu und er fand
Gefallen bei Gott und den Menschen
(Lk 2,52). Es erstaunt, dass ein



allmächtiger Gott den normalen
Prozess menschlichen Wachstums
auf sich nehmen wollte. Und das ist
noch nicht alles. Der Gottmensch
lebte ein Leben, das dem der seiner
Mitbewohner Nazarets ganz ähnlich
war. Er lernte das Gesetz und das
Handwerk von den Lippen und
Händen seines Vaters. Er lernte lesen
und schreiben, mit Menschen
umgehen, sich erholen ... Der Alltag
Jesu hat sich – wie der seiner
Nachbarn – zu einem guten Teil um
Familienbande, Freundschaft und
Arbeit gedreht. Möglicherweise war
die Werkstatt Josefs der Ort, an dem
der Messias die meiste Zeit seines
Lebens verbracht hat.

Der heilige Josefmaria betont:
„Dreißig Jahre lang lebte Jesus so: als 
fabri filius (Mt 13,55), als der Sohn
des Zimmermanns. Dann erst folgen
die drei Jahre seines öffentlichen
Lebens inmitten der lärmenden
Menge. Die Leute fragen sich



verwundert: Wer ist dieser, woher
weiß er das alles? Denn er war ja
einer von ihnen und führte ein
Leben wie seine Landsleute“1

–

 wie
der heilige Josef. Daraus erkennen
wir, dass die Arbeit Teil des
göttlichen Plans für den Menschen
ist. Im Buch Genesis wird der
Mensch als Hüter der Schöpfung
vorgestellt, der fähig ist, die Welt
umzugestalten und zu verschönern,
in Fortführung dessen, was der
Schöpfer geleistet hat. Arbeit ist eine
menschliche Realität, mit der wir
dazu beitragen können, eine Umwelt,
eine Stadt, eine Nation zu schaffen,
die es den Menschen erleichtert,
einen innigen Dialog mit Gott zu
führen.

„FÜR DIE ÜBERWIEGENDE Mehrheit
der Menschen bedeutet Heilig-
Werden, ihre Arbeit zu heiligen, sich



in dieser Arbeit zu heiligen und die
anderen durch die Arbeit zu
heiligen.“2 So fasste der Gründer des
Opus Dei einen Teil der Botschaft
zusammen, die Gott ihm anvertraut
hatte, damit er sie den Christen in
Erinnerung rufe. „Die Arbeit
heiligen“, ist dabei der Ausdruck, der
vielleicht am meisten überrascht.
Einerseits bedeutet es, eine gute
Arbeit zu leisten, mit Liebe, mit
einem Blick für das Detail, wie ein
verständiger Mensch eben arbeitet.
Andererseits bedeutet es, sie im
Wissen zu tun, dass wir in der
Materialität dieser Arbeit an der Art
und Weise teilhaben können, wie
Gott seine Schöpfung liebt, nämlich
die Menschen und die greifbare
Wirklichkeit, in der diese sich
entfalten. Diese Art und Weise Gottes
drückt sich in Nähe, Zärtlichkeit und
darin aus, dass Gott den Geschöpfen
immer wieder neues Leben
einhaucht. Die Teilhabe an dieser
Sendung führt uns dazu, mitten in



der Welt beschaulich zu leben. „Alle
Werke der Menschen werden wie auf
einem Altar verrichtet“, sagte der
heilige Josefmaria, „und jeder von
euch feiert in diesem
Zusammenwirken beschaulicher
Seelen, die sein Alltag ist, seine
Messe, die vierundzwanzig Stunden
dauert.“3

In Folge unserer Begegnung mit Gott
werden wir unsere Arbeit stets
darauf richten, den anderen in ihrer
Eigenschaft als Kinder Gottes zu
dienen und unsere Welt zu einer
besseren zu machen. Papst
Franziskus hebt den Adel der Arbeit
hervor: „Die Arbeit ist ein
wesentliches Element für die Würde
einer Person. Die Arbeit, um ein Bild
zu gebrauchen, ,salbt‘ uns mit
Würde, erfüllt uns mit Würde; sie
macht uns Gott ähnlich, der gewirkt
hat und wirkt, der immer am Werk
ist.“4 Doch auch hier hat die Sünde
ihre Spuren hinterlassen, was sich



zum Beispiel darin zeigt, dass
manche Arbeit nur auf die Erlangung
sozialer oder wirtschaftlicher
Anerkennung abzielt. Der heilige
Josefmaria weist auf die Gefahr hin:
„Es ist unerlässlich, dass der Mensch
sich von der Arbeit nicht versklaven
lässt, dass er sie nicht zum Götzen
macht, indem er meint, in ihr den
letzten und endgültigen Sinn des
Lebens zu finden.“5 Und der heilige
Johannes Paul II. warnte vor einem
Verständnis der Arbeit „als Ware, in
einer eiskalten Logik des Nutzens,
um Wohlstand zu erwerben, zu
konsumieren und so weiter zu
produzieren“6. Auf den heiligen Josef
zu blicken, Jesu Lehrer in der Arbeit,
kann uns helfen, den wahren Wert
unseres täglichen Schaffens neu zu
entdecken; dieses nicht nur in ein
irdisches Streben zu verwandeln,
sondern das quid divinum darin zu
entdecken, das göttliche Etwas, das
uns mit Gott verbindet und uns für
die anderen zu Mittlern auch



materieller Güter sowie der Fürsorge
Gottes für jeden Menschen macht.

„OFT SAGE ICH“, so schrieb der
heilige Josefmaria, „dass Zeiten des
Gesprächs mit Jesus, der – im
Tabernakel gegenwärtig – uns sieht
und uns hört, nicht zu
unpersönlichem Beten werden
dürfen; und ich gebe dann zu
bedenken, dass unser Betrachten zu
einer Zwiesprache mit dem Herrn
führen soll, die nicht notwendig
artikulierte Worte, immer aber ein
Heraustreten aus der Anonymität
verlangt. […] Und jetzt möchte ich
noch folgendes hinzufügen: Auch
deine Arbeit soll persönliches Gebet
sein, ein lebendiges Gespräch mit
unserem Vater im Himmel. Wenn du
die Heiligung in deiner beruflichen
Tätigkeit und durch sie hindurch
suchst, dann musst du aus ihr das



Anonyme verbannen, damit sie
persönliches Gebet wird.“7 Jede
Stunde unserer Arbeit zu einer
Stunde des Gebets zu machen,
bedeutet nicht unbedingt, dass wir
während unserer Berufsausübung
Gebete sprechen. Mit unserer Arbeit
beten bedeutet – abgesehen davon,
dass wir sie durch ein inneres Leben
nähren, das wir zu anderen Zeiten
pflegen –, uns bewusst zu sein, dass
wir gewissermaßen die Ohren und
die Hände des Herrn sind. Und diese
hören, pflegen und umsorgen mittels
einer bestimmten manuellen oder
geistigen Arbeit die Menschen und
die Schöpfung, die uns anvertraut
sind.

Bei einer öffentlichen Begegnung
wandte sich ein Herr einmal
folgendermaßen an den heiligen
Josefmaria: „Ich bin Chirurg und
habe zehn Kinder. Seit fünfzehn
Jahren ist der Geist des Werkes mein
Wegweiser und meine Kraft. Doch es



gibt Tage, an denen mir meine
beruflichen Pflichten meine ganze
Zeit rauben. Was kann ich tun, um
mich weiterhin zu heiligen und so zu
leben, wie Gott es von mir will?“
Darauf antwortete der Gründer des
Opus Dei: „Was tust du denn, wenn
du dich um die Kranken kümmerst,
wenn nicht eine quasi-priesterliche
Arbeit? Du bist fast ein Priester und
hast die Seele eines Priesters! Du
heilst nicht nur die Wunden und
Krankheiten des Leibes, sondern
auch die der Seele, allein durch
deinen Blick, durch deine Art und
Weise, mit den Kranken umzugehen,
durch ein passendes Wort, ein
offenes Lächeln (...). Vom Morgen bis
zum Abend und vom Abend bis zum
Morgen bist du bei Gott.“8 Wenden
wir uns an den Patriarchen, dessen
Fest nun schon so nahe ist, um durch
unsere Arbeit bestmöglich mit dem
Herrn zusammenzuarbeiten. Papst
Franziskus betete zu ihm: „O heiliger
Josef, erweise dich auch uns als Vater



und führe uns auf unserem
Lebensweg. Erwirke uns Gnade,
Barmherzigkeit und Mut.“9

1 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 14.

2 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 55.

3 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Betrachtung, 19.3.1968.

4 Franziskus, Audienz, 1.5.2013.

5 Benedikt XVI., Homilie, 19.3.2006.

6 Hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 1.5.1984.

7 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
64.

8 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen aus
einer Begegnung mit Familien,
17.11.1972.



9 Franziskus, Patris corde, Epilog.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

meditation/betrachtungstext-siebter-
sonntag-des-hl-josef/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-siebter-sonntag-des-hl-josef/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-siebter-sonntag-des-hl-josef/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-siebter-sonntag-des-hl-josef/

	Betrachtungstext: 7. Sonntag des heiligen Josef

