
opusdei.org

Betrachtungstext: 6.
Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (B)

Das Stigma des Aussätzigen –
Jesus berührt unsere Krankheit
– Andere mit dem erhaltenen
Gut anstecken

IM VOLK Israels wurde Lepra als
Strafe Gottes und als eine Ursache
für Unreinheit angesehen. Wenn das
Haar an der kranken Stelle weiß
wurde und die Stelle tiefer als die
übrige Haut liegt, ist es Aussatz.
Nachdem der Priester das Anzeichen
untersucht hat, soll er den Erkrankten
für unrein erklären (Lev 13,1.3). Die



Aussätzigen mussten abgesondert
leben, ihre Krankheit durch ihre
Bekleidung zu erkennen geben und,
sobald sich ihnen jemand näherte, 
Unrein! Unrein! (Lev 13,45) rufen. Sie
lebten allein oder mit anderen
Aussätzigen zusammen, in der
Hoffnung, eines Tages ihre Reinheit
wiederzuerlangen und in ein
normales Leben zurückzukehren.

In diesem Zusammenhang, kam ein
Aussätziger zu Jesus, fiel vor ihm auf
die Knie und sagte:Wenn du willst,
kannst du mich rein machen (Mk
1,40). Hier kommt jemand zu
Christus, der vom Volk stigmatisiert
wurde. Aus seiner Haltung geht
hervor, dass er sich selbst nicht für
würdig hält, eine Bitte zu äußern. Er
bringt sie nur vor, in einer
flehentlichen Haltung, jedoch ohne
zu irgendein Recht zu beanspruchen:
Wenn du willst ... Solche Krankheiten
sind heutzutage seltener und die
Maßnahmen zu ihrer Vorbeugung



und Heilung andere. Dennoch
können wir uns manchmal aus
irgendeinem Grund ausgeschlossen
und stigmatisiert fühlen: Wir haben
das Gefühl, dem nicht zu
entsprechen, was wir unserem Alter,
unserer Erfahrung oder unseren
Fähigkeiten nach sein sollten. Wir
könnten auch das Gefühl haben,
nicht an unserem Platz zu sein oder
den Erwartungen nicht zu
entsprechen. Es gibt sogar Tage, an
denen die dunkle Wolke aufzieht, zu
denken, dass wir ungenügend sind.

Diese persönlichen Wahrnehmungen
– die von denen des Aussätzigen
nicht weit entfernt sind – können
unsere Sicht auf Antlitz unseres
Herrn so weit verändern, dass wir
annehmen, dass es ihm in
Wirklichkeit schwer fällt, uns mit
Zuneigung, mit Freude zu betrachten
– wie wenn er mit unseren
Leistungen normalerweise
unzufrieden wäre. Diese falsche



Sicht Gottes kann uns unfähig
machen, uns selbst zu lieben; denn
sie erlaubt uns nicht zu entdecken,
wie der heilige Josefmaria sagte,
„dass wir aus Gott stammen, dass wir
von der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
mit ausgesuchter Liebe geliebt
werden, dass wir Kinder des
herrlichsten Vaters sind. Ich bitte
meinen Herrn darum, wir möchten
uns entscheiden, uns dessen ganz
bewusst zu sein, es Tag für Tag
auszukosten: Dann werden wir als
freie Menschen handeln.“1

DER AUSSÄTZIGE weiß, an wen er
sich wenden muss, um Heilung zu
erlangen. Er ist von der Macht Jesu
überzeugt. Er weiß, dass er allein
von der Güte desjenigen abhängt,
den er bittet: Wenn du willst, kannst
du mich rein machen (Mk 1,40). Er
weiß, dass er sich von seiner



Unreinheit nicht unterkriegen lassen
darf, sondern offen sein muss, um
das wahre, barmherzige Antlitz des
Vaters zu entdecken: Jesus Christus.

Jesus widmet sich jenen Menschen,
die von den anderen gemieden
werden. Dem, der sich unwürdig
fühlt, nähert sich Christus und ist
bewegt. Jesus hatte Mitleid mit ihm, 
streckte die Hand aus, berührte ihn
und sagte: Ich will – werde rein! (Mk
1, 41). Der Herr reagiert anders, als
die Menschen es tun. Papst
Franziskus erläutert dies so: „Die
Barmherzigkeit Gottes überwindet
jede Barriere und die Hand Jesu
berührt den Aussätzigen. Er hält
keinen Sicherheitsabstand ein und
lässt nicht andere machen, sondern
setzt sich selbst direkt der
Ansteckung durch unser Übel aus.
Und so wird gerade unser Übel zum
Ort des Kontaktes: Er, Jesus, nimmt
unser krankes Menschsein von uns,
und wir nehmen von ihm sein



gesundes und heilendes Menschsein
an. Dies geschieht jedes Mal, wenn
wir mit Glauben ein Sakrament
empfangen: Jesus, der Herr,berührt
uns und schenkt uns seine Gnade. In
diesem Fall denken wir besonders an
das Sakrament der Versöhnung, das
uns vom Aussatz der Sünde heilt.“2

Der Herr lässt sich von unserer
vermeintlichen Unwürdigkeit nicht
abschrecken. Im Gegenteil: Je
unwürdiger wir zu sein scheinen,
desto mehr möchte er uns trösten
und heilen. Gott dringt mittels
unserer Wunden in das menschliche
Herz ein und lässt uns nie im Stich,
er liebt uns immer. Der Gründer des
Opus Dei hat die Liebe Gottes mit
einem anschaulichen Bild definiert:
„Er liebt uns mehr als alle Mütter der
Welt zusammen.“3



NACH DEM WUNDER bittet Christus
den Geheilten, diskret zu sein: Sieh,
dass du niemandem etwas sagst,
sondern geh, zeig dich dem Priester
und bring für deine Reinigung dar,
was Mose festgesetzt hat – ihnen zum
Zeugnis (Mk 1, 44). Jesus, der
bedachte, das dieses eines der ersten
Wunder war, möchte, dass es nach
und nach offenbar wird.

Der Mann aber ging weg und
verkündete bei jeder Gelegenheit, was
geschehen war; er verbreitete die
Geschichte, sodass sich Jesus in keiner
Stadt mehr zeigen konnte; er hielt sich
nur noch an einsamen Orten auf (Mk
1, 45). Der Protagonist der Heilung
kann seine Freude nicht
unterdrücken, und er kann sich nicht
darauf beschränken, sie dem Priester
mitzuteilen, der die Heilung
bestätigen soll. Die Vergebung, das
Gefühl, bedingungslos geliebt zu
werden, führt dazu, dass wir uns
anderen gegenüber öffnen und uns



unseren Mitmenschen nähern. Wenn
wir die göttliche Barmherzigkeit
erfahren, verspüren wir das
Bedürfnis, zerbrochene
Verbindungen wiederherzustellen
und das Gute, das wir empfangen
haben, weiterzugeben. Gottes
vergebende und heilende Liebe fügt
uns wieder in die Gemeinschaft ein.
Papst Franziskus erklärte: „Wenn das
Übel ansteckend ist, so ist es auch das
Gute. Deshalb muss das Gute in uns
in immer größerer Fülle vorhanden
sein. Lassen wir uns vom Guten
anstecken und stecken wir mit dem
Guten an!”4

Wie können wir, wenn wir das
Gesicht Gottes einmal fälschlich als
hart wahrnehmen, seinen wahren
Blick wiederfinden? Indem wir uns
an die Jungfrau Maria wenden. Laut
Papst Benedikt „kommt Maria zu uns
als die Mutter, die immer für die
Nöte ihrer Kinder da ist. Im Licht,
das von ihrem Antlitz ausgeht,



scheint das Erbarmen Gottes durch.
Lassen wir uns von ihrem Blick
berühren, der uns sagt, dass wir alle
von Gott geliebt sind und er uns nie
verlässt!”5

1 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
26.

2 Franziskus, Angelus-Gebet,
15.2.2015.

3 Vgl. hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 929.

4 Franziskus, Angelus-Gebet,
15.2.2015.

5 Benedikt XVI., Predigt, 14.9.2008.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
meditation/betrachtungstext-6-woche-
im-jahreskreis-sonntag-b/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-6-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-6-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-6-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/

	Betrachtungstext: 6. Woche im Jahreskreis – Sonntag (B)

