
opusdei.org

Betrachtungstext: 5.
Woche im
Jahreskreis – Freitag

Wir können Menschen zu Jesus
bringen – Gott handelt auf
verschiedene Weisen – Die
Zeiten von Gottes Wirken sind
nicht immer unsere Zeiten

IN SEINEM EIFER, das Evangelium zu
verkünden, predigte der Herr vor
einer großen Menschenmenge, wie
ein Sämann, der den Samen in
weitem Bogen ausstreut. Daneben
trat Christus oft wie ein Arzt auf, der
kommt, um die Kranken zu heilen,
einen nach dem anderen: Er hörte
zu, machte sich ein Bild, untersuchte,



heilte. In manchen Passagen der
Heiligen Schrift hören wir, dass
einzelne Jesus nicht aus eigener
Kraft, sondern mithilfe anderer
aufsuchten. So etwa der Taube, der
kaum sprechen und seine Not nicht
ausdrücken konnte. Laut dem
Evangelium dürften es seine
Verwandten oder Freunde gewesen
sein, die ihn „brachten“ und Jesus
„baten“ (vgl. Mk 8,22), ihm die Hände
aufzulegen.

Die Szene kann unsere Rolle als
Apostel veranschaulichen: Auch wir
sind aufgerufen, die heilende Kraft
Christi, die wir in unserem eigenen
Leben erfahren haben, mit unseren
Freunden zu teilen. Oft fällt es einem
Menschen, der nicht hören kann,
schwer, sich mitzuteilen; und es ist
wahr, dass viele unserer
Mitmenschen in der Tiefe ihrer Seele
eine engere Beziehung zu Gott haben
wollen, aber vielleicht nicht wissen,
wo sie anfangen sollen. Papst



Franziskus betont: „Viele von ihnen
suchen Gott insgeheim, bewegt von
der Sehnsucht nach seinem
Angesicht.“1

Der Evangelist verwendet zwei
Verben, die uns bei dieser Aufgabe
helfen können: die Menschen „zu
Jesus bringen“ und ihn um ihre
Heilung „bitten“. Der zweite Teil
scheint leichter machbar, doch wie
soll der erste Teil gelingen? Der
heilige Josefmaria gibt uns einige
Hinweise, indem er uns daran
erinnert, dass dieses jemanden zu
Jesu zu bringen, nicht darin besteht,
ihm einen „physischen Stoß“ zu
verpassen, sondern „im Überfluss
des Lichts, der Lehre“ geschieht; „im
geistlichen Ansporn eures Gebets
und eurer Arbeit, die ein
glaubwürdiges Zeugnis für die Lehre
darstellen; im Berg von Opfern, die
ihr bringt; im Lächeln auf euren
Lippen, weil ihr Kinder Gottes seid:
eine Kindschaft, die euch mit einer



gelassenen Freude erfüllt – auch
wenn es in eurem Leben nicht an
Schwierigkeiten fehlt –, eine Freude,
die die anderen spüren und euch
darum beneiden. Fügt all dem noch
euren feinfühligen Umgang und eure
menschliche Sympathie hinzu.“2

DIE FREUNDE des Taubstummen
baten Jesus voller Glauben, dem
Kranken die Hände aufzulegen. Doch
der Herr entscheidet sich für eine
andere Vorgangsweise: Er beschließt,
die Heilung schrittweise zu
vollziehen: Er nahm ihn beiseite, von
der Menge weg, legte ihm die Finger in
die Ohren und berührte dann die
Zunge des Mannes mit Speichel;
danach blickte er zum Himmel auf,
seufzte und sagte zu ihm: Effata!, das
heißt: Öffne dich! (Mk 7,33-34).
Ähnlich war er vorgegangen, als er
einem Blinden das Augenlicht



wiedergab, indem er ihm den Teig,
den er mit seinem Speichel
hergestellt hatte, auf die Augen strich
(vgl. Joh 9,6). Andere Male hatte er
sofortige Wunder gewirkt, sogar bei
Menschen, die örtlich weit entfernt
waren.

Wir wissen, dass ein Wort Jesu
genügt, um jegliche Krankheit zu
heilen – wir sagen dies jeden Tag in
der Heiligen Messe. Das könnte uns
jedoch zu der Annahme verleiten,
dass Gott immer und überall auf
diese Weise wirken „muss“. Der
Verlauf unseres eigenen Lebens lehrt
uns, dass dies nicht der Fall ist. Oft
haben wir erlebt, dass Jesus uns über
Wege führt, die keine Abkürzungen
zu sein schienen, und wir scheinbar
unnötige Momente und Phasen
durchlebten, ähnlich wie jene Gesten
des Herrn, die Zunge oder die Ohren
der Kranken zu berühren.
Möglicherweise haben wir uns daran
gewöhnt, dass alles um uns herum



scheinbar effizient und schnell
funktioniert, ohne dass wir warten
müssen ... und wir wollen, dass alle
anderen Bereiche des Lebens auch so
funktionieren.

„Der Herr ist seinem Volk nah, sehr
nahe. Er sagt das selbst: Welches Volk
auf Erden hat einen Gott, der ihm so
nahe ist, wie ihr? (...) Das Leben ist
ein Weg, den er gemeinsam mit uns
gehen wollte. Aber wenn der Herr
kommt“, so fährt der Papst in einer
seiner Tagesmeditationen fort, „dann
tut er das nicht immer auf dieselbe
Art. Es gibt kein Protokoll über das
Handeln Gottes in unserem Leben.
Einmal macht er es auf diese, ein
andermal auf jene Weise, aber er tut
es immer. (...) Der Herr nimmt sich
Zeit, (...) hat aber auch viel Geduld.
(...) Es gibt sehr viel Dunkelheit. Und
wenn wir uns in Schwierigkeiten
befinden, würden wir gerne vom
Kreuz heruntersteigen. Und das ist
genau der Moment: Die Nacht ist



dann am dunkelsten, wenn die
Morgenröte unmittelbar
bevorsteht.“3

AM ENDE seiner Aufenthalts auf
Erden, während des letzten
Abendmahls, sagt Jesus zu seinen
Aposteln, dass sie gut daran getan
haben, ihn Meister zu nennen (vgl.
Joh 13,13). Wir haben überlegt, dass
der Herr auf sich selbst auch das Bild
des Arztes (vgl. Mt 9,12) und des 
Sämanns (vgl. Mt 13,37) anwandte.
Diese drei Arten, wie Jesus sich selbst
charakterisiert, können uns
verstehen helfen, wie er in unserem
Leben handelt, besonders wenn wir
denken, dass Gott schneller handeln
sollte, wenn wir sozusagen wollen,
dass er gemäß unserem
Zeitverständnis handelt und nicht
gemäß dem seinem.



Wenn wir an einen Lehrer denken,
wird uns bewusst, dass seine Arbeit,
andere zu führen, immer eine mehr
oder weniger lange Zeit erfordert.
Auch der Arzt überstürzt nichts:
Selbst die kleinste Verletzung kann
manchmal mehrere Sitzungen
erfordern. Wenn wir schließlich an
den Sämann denken, können wir
feststellen, dass es keinen Samen
gibt, der einfach von selbst aufgeht
und wächst, ohne die geduldige
Arbeit, immer wieder zu gießen, den
Bodenzustand zu verbessern und
aufzulockern, Unkraut zu jäten und
so weiter.

Der heilige Paulus schrieb an die
Galater: Meine Kinder, für die ich von
Neuem Geburtswehen erleide, bis
Christus in euch Gestalt annimmt (Gal
4,19). Genau das strebt die Heilige
Dreifaltigkeit an: Christus in uns zu
heranzubilden. Daher „das
Verlangen, uns als Miterlöser Christi
zu betrachten“, sagt der heilige



Josefmaria, „und mit ihm alle
Menschen zu retten, da wir ja ipse
Christus sind und sein wollen,
Christus selbst, und er hat sich zum
Lösegeld für alle hingegeben (vgl. 1
Tim 2,6).“4 Und in diesem Warten,
um immer „mehr Christus“ zu sein,
haben wir keine bessere
Unterstützung als die von Maria: Sie
wartete neun Monate, bis Jesus in
ihrem Schoß heranwuchs, obwohl sie
eine heilige Ungeduld hatte, ihren
Sohn zu sehen, und weitere dreißig
Jahre, um seine Wunder zu sehen.

1 Franziskus, Evangelii gaudium, Nr.
14.

2 Hl. Josefmaria, Brief 9, 24.10.1942.

3 Franziskus, Tagesmeditation,
28.6.2013.



4 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 121.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
meditation/betrachtungstext-5-woche-

im-jahreskreis-freitag/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-5-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-5-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-5-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 5. Woche im Jahreskreis – Freitag

