
opusdei.org

Betrachtungstext: 3.
Woche im
Jahreskreis – Montag

Die Sünde gegen den Heiligen
Geist – Kampf ist die Antwort
der Liebe – Heiligkeit heißt stets
neu zu beginnen

AMEN, ICH sage euch: Alle Vergehen
und Lästerungen werden den
Menschen vergeben werden, so viel sie
auch lästern mögen; wer aber den
Heiligen Geist lästert, der findet in
Ewigkeit keine Vergebung, sondern
seine Sünde wird ewig an ihm haften
(Mk 3,28-29). Einige Schriftgelehrte
hatten Jesus beschuldigt, seine
Zeichen durch die Macht des Satans



zu wirken – eine absurde
Verleumdung, die der Herr
umgehend widerlegte. Und gleich
darauf sprach er diese
„beeindruckenden und bestürzenden
Worte der Nicht-Vergebung“1 aus:
Wer gegen den Heiligen Geist lästert,
hat keine Aussicht auf Vergebung.

Der heilige Thomas von Aquin zeigte
auf, dass die Sünde gegen den
Heiligen Geist „ihrer Natur nach
unvergebbar“ ist – weil hier nämlich
jene Elemente fehlen, auf deren
Grundlage die Vergebung der Sünden
erfolgen kann.2 Nicht Gott weigert
sich zu vergeben, sondern der
Mensch wendet sich ab von seiner
barmherzigen Macht – da er das Heil
ablehnt, „das Gott dem Menschen
durch den Heiligen Geist anbietet,
der in der Kraft des Kreuzesopfers
wirkt“3.

Als guter Vater, der er ist, wird Gott
niemals müde, seine Rettung



anzubieten. Und auch der Heilige
Geist ist beständig am Werk, um uns
für unsere Fehler und Sünden die
Augen zu öffnen, uns zur Buße zu
bewegen und uns die Früchte der
Erlösung zu schenken. Doch der
Mensch kann dieses großzügige
Angebot auch ablehnen: Er kann sich
der Bekehrung bewusst
verschließen, sein Gewissen
verhärten und vermeintlich zu Recht
darauf bestehen, im Bösen zu
verharren. Die Heilige Schrift nennt
diese Haltung Verstocktheit des
Herzens (vgl. Ps 81,13; Jer 7,24; Mk
3,5).

Wir sind eingeladen, den Herrn um
ein Herz zu bitten, das zwischen
Gutem und Bösem unterscheiden
kann – ein Herz, das sich der Realität
der Sünde in unserem Leben stellt.
Wenn wir uns für die Impulse der
Gnade öffnen, wird der Heilige Geist
uns helfen, immer wieder zu
erkennen, dass wir Gottes Vergebung



benötigen. Und er wird uns staunen
lassen über die unermessliche Macht
Gottes, die uns zur ständigen Umkehr
ruft und dazu auch in die Lage setzt.

„DEINEM HUNGER nach Heiligkeit
wird sich an erster Stelle die Faulheit
entgegenstellen, mein Sohn. Sie ist
die erste Front, an der du kämpfen
sollst; danach die Auflehnung und
der Unwille, das sanfte Joch Christi
auf deinen Schultern zu tragen – ein
verrücktes Verlangen nicht nach
heiliger Freiheit, sondern nach
Zügellosigkeit; danach die
Sinnlichkeit und jederzeit – mit den
Jahren immer heimtückischer – der
Stolz; und dann eine ganze Reihe von
schlechten Neigungen, denn die
Armseligkeiten kommen nie allein.
Machen wir uns nichts vor: Wir
werden unsere Armseligkeiten
haben. Auch wenn wir einmal alt



sind, werden wir noch immer
dieselben schlechten Neigungen
haben wie mit zwanzig Jahren. Und
der asketische Kampf wird weiterhin
notwendig sein, und wir werden den
Herrn um Demut bitten müssen. Es
ist ein ständiger Kampf.“4

Wir tragen alle eine gewisse Neigung
zum Bösen in uns – als eine Folge der
Sünde. Die Gestalt und Bedeutung
dieser Neigung kann sich im Laufe
der Zeit wandeln, doch sie bleibt
vorhanden und stellt unsere
geistliche Gesundheit immer wieder
auf die Probe. Deshalb ist
Wachsamkeit nötig: Wir müssen
einen Geist der Prüfung kultivieren
und bereit sein, mutig zu kämpfen,
um gute Kinder unseres
himmlischen Vaters zu sein. „Das ist
unsere Bestimmung auf Erden:
kämpfen bis zum letzten Moment,
aus Liebe“5, sagte der heilige
Josefmaria am Neujahrstag 1972, wie
um die Richtung anzugeben, in der



sich sein inneres Leben in diesem
Jahr entfalten würde: Kampf – denn
das ist es, was auf Erden nötig sein
wird bis zum Schluss: bis zur
Belohnung und Ruhe im Himmel.
Dieser Kampf ist jedoch kein
finsteres Ringen, sondern ein Kampf
aus Liebe. Der heilige Josefmaria
lehrte uns, den Kampf, den wir als
Kinder Gottes führen, als „Synonym
für Liebe“6 zu sehen, als freudige
Bejahung. Er soll daher in einer
Atmosphäre der Zuversicht, Freude
und Gelassenheit stattfinden – ohne
jeden Schatten von Spannung oder
Traurigkeit – und wird stets Frieden
bringen. Denn er ist nichts anderes
als unsere freie Antwort auf einen
Gott, der uns unermesslich liebt.

WÄHREND DIE SÜNDE gegen den
Heiligen Geist in einer radikalen
Verschließung der Seele gegenüber



dem rettenden Handeln Gottes
besteht, ist Heiligkeit das genaue
Gegenteil davon. Der Prälat des Opus
Dei definierte die Heiligkeit demnach
als „stete Offenheit für Gott und ein
Ringen darum, seine Gabe zu
unserem eigenen Besten und dem
der anderen wachsen zu lassen“7.
Heiligkeit, so sagte er auch, ist eine
„Beziehung der Liebe zu Gott, die zu
Leben wird und gleichzeitig stets
wächst, stets bedroht ist und stets
neu beginnt“8. Wir können sie im
täglichen Leben suchen: in der
Arbeit, in der Familie, in den
freundschaftlichen Beziehungen
usw.

Wir wollen gute Kinder sein und uns
auch so verhalten. Die
Vollkommenheit, die wir anstreben,
ist jedoch nicht die eines Menschen,
der sich einbildet, alles richtig zu
machen und keine Fehler zu haben,
sondern die Vollkommenheit derer,
die in der Logik der Liebe Gottes



leben wollen. Die Umgebung, in der
Heiligkeit gedeiht, ist die
Barmherzigkeit Gottes. Benedikt XVI.
sagte über unsere Bestimmung:
„Barmherzigkeit ist das Lichtgewand,
das der Herr uns in der Taufe
geschenkt hat. Dieses Licht dürfen
wir nicht verlöschen lassen; es soll
im Gegenteil Tag für Tag in uns
wachsen und so der Welt von Gott
Kunde bringen.“9

Unsere Mutter führt und begleitet
uns auf diesem Weg der Heiligkeit.
Denn „die Heilige unter den Heiligen,
die Hochgebenedeite“, wie Papst
Franziskus sie pries, „lässt nicht zu,
dass wir fallen und liegen bleiben,
sondern nimmt uns in ihre Arme,
ohne uns zu verurteilen. Das
Gespräch mit ihr tröstet uns, macht
uns frei und heiligt uns. Als Mutter
braucht sie nicht viele Worte, sie hat
es nicht nötig, dass wir ihr mühsam
erklären, was mit uns los ist. Es
genügt, ein ums andere Mal zu



flüstern: ,Gegrüßet seist du, Maria
…‘.“ 10

1 Hl. Johannes Paul II., Dominum et
vivificantem, Nr. 46.

2 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 14, a. 3.

3 Vgl. hl. Johannes Paul II., Dominum
et vivificantem, Nr. 46.

4 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 10.

5 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen aus
der Predigttätigkeit, 1.1.1972.

6 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 158.

7 Msgr. Fernando Ocáriz, Cristianos
en la sociedad del siglo XXI, Madrid
2020, S. 55.

8 Ebd.



9 Benedikt XVI., Predigt, 15.4.2007.

10 Franziskus, Gaudete et exsultate,
Nr. 176.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
meditation/betrachtungstext-3-woche-

im-jahreskreis-montag/ (17.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-woche-im-jahreskreis-montag/

	Betrachtungstext: 3. Woche im Jahreskreis – Montag

