
opusdei.org

Betrachtungstext: 3.
Osterwoche –
Sonntag (A)

Wenn man auf dem Lebensweg
das Licht verliert – Jesus
begegnet den Jüngern, die nach
Emmaus zurückgehen – Den
Lebenssinn und die Lebenskraft
aus dem Gebet und den
Sakramenten zurückgewinnen

IN DIESEN OSTERTAGEN greift die
Liturgie einige Bruchstücke aus der
Rede des Petrus an die Israeliten am
Pfingsttag auf. Nachdem sie die Gabe
des Heiligen Geistes empfangen
haben, erklärt ihnen der Apostel,
dass bereits König David die



Auferstehung Christi besungen hat: 
Darum freute sich mein Herz und
frohlockte meine Zunge und auch
mein Leib wird in Hoffnung wohnen;
denn du gibst meine Seele nicht der
Unterwelt preis, noch lässt du deinen
Frommen die Verwesung schauen
(Apg 2,26-27).

Die Tage des Leidens des Herrn
scheinen bereits lange
zurückzuliegen. Dennoch erinnern
sich Petrus und die anderen Apostel
noch gut daran: Es waren Tage der
Finsternis. Für einige Momente war
ihn alles, was sie freute, genommen
geworden. Jetzt hingegen, nachdem
sie die Auferstehung Jesu erlebt und
den göttlichen Beistand empfangen
haben, können sie mit König David
sagen: Du hast mir die Wege zum
Leben gezeigt, du wirst mich erfüllen
mit Freude vor deinem Angesicht
(Apg, 2, 28).



Die Apostel haben verstanden, dass
der Weg des Lebens nicht immer im
strahlenden Licht verläuft. Es kann
Zeiten geben, in denen wir, wie bei
der Passion, den Eindruck haben,
dass alles verloren ist, und
Traurigkeit uns umfängt. Doch die
Gewissheit, dass Christus lebt, erfüllt
uns mit Hoffnung und schenkt uns
die Freude zurück. Das ist die
Sicherheit, die uns antreibt, auch in
der Finsternis voranzugehen. Wie
die Apostel lässt Jesus auch uns nicht
im Stich und lässt uns nicht verloren
gehen, wenn wir uns von ihm leiten
lassen. Der heilige Josefmaria
schrieb: „Christus ist nicht eine
Gestalt, die vorüberging, die einmal
lebte und dann verschwand und uns
nur eine wunderbare Erinnerung
und ein ergreifendes Beispiel
hinterließ. Nein, Christus lebt. Jesus
ist der Emmanuel: Gott mit uns.
Seine Auferstehung bezeugt uns, dass
Gott die Seinen nicht im Stich lässt.“1



DIE ZWEI JÜNGER von Emmaus
konnten das Licht der Auferstehung
zunächst nicht erkennen. In ihrer
Dunkelheit zogen sie es vor, jenen
Ort aufzusuchen, an dem sie sich
sicher fühlten: ihre Heimat. Sie
entschieden, ihre Hoffnung auf das
zu setzen, was sie bereits kannten:
ihr Zuhause, ihre Arbeit, ihre
persönlichen Projekte ... All das
hatten sie aufgegeben, um Jesus
nachzufolgen. Aber jetzt, da
derjenige, der dieser Hingabe einen
Sinn verliehen hatte, offenbar tot
war, denken sie, dass ihnen nur die
Rückkehr in ihr altes Leben übrig
bleibt.

Da sie ihre Erwartung darauf setzen,
ihr vergangenes Leben
zurückzugewinnen, gelingt es diesen
Jüngern nicht, sich der wahren
Hoffnung zu öffnen. Auf dem Weg
nach Emmaus hatten sie ein klares



Ziel, doch innerlich fühlten sie sich
verloren. Sie hatten gehört, dass
einige Frauen das Grab Jesu leer
gefunden und Engel ihnen gesagt
hatten, dass er lebe. Doch das
glaubten sie nicht. Selbst die
Bestätigung durch andere Jünger, die
dasselbe gesehen hatten, ließ sie ihre
Pläne nicht ändern (vgl. Lk 24,22-24).
Als sie von Jerusalem weggehen und
dem Herrn begegnen, waren ihre
Augen daher gehalten, sodass sie ihn
nicht erkannten (Lk 24,16). Der
Evangelist hält fest, dass die beiden
auf die Frage Jesu, worüber sie
redeten, traurig stehenblieben (Lk
24,17).

Der Gemütszustand dieser Jünger ist
wie der von Menschen, die der
Versuchung erliegen, Zugesagtes
wieder rückgängig zu machen. Wie
Papst Franziskus sagt, hypnotisiert
uns zunächst die neue Richtung
„schöner, aber illusorischer Dinge,
die nicht halten können, was sie



versprechen, und bei uns letztlich
ein Gefühl der Leere und der
Traurigkeit hinterlassen. Dieses
Gefühl der Leere und der Traurigkeit
ist ein Zeichen dafür, dass wir einen
Weg eingeschlagen haben, der nicht
richtig war, der uns irregeleitet hat.“2

Zusammen mit dem Herrn können
wir die Gegenwart – mit ihren
Lebens- und Todeszeichen – erhellen,
um sie in das Projekt zu integrieren,
das wir mit ihm begonnen haben.
Der Eindruck der Sinnlosigkeit und
der Dunkelheit ist nicht endgültig,
und er ist in Momenten der
Orientierungslosigkeit auch kein
guter Kompass. Immer haben wir die
Möglichkeit, neu anzufangen und
den auferstandenen Jesus zu
erkennen, der uns auf dem Weg
begegnet und uns wahre Hoffnung
schenkt: Alles kann integriert
werden, wenn wir seine Einladung
erneut annehmen, auf ihn zu hören
und ihm zu folgen. Unser Leben ist
nicht verloren, wenn wir mit ihm



unser Leben teilen. Papst Franziskus
setzt in diesem Sinne fort: „Nur der
Herr kann uns die Bestätigung
geben, wie viel wir wert sind. Er sagt
es uns jeden Tag vom Kreuz herab:
Er ist für uns gestorben, um uns zu
zeigen, wie kostbar wir in seinen
Augen sind. Es gibt kein Hindernis
oder Scheitern, das seine zärtliche
Umarmung verhindern könnte.“3

JESUS lässt die Traurigkeit der
beiden Jünger zu. Er hört in Ruhe zu,
wie sie sich den Grund für ihre
Enttäuschung von der Seele reden: 
Wir aber hatten gehofft, dass er der
sei, der Israel erlösen werde (Lk
24,21). Der Herr, so schreibt der
heilige Josefmaria, „versteht ihren
Schmerz, dringt in ihr Herz ein und
lässt sie an dem Leben teilhaben, das
in ihm wohnt.“4 Er beginnt, ihnen die
wahre Bedeutung der Heiligen



Schrift zu erklären und warum es für
den Messias notwendig war, diese
Leiden zu ertragen. Mit jedem Wort,
das Jesus spricht, gewinnen die
beiden Männer die Freude zurück,
die ihr Leben als Jünger geprägt
hatte, doch sie erkennen den Herrn
noch immer nicht. Erst als sie sehen,
wie er sich niederlässt, das Brot
bricht und segnet, erkennen sie, dass
es der auferstandene Christus selbst
ist (vgl. Lk 24,31).

Die beiden Jünger hatten sich
aufgemacht, um in ihr früheres
Leben zurückzukehren. Doch nicht
menschliche Sicherheiten gaben
ihnen die Hoffnung zurück, sondern
die Begegnung mit Jesus: Brannte
nicht unser Herz in uns, als er
unterwegs mit uns redete und uns den
Sinn der Schriften eröffnete? (Lk
24,32). Auch wir können, wenn wir
auf die Worte Jesu im Evangelium
hören und seine Gegenwart in der
Eucharistie erkennen, erneut die



Freude spüren, gemeinsam mit ihm
auf dem Weg zu sein. Ein Leben des
aufrichtigen Gebets und des
Sakramentenempfangs ermöglicht es
uns, den Lauf unseres Lebens neu
auszurichten. Denn in diesen
Quellen finden sich unser Verstand,
unser Wille und unsere Gefühle
erneut und zwanglos wieder und
werden durch die Gnade erneuert.
Gott steht unserem Schicksal nicht
als Fremder gegenüber. Auch wenn
wir Momente der
Orientierungslosigkeit erleben, tritt
er erneut auf den Plan und eröffnet
uns den tieferen Sinn unseres Wegs.
Wenn wir im Licht des
auferstandenen Jesus Zuflucht
suchen, sehen wir unsere Berufung
und Sendung als Jünger kraftvoll neu
erstehen.

Die Jungfrau Maria durchlebte eine
ähnliche Dunkelheit wie die
Wanderer auf ihrem Weg nach
Emmaus. Niemand wäre durch den



endgültigen Tod Jesu schmerzlicher
getroffen worden als sie. Doch ihr
Vertrauen in Gott führte sie dazu, die
Abwesenheit ihres Sohnes mit
Hoffnung zu leben, indem sie ihre
Sicherheit in den endgültigen Sieg
Christi über den Tod setzte: Sie
wusste die Momente der Passion –
vorwegnehmend – mit den Früchten
der Auferstehung zu verbinden.
„Lass dich in deiner apostolischen
Arbeit nicht von
Niedergeschlagenheit anfechten“,
ermuntert uns der heilige
Josefmaria. „In ihr gibt es kein
Scheitern, ebenso wenig wie das
Kreuz für Christus ein Scheitern war.
Mut! ... Weiter gegen den Strom,
unter dem mütterlichen Schutz des
unbefleckten Herzens Unserer
Lieben Frau: Sancta Maria, refugium
nostrum et virtus! Meine Zuflucht
und meine Stärke bist du.“5



1 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 102.

2 Franziskus, Audienz, 5.10.2022.

3 Ibid.

4 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 105.

5 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, 13.
Station, Nr. 3.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

meditation/betrachtungstext-3-
osterwoche-sonntag-a/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-osterwoche-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-osterwoche-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-osterwoche-sonntag-a/

	Betrachtungstext: 3. Osterwoche – Sonntag (A)

