opusdei.org

Betrachtungstext: 3.
Adventwoche -
Dienstag

Demut und Hochmut - Die
Liebe zeigt sich in konkreten
Taten — Das Gleichnis von den
beiden ungleichen SOhnen

IN WENIGEN TAGEN werden wir vor
dem Kind in der Krippe im Stall von
Bethlehem stehen und in Ehrfurcht
niederknien. Staunend werden wir
die Grofe der Liebe Gottes
betrachten, die sich in einem
Neugeborenen offenbart. Die
Menschwerdung lehrt uns den Weg
zur wahren Grofde: klein werden.
Der heilige Paulus beschreibt



wunderbar die Demut jenes Sohnes,
der Gott war, sich aber entdufserte
und wie ein Sklave wurde; er
erniedrigte sich und war gehorsam bis
zum Tod, bis zum Tod am Kreuz (Phil
2,7-8). Dieses Geheimnis lehrt uns
der Erloser zu Weihnachten jedes
Jahr aufs Neue: Das
fleischgewordene Wort zeigt uns,
dass der Herr des Universums in der
Demut triumphiert. Gerade wegen
dieser Selbsterniedrigung hat ihn
Gott tiber alle erhoht und ithm den
Namen verliehen, der grofSer ist als
alle Namen, damit alle im Himmel, auf
der Erde und unter der Erde ihr Knie
beugen vor dem Namen Jesu (Phil
2,9-10).

In der ersten Lesung mahnt der
Prophet Zefanja Jerusalem
eindringlich zur Umkehr. Er
beschuldigt die Stadt des Hochmuts
und der Rebellion: Sie will nicht
horen und nimmt sich keine Warnung
zu Herzen. Sie verldsst sich nicht auf



den Herrn und sucht nicht die Nihe
ihres Gottes (Zef 3,2). Stattdessen
prahlt das Volk in seiner
Uberheblichkeit und zeigt sich auf
Gottes heiligem Berg hochmuitig (vgl.
Zef 3,11). Dieselbe Versuchung bleibt
bis heute bestehen, wenn ,,der Stolze
sinnlos versucht, Gott, der mit allen
barmherzig ist, von seinem Thron zu
verdrangen, um selbst darauf Platz
zu nehmen*“.

Um seine vaterliche Liebe
mitzuteilen, wartet Gott darauf, dass
sich der Mensch von sich aus als
bedurftiges Geschopf erkennt. Im
Gabengebet der heutigen Messe
richten wir eine Bitte an ihn, die ihm
sicherlich wohlgefallig ist:
,Barmherziger Gott, wir bekennen,
dass wir immer wieder versagen.
Komm uns zu Hilfe, ersetze, was uns
fehlt, und nimm unsere Gebete und
Gaben gnédig an.“ Es ist notig, den
Herrn haufig darum zu bitten, uns
vor der Versuchung des Stolzes zu



bewahren, denn, so sagte der heilige
Josefmaria, ,,wer sich von seinem
raffinierten Blendwerk tauschen
lasst, verliert sich in einer
Scheinwelt, wird innerlich leer und
aufgeblasen wie der Frosch in der
Fabel, der immer mehr Luft in sich
hineinpumpt, bis er schliefdlich
platzt’, Wie anders ist die Haltung
Gottes: Er kommt als hilfsbedurftiges
Kind auf die Welt, schwach und ohne
jede Moglichkeit, anderen seinen
Willen aufzuzwingen. Er wéhlt den
Weg der Demut, um allen den
Zugang zu seiner Krippe liebenswert
zu machen.

MEINE SEELE riihme sich des Herrn;
die Armen sollen es horen und sich
freuen. Preist mit mir die Grojse des
Herrn, lasst uns gemeinsam seinen
Namen erheben! (Ps 34,3-4). Die
Demut, so sagte es der heilige



Josefmaria, ,,ist die Tugend, die uns
unsere Armseligkeit und zugleich
unsere Grofe erkennen liasst. Die
Demut eroffnet dem Menschen den
Weg zu einer positiven
,vergottlichung®, wie der Grunder
gerne sagte, da er die Liebe erkennt,
die Gott in ihn hineingelegt hat. Ihr
Gegenspieler, der Stolz, fihrt
hingegen zu einer negativen
»vergottlichung®, da der verirrte
Mensch sich selbst rihmt, statt sich
des Herrn zu rithmen.

Ein Herz, das sich der vielen Gnaden
des Himmels bewusst ist, mochte
darauf grofszligig antworten, wie der
Volksmund sagt: , Liebe wird mit
Liebe vergolten.* Liebe kann aber
nicht allgemein bleiben oder sich mit
blofden Absichten begniigen. Sie zeigt
sich in konkreten Handlungen, die
die inneren Regungen des Liebenden
widerspiegeln. Ohne solche Zeichen
verkimmert die Liebe und bleibt
ohne wahre Freude. Wie sehr es



letztlich auf die Liebe ankommt,
betonte auch der heilige Johannes
vom Kreuz: ,Am Abend unseres
Lebens werden wir nach unserer
Liebe gerichtet.“®

Die Liebe tragt zwei wesentliche
Merkmale: Sie sucht mehr zu geben
als zu empfangen und zeigt sich
mehr in Taten als in Worten. Ein
guter Mafdstab, um unsere Liebe zu
Gott zu prifen, ist, wie wir unseren
Mitmenschen dienen und ihr Leben
bereichern: Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht (1 Joh
4,20). Die Liebe zu Gott und die Liebe
zum Nachsten sind untrennbar
verbunden — wie die Vorder- und
Riuickseite einer Minze. ,Es gibt
keinen sichereren Weg zu Gott als die
Liebe zum Néachsten’, betonte der
heilige Augustinus, denn ,,die
Néachstenliebe ist gleichsam die
Brutstatte der Liebe zu Gott“s. Sie ist



der Ort, an dem die Liebe zu Gott
wachst und sich entfaltet.

IM HEUTIGEN Evangelium erzahlt
Jesus das Gleichnis von zwei S6hnen
(Mt 21,28-32). Auf die Bitte des
Vaters, im Weinberg zu arbeiten,
reagieren sie unterschiedlich. Der
erste Sohn wehrt ab und sagt
respektlos: Ich will nicht. Doch spater
geht er in sich, bereut und geht doch.
Der zweite Sohn hingegen verspricht
scheinbar gehorsam, der Bitte
nachzukommen, handelt aber nicht
danach. Jesus schliefdt, dass der erste
Sohn, obwohl er zunachst aus
Schwiéche fallt, durch Reue und
Glauben gestarkt den Willen des
Vaters erfiillt. Der zweite Sohn
hingegen, der seine Zusage nicht
einhalt, steht flir manchen religiosen
Fiihrer des Volkes: Sie ehren Gott mit



den Lippen, aber ihr Herz ist weit von
thm entfernt (Jes 29,13; Mt 15,8).

In unserem Leben finden wir oft
Anteile beider Sohne. Wir beginnen
vielleicht mit guten Absichten,
scheitern aber an unserer Schwéche.
Oder wir reagieren zundchst mit
Widerstand, kehren dann aber,
gestarkt durch die Gnade, zum
Willen Gottes zurtick. Beide
Haltungen sind Teil unseres inneren
Kampfes, und es ist wichtig, sie zu
erkennen, um richtig zu reagieren.
Wir konnen uns aber noch einen
dritten Sohn vorstellen: einen, der
nicht nur sagt ,Ja, ich gehe®, sondern
dessen Taten auch seinen Worten
folgen. Dieser Sohn ist Jesus Christus,
der vollkommen treu nach dem
Willen des Vaters lebt und uns
einladt, an seiner Liebe zum Vater
teilzuhaben.

In unserem Gebet konnten wir heute
zu Gott sagen: Wie gerne ware ich



ein Sohn wie Jesus! Ein Sohn, der mit
einem ,Ja‘ antwortet. Und wenn wir
es nicht immer tun, ist der Moment
gekommen, Gott um Geduld und
Hilfe zu bitten. Mutlosigkeit wiirde
bedeuten, dass wir unsere Hoffnung
auf uns selbst setzen statt auf Gott.
Der heilige Josefmaria betete in
solcher Erkenntnis seiner Schwéche:
,Herr, du hast so viele Menschen
geheilt: Lass mich dich als gottlichen
Arzt erkennen, wenn ich dich im
Herzen habe oder im Tabernakel
anbete. Eine solche demiitige Bitte
wird uns Frieden schenken. An der
Hand Marias diirfen wir immer
wieder mit neuer Hoffnung
aufstehen und dem Herrn in Treue
folgen.

1 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
100.



2 Gabengebet, Dienstag der 3.
Adventswoche.

3 HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
100.

4 Ebd., Nr. 94.
5 Volkstumlicher Spruch.
6 HI. Johannes vom Kreuz, Dichos 64.

7 HI. Augustinus, De moribus
Ecclesiae catholicae, 1, 26, 48.

8 Ebd., 1, 26, 5.

9 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 93.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
meditation/betrachtungstext-3-
adventwoche-dienstag/ (28.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/

	Betrachtungstext: 3. Adventwoche – Dienstag

