
opusdei.org

Betrachtungstext:
19. Woche im
Jahreskreis – Freitag

Die Ehe, ein Bild der göttlichen
Liebe – Der Zölibat, Ruf zur
Weitergabe übernatürlichen
Lebens – Lieben, ohne besitzen
zu wollen

EINIGE Pharisäer, die Jesus eine Falle
stellen wollten, kamen zu ihm und
fragten: Darf man seine Frau aus
jedem beliebigen Grund aus der Ehe
entlassen? (Mt 19,3). Auf diese Frage
hin erinnerte Christus seine Zuhörer
daran, dass Gott selbst der Urheber
der Ehe ist, und unterstrich ihre
Unauflöslichkeit: Habt ihr nicht



gelesen, dass der Schöpfer sie am
Anfang männlich und weiblich
erschaffen hat und dass er gesagt hat:
Darum wird der Mann Vater und
Mutter verlassen und sich an seine
Frau binden und die zwei werden ein
Fleisch sein? Sie sind also nicht mehr
zwei, sondern ein Fleisch. Was aber
Gott verbunden hat, das darf der
Mensch nicht trennen (Mt 19,4-6).

Die Ehe ist nicht bloß ein
gesellschaftliches Ereignis oder eine
Formalität. Die gegenseitige Liebe
zwischen Mann und Frau ist Abbild
der absoluten Liebe, mit der Gott uns
liebt. Der Katechismus erklärt: „Die
eheliche Liebe ist von Gott gesegnet
und dazu bestimmt, fruchtbar zu
sein und sich im gemeinsamen Werk
der Verantwortung für die Schöpfung
zu verwirklichen.“1 Deshalb ist die
Ehe ein Gut. so sagte Papst
Franziskus, „von außerordentlichem
Wert für alle: für die Eheleute selbst,
für ihre Kinder, für alle Familien, mit



denen sie in Berührung kommen, für
die ganze Kirche, für die ganze
Menschheit. Sie ist ein sich
ausbreitendes Gut, das die jungen
Menschen anzieht, mit Freude auf
die Berufung zur Ehe zu antworten,
das die Eheleute immer wieder
tröstet und ermutigt, das in der
kirchlichen Gemeinschaft und in der
bürgerlichen Gesellschaft vielfältige
Früchte trägt.“2 Eine dieser Früchte
ist die Bildung der Hauskirche: Das
Zuhause ist die erste Schule des
christlichen Lebens, wo man, wie der
Katechismus ebenfalls betont,
„Ausdauer und Freude an der Arbeit
lernt, geschwisterliche Liebe,
großmütiges, ja wiederholtes
Verzeihen und vor allem den Dienst
Gottes in Gebet und Hingabe des
Lebens“3.

Mann und Frau finden in der Ehe mit
der göttlichen Gnade alles, was sie
brauchen, um heilig zu werden, um
sich mit Christus zu identifizieren



und um die Menschen in ihrer
Umgebung Gott näher zu bringen. Es
ist also ein Weg, der, wenn er treu
beschritten wird, die Vorfreude auf
die Herrlichkeit des Himmels und
das Glück, das der Herr auf Erden
schenkt, ermöglicht. Es ist eine
Freude, die mit Momenten des
Opfers vereinbar ist, das die Liebe
zwischen den Eheleuten stärken
kann. Es ist eine Freude, die
normalerweise in den kleinen
Dingen des Alltags spürbar wird. Wie
der heilige Josefmaria betonte:„Das
Geheimnis des ehelichen Glücks
findet sich im Alltäglichen, nicht in
Träumereien. Es liegt in der
verborgenen Freude, die man beim
Nachhausekommen empfindet; im
liebevollen Umgang mit den Kindern,
in der alltäglichen Arbeit, bei der die
ganze Familie mithilft; im Humor
angesichts von Schwierigkeiten, die
mit sportlicher Haltung überwunden
werden.“4 Beten wir für die Treue
aller Paare und danken wir Gott für



die Gaben, die er uns durch die Liebe
unserer Eltern geschenkt hat.

NACHDEM er den Wert der Ehe
hervorgehoben hat, betont Jesus die
Bedeutung des Zölibats. Das
attraktive Beispiel des Lebens des
Herrn zeigt, dass es sich nicht um
eine skeptische oder gar bequeme
Lebensweise handelt, wie vielleicht
einige seiner Zuhörer unterstellt
hatten (vgl. Mt 19,10). Vielmehr
handelt es sich um eine göttliche
Gabe (vgl. Mt 19,11): eine Berufung,
das übernatürliche Leben zu
empfangen und an andere
weiterzugeben, ohne die Vermittlung
durch eine irdische Liebe. Wer diese
Berufung empfängt, ähnelt Christus,
der gewiss nicht auf die Liebe
verzichtet hat. Der Zölibatäre
empfängt eine besondere Gnade, die
seine Empfindsamkeit allmählich



verwandelt, um alles, was ein Leben
in Liebe mit sich bringt –
Zuneigungen, Wünsche, Illusionen,
Kreativität, Leidenschaft – in den
Dienst Gottes und der Mitmenschen
zu stellen. Diese Gabe zu empfangen,
sagte Papst Benedikt, „kann nicht
bedeuten, an Liebe leer zu bleiben,
sondern muss bedeuten, sich von der
Leidenschaft für Gott ergreifen zu
lassen und im innersten Sein mit ihm
dann zugleich den Menschen dienen
zu lernen. Zölibat muss ein Zeugnis
des Glaubens sein: Glaube an Gott
wird konkret in der Lebensform, die
nur von Gott her Sinn hat. Das Leben
auf ihn setzen, unter Verzicht auf
Ehe und Familie, bedeutet, dass ich
Gott als Wirklichkeit annehme und
erfahre und ihn deshalb zu den
Menschen bringen kann.“5

Eines der Merkmale der Berufung
zum Zölibat ist die Bereitschaft des
Herzens, ganz für Gott und durch ihn
für die anderen zu leben. Der



Zölibatäre erfährt so jene Offenheit
des Herzens, die der heilige
Josefmaria betonte: „So groß deine
Liebe auch ist, nie wird sie groß
genug sein. Des Menschen Herz
vermag sich wunderbar zu weiten.
Wenn es liebt, dann sprengt es, in
einem crescendo der Liebe, alle
Fesseln. Wenn du Gott liebst, dann
findet jedes Geschöpf in deinem
Herzen einen Platz.“6 Auf diese Weise
kann der Zölibatäre jemanden
lieben, auch wenn die andere Person
dies nicht erwidert: Es genügt ihm,
eine Person geistig wachsen zu
sehen, um die Ambition zu haben,
auch anderen zu helfen. Auf diese
Weise ahmt er Jesus in seiner Art
und Weise zu lieben nach. Während
seiner Erdenzeit hat Jesus seiner
Zuneigung keine Schranken gesetzt,
sondern seine Nähe allen angeboten,
besonders denen, die von der
Gesellschaft abgelehnt wurden.
Deshalb sind auch diejenigen, die die
Gabe des Zölibats empfangen, dazu



berufen, alle Menschen zu lieben
und ihnen zu dienen, vor allem
denjenigen in ihrer Umgebung, die
am bedürftigsten sind. Das bedeutet
natürlich nicht, dass es dem
Zölibatären nicht manchmal
schwerfällt, auf die Gründung einer
Familie oder auf eine affektive
Gegenleistung für seine Hingabe zu
verzichten; dennoch kann er in
dieser Erfahrung der Leere, die er
mit Gelassenheit und Realismus
annimmt, eine Gelegenheit und
einen Aufruf finden, die Liebe, die
seiner Hingabe einen Sinn gibt,
weiter zu nähren. Schließlich kann
er in dieser Einsamkeit auch lernen,
die Nähe Gottes wahrzunehmen.

ALLE Menschen sind aufgerufen, die
Keuschheit zu leben. Diese Tugend
nimmt verschiedene Formen an, je
nach der Berufung, die jeder



erhalten hat. In jedem Fall, ob man
verheiratet ist, ledig, zölibatär oder
verwitwet, ist die Keuschheit, wie
Papst Benedikt betonte, „kein ,Nein‘
zu den Freuden des Lebens, sondern
das große ,Ja‘ zur Liebe als
tiefgehende Kommunikation
zwischen den Menschen, die Zeit und
Achtung erfordert, als gemeinsamen
Weg zur Erfüllung und als Liebe, die
dazu fähig wird, Leben zu zeugen
und das neugeborene Leben
hochherzig anzunehmen“7. Dieses
neue Leben sind für den zur Ehe
Berufenen die Kinder, die die Frucht
der Liebe der Eheleute sind; für den
Zölibatären sind es die Menschen,
denen er hilft, in ihrer Beziehung zu
Gott zu wachsen. Ihnen gegenüber
übt er eine geistliche Vaterschaft
oder Mutterschaft aus.

Keuschheit ermöglicht es, zu lieben,
ohne herrschen zu wollen. Man sagt
sogar, dass das Gegenteil von Lieben
nicht so sehr das Hassen, sondern



das Besitzen ist: der Versuch, eine
andere Person zu benutzen, um ein
Bedürfnis zu befriedigen und die
eigene Leere zu füllen. Das ist es, was
das Laster der Unzucht
kennzeichnet. Wie Papst Franziskus
sagte, erachtet die Unzucht „jedes
Liebeswerben als Verdruss, sie sucht
nicht jene Synthese aus Verstand,
Trieb und Empfindung, die uns
helfen würde, das Dasein mit
Weisheit zu führen. Der Unzüchtige
sucht nur nach Abkürzungen: Er
versteht nicht, dass der Weg der
Liebe langsam beschritten werden
muss und dass diese Geduld, weit
davon entfernt, Synonym von
Verdruss zu sein, ermöglicht, unsere
Liebesbeziehungen glücklich zu
machen.“8

Die Liebe, die der Herr uns
entgegenbringt, ist frei: Er gibt uns
die Möglichkeit, auch Fehler zu
machen und ihn zurückzuweisen,
denn er will keine Sklaven, sondern



Kinder, die seine Liebe annehmen,
weil sie einfach wollen. Die
Keuschheit ermöglicht es uns, den
anderen authentisch
kennenzulernen, ihn zu respektieren
und sein Glück zu suchen; mit einem
Wort, sie lässt eine Beziehung der
Gemeinschaft entstehen, in der es
uns Freude macht, das Wohl des
anderen zu suchen. Und auch wenn
diese Art zu lieben manchmal
aufwändig sein kann, weiß derjenige,
der sich bemüht, diese Tugend zu
leben, wie der heilige Josefmaria
sagte, „dass er damit nur scheinbar
ein Opfer bringt: Denn ein Leben in
Opfergeist befreit ihn von vielen
Fesseln und lässt ihn im Innersten
seines Herzens die ganze Liebe
Gottes auskosten.“9

Wir wenden uns an die heilige
Jungfrau Maria, wie der Gründer des
Opus Dei empfahl, wenn wir die Last
der Versuchung spüren: „Mutter! –
Rufe es laut, laut. – Sie hört dich,



sieht dich vielleicht bedroht, und sie
– deine heilige Mutter – bietet dir mit
der Gnade ihres Sohnes ihre
mütterliche Hilfe, ihre liebende
Zärtlichkeit an: Dann bist du gestärkt
zu neuem Kampfe.“10

1 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1604.

2 Franziskus, Ansprache, 27.1.2023.

3 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1657.

4 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 91.

5 Benedikt XVI., Ansprache,
22.12.2006.

6 Hl. Josefmaria, Kreuzweg, 8.
Station, Nr. 5.

7 Benedikt XVI., Ansprache,
13.5.2011.



8 Franziskus, Audienz, 17.1.2024.

9 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

10 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 516.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
meditation/betrachtungstext-19-woche-

im-jahreskreis-freitag/ (15.12.2025)

https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-19-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-19-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-at/meditation/betrachtungstext-19-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 19. Woche im Jahreskreis – Freitag

