opusdei.org

Zur Spiritualitat der
Arbeit

Im Alten Testament, vor allem
in den Psalmen, findet sich eine
Fulle von Stellen, in denen die
Schopfung als ‘opus’ oder
‘opera Domini’ oder ‘Del’
gepriesen wird... In der Regel
des heiligen Benedikt spielt das
‘opus Dei’ als Gottesdienst eine
herausragende Rolle. Wir sehen
also, dafs der Terminus als
solcher eine Tradition hat, die
so alt ist wie die Kirche und
sogar im Alten Testament
bereits beheimatet ist.



09.10.2002

Im Alten Testament, vor allem in den
Psalmen, findet sich eine Fiille von
Stellen, in denen die Schopfung als
opus oder opera Domini oder Dei
gepriesen wird. Paulus ermahnt im
Zusammenhang mit der Frage, ob
der Verzehr von Opferfleisch erlaubt
sei, die Romer zur Ruicksichtnahme
auf das dngstliche Gewissen von
Mitchristen und schreibt »noli
propter escam destruere opus Dei«1
(zerstore nicht um des Essens willen
das Werk Gottes) und in seinem
ersten Brief an die Korinther, sie
sollten »abundantes in opere
Domini«2 sein (tut euch allzeit
hervor im Eifer fiir das Werk des
Herrn). Gegen Ende dieses Briefes
empfiehlt er seinen Mitstreiter fir
den Glauben der Fursorge der
Glaubigen von Korinth mit der
Begriindung, »opus enim Domini



operatur, sicut et ego«3 (denn er
arbeitet am Werk des Herrn, wie
auch ich).

Die Apostelgeschichte berichtet uns
von dem Rat Gamaliels im Hohen
Rat, als dieser erwog, die Apostel zu
bestrafen, da diese unentwegt
fortfitlhren, die Lehre Christi zu
verbreiten, »discedite ab hominibus
istis, et sinite illos: quoniam si est ex
hominibus consilium hoc, aut opus,
dissolvetur: si vero ex Deo est, non
poteritis dissolvere illud«4 (steht ab
von diesen Menschen und lafst sie in
Ruhe; denn ist dieses Vorhaben oder
Werk von Menschen, wird es
zunichte werden; ist es aber von
Gott, konnt ihr sie nicht vernichten).

In der Regel des heiligen Benedikt
spielt das opus Dei als Gottesdienst
eine herausragende Rolle. Wir sehen
also, dafs der Terminus als solcher
eine Tradition hat, die so alt ist wie
die Kirche und sogar im Alten



Testament bereits beheimatet ist. Die
Inhalte gilt es zu kldren und zu
verdeutlichen, was das Opus Dei mit
diesem seinen Namen und mit seiner
Spiritualitat inhaltlich vermittelt, um
zu sehen, ob der Name und die damit
assoziierten Inhalte in der Kirche
legitimiert sind. Dabei mogen
eingefiihrte Wortbildungen wie
cultus Dei (Gottesdienst), timor Dei
(Gottesfurcht), amor Dei
(Gottesliebe), laus Dei (Gotteslob) etc.
hilfreich sein und vor
Aufgeregtheiten und Unterstellungen
bewahren.

1. Opus Dei und Arbeit

Josemaria Escriva (1902-1975), der
Grunder des Opus Dei, hatte nicht
den Ehrgeiz, eine Theologie der
Arbeit zu formulieren. Was er aber
tat und mit allem Nachdruck betrieb,
war seit 1928 mit der Grundung des
Opus Dei eine Spiritualitit der Arbeit
zu lehren und nach Kréften lebendig



werden zu lassen. Andere Theologen
des vergangenen und dieses
Jahrhunderts mégen in ihren
Schriften und ihrem Wirken Grofes
geleistet haben, um die Welt der
Arbeit als Herausforderung an die
Verkiindigung und die Pastoral sowie
die Unentbehrlichkeit des
organisierten Laienapostolates in
den Vordergrund zu stellen, damit
die Handwerker und Arbeiter sich
nicht von der Kirche entfremden.
Hier lagen die grofden Verdienste von
Adolf Kolping (1813-1965) und
Joseph Kardinal Cardijn (1882-1967).
Andere, wie z.B. Bischof Wilhelm
Emmanuel von Ketteler (1811-1877),
Marie-Dominique Chenu OP (1895-
1990) und Josef Kardinal Hoffner
(1906-1987), riittelten das offentliche
Gewissen wach oder gaben der
Soziallehre der Kirche in ihrer Zeit
neue Impulse, um die Gewissen fiir
Fragen der Gerechtigkeit in der
modernen Arbeitswelt zu scharfen.
Keiner aber hat so deutlich wie



Escriva vor dem Zweiten
Vatikanischen Konzil formuliert, dafs
die Arbeit eine erloste und erlosende
Wirklichkeit und damit ein
entscheidender Weg des Christen zu
Gott ist.

Im Kapitel tiber die christliche
Sinndeutung der Arbeit und des
Berufes erwahnt Kardinal Hoffner in
seiner christlichen Gesellschaftslehre
einen siebenfachen Sinn der Arbeit
und des Berufes: 1. Die Arbeit als
Notwendigkeit; 2. die Arbeit als Weg
zur Selbstentfaltung des Menschen;
3. die Arbeit als Gestaltung und
Bewaltigung der Welt; 4. Arbeit und
Beruf als Dienst; 5. die Arbeit als
Bufde; 6. die Arbeit als Stithne (nicht
als Fluch nach dem Stindenfall, wie
oft fehlgedeutet wird); 7. die Arbeit
als Verherrlichung Gottes und
Vorbereitung der einstigen »Freiheit
der Kinder Gottes«. Unter diesem
letzten Sinn erwahnt er, dafs Arbeit
Gottes Auftrag und Teilnahme an



seinem Schopfungswerk und
zugleich heilsbezogen ist, »denn mit
dem Menschen ist auch seine Arbeit
erlost«5. Der Gedanke der Teilhabe
des Menschen am Schopfungswerk
durch die Arbeit wird deutlich
artikuliert, allerdings fehlt der
Gedanke, dafs der Christ durch die
Arbeit am Erlésungswerk teilhat
oder teilhaben kann. Hoffner bewegt
sich zwar in der Nahe zu diesem
Gedanken, wenn er sagt, mit dem
Menschen sei auch seine Arbeit
erlost worden - es fehlt aber noch
der entscheidende Schritt, namlich
der zu der Feststellung, daf3 Arbeit
nicht nur Gegenstand von Erlgsung
ist, sondern auch aktives
Betatigungsfeld des Christen fir die
Mitwirkung am Erlosungswerk. So
wie der Mensch selbst nicht nur
passiv zur Erlosung durch Christus
berufen, sondern zur aktiven
Teilhabe an ihr berufen ist, so ist
eben auch die Arbeit als einer der
zentralen Lebensbereiche



menschlicher Existenz nicht nur
erlosungsfahig in dem Sinne, dafs sie
bzw. der Mensch in ihr erlost werden
kann, sondern auch in dem Sinne,
daf$ der Mensch durch sie erlosend
wirken kann — wobei nicht nur die
Erlosung des je einzelnen in seiner
Arbeit gemeint ist, sondern auch die
Erlosung anderer durch seine Arbeit.
Technisch ausgedriickt: Arbeit ist
nicht nur passiv erlosungsfahig,
sondern auch aktiv und transitiv
erlosungsrelevant.

Josemaria Escrivd, der Grinder des
Opus Dej, schrieb bereits in einem
Brief vom 24. Marz 1930, also etwa
18 Monate nach der Grindung des
Opus Dej, iber den Zusammenhang
zwischen Arbeit, Abtotung und
Heiligung: »Es gibt keine Heiligkeit
ohne Kreuz, ohne Abtotung. Und am
leichtesten finden wir die Abtotung
in den alltdglichen gewthnlichen
Dingen: in der intensiven Arbeit,
stetig und geordnet, denn wir wissen,



dafd der beste Abtétungsgeist in der
Beharrlichkeit liegt, mit der wir die
begonnene Arbeit mit
Vollkommenheit zu Ende fithren; in
der Punktlichkeit, indem wir die
Minuten heldenhaft jeden Tag
ausnitzen; in der Pflege der Dinge,
die wir besitzen und benutzen; in
dem Wunsch, zu dienen, der uns
dahin fihrt, mit Genauigkeit auch
die kleinsten Pflichten gut zu
erfiullen; in den Aufmerksamkeiten
der Liebe, um allen den Weg der
Heiligkeit in der Welt liebenswerter
zu machen: ein Lacheln kann
manchmal das beste Zeichen unseres
Bufsgeistes sein.«6 Dieses Thema
sollte seine Verkiundigung in den
nachsten 45 Jahren bis zu seinem
Tod wie ein roter Faden durchziehen,
handelte es sich doch um einen
zentralen Gedanken in der
Spiritualitat des Opus Dei, in
welchem gewdhnliche Christen einen
Weg finden sollten, die berufliche
Arbeit und die gewoOhnlichen



Pflichten des christlichen Alltags zu
heiligen. Bereits in der 1934 erstmals
publizierten Aphorismensammlung,
die spater unter dem Titel »Der Weg«
weltweit bekannt wurde, werden der
Beruf als Ort der Begegnung mit Gott,
die Arbeit als Gebet, das berufliche
Apostolat, die Heiligung in der
Erfillung der kleinen und
gewohnlichen Pflichten zum basso
continuo. Einer dieser Aphorismen
lautet: »Du bemtuhst dich nur, deine
Bildung zu erweitern. — Deine Seele
sollst du erweitern. — Dann erst
arbeitest du richtig, fur Christus.
Wenn er in der Welt herrschen soll,
braucht er Menschen, die sich, mit
dem Blick nach oben, vorbildlich
allen menschlichen Tatigkeiten
widmen und dort still und wirksam
ein Apostolat des Berufes austiben.«7
Am 15. Oktober 1948 schrieb Escriva:
»All das — eure Berufung im Beruf -
mufst ihr bewahren, denn es gehort
zu eurem Ruf zur Heiligkeit. Die
naturliche Berufung ist ein Teil — und



ein wichtiger Teil — unserer
gottlichen Berufung.«8

Eine Schlusselstelle findet sich in
Escrivas Interview mit der New York
Times von 1966: »Alle Menschen
ohne Ausnahme ruft Christus auf,
vollkommen zu sein, wie ihr
himmlischer Vater vollkommen ist
(Mt 5, 48). Heiligwerden bedeutet fir
die iberwiegende Mehrzahl der
Menschen, ihre eigene Arbeit zu
heiligen, sich in dieser Arbeit selbst
zu heiligen und die anderen durch
die Arbeit zu heiligen, damit sie
taglich auf dem Weg ihres Lebens
Gott begegnen.«9 In einem 1967
veroffentlichten Interview wurde
Escriva auf die Bedeutung dieser von
ihm so oft wiederholten dreifachen
Dimension der Berufung der Laien in
der Kirche angesprochen und
antwortete: »Seit vierzig Jahren
wiederhole ich standig, daf3 ein
Christ jede rechtschaffene
menschliche Arbeit, ganz gleich ob



sie nun intellektueller oder
handwerklicher Art ist, mit der
grofdtmoglichen Vollkommenheit
verrichten sollte: mit menschlicher
Vollkommenheit, das heifst mit
beruflichem Sachverstand, und mit
christlicher Vollkommenheit, das
heifst aus Liebe zum Willen Gottes
und in der Bereitschaft, den
Mitmenschen zu dienen. Denn wenn
sie so verrichtet wird, dann tragt
diese menschliche Arbeit, mag sie
auch noch so niedrig und
unbedeutend erscheinen, dazu bei,
die zeitlichen Gegebenheiten in
christlicher Weise zu gestalten, das
heifdt ihre ibernatiirliche Dimension
zu offenbaren. Die Arbeit wird so
aufgenommen und einverleibt in das
wunderbare Werk der Schopfung
und der Erlésung; sie wird zur
ubernatirlichen Ebene der Gnade
emporgehoben, wird geheiligt und
verwandelt sich in Werk Gottes, in
operatio Dei, in opus Dei.«10 Dies ist
eine Entfaltung dessen, was Escriva



schon frith den Menschen um sich
herum weiterzugeben versuchte. Am
19. Mérz 1934 hatte er geschrieben:
»Die berufliche Arbeit mit dem
asketischen Kampf und der
Beschaulichkeit verbinden erscheint
unmoglich, aber das ist notwendig,
um die Welt mit Gott zu versohnen
und um die gewohnliche Arbeit in
ein Mittel der personlichen Heiligkeit
und des Apostolates zu
verwandeln.«11 Und am 14. Februar
1950: »Wir sind tiberzeugt davon,
dafd der Mensch geschaffen ist, ut
operaretur (Gen 2,15), damit er
arbeite, und wissen, dafd in
ubernatirlicher wie nattrlicher
Hinsicht die gewOhnliche Arbeit der
Dreh- und Angelpunkt unserer
Heiligkeit und das geeignete Mittel
ist, damit wir Christus in uns tragen
und allen Gutes tun.«12

Escriva sprach verschiedentlich
davon, nach der Spiritualitat des
Opus Dei empfehle er, dafs die



Glaubigen, die an der heiligen Messe
teilnehmen, bei der Opferung im
Geiste ihren ganzen Tag mit seinen
Miuhen und Sorgen, aber auch mit
aller Freude und allen
Uberraschungen im Geiste mit auf
die Patene legen und mit dem
Priester darbringen: so konnten sie
aus ihrem ganzen Tag eine einzige
Feier der heiligen Messe machen.
»Lege ein ubernatirliches Motiv in
deine alltagliche Berufsarbeit, und
du hast deine Arbeit geheiligt.«13
Dies ist eines der moglichen
Beispiele, wie wir Christen in
befreiender Weise wirklich ernst
damit machen konnen, unser Leben
in allen seinen Dimensionen, und vor
allem in seinen anscheinend
unbedeutenden Kleinigkeiten zu
»verubernaturlichen«, d.h. ihnen
einen Sinn zu geben, der zwar ihren
rein naturlichen Charakter nicht
leugnet oder verdandert, aber tiber
seinen unmittelbaren Inhalt und
seine Beschrianktheit hinaus



symbolhaft eine Mitwirkung am
Erhabensten ermaoglicht, was sich
unsere Phantasie iberhaupt
einfallen lassen kann:
ernstgenommene Mitwirkung des
Menschen am Erlosungswerk Gottes
fur die Menschen.

2. Das Zweite Vatikanische Konzil
und Johannes Paul II.

Mir ist nicht bekannt, dafs irgendein
Theologe oder das Lehramt so frih
und so deutlich wie Escriva diese
positive Rolle der Arbeit in der
Nachfolge Christi, d.h. in der
»Heiligung« hervorgehoben hatte.
Dies geschah allerdings mit aller
Deutlichkeit im Jahre 1965 durch das
II. Vatikanische Konzil in seiner
Pastoralkonstitution uiber die Kirche
in der Welt von heute Gaudium et
spes, Nr. 67, wo feierlich erklart
wird: »Durch seine Arbeit erhalt der
Mensch sein und der Seinigen Leben,
tritt in tatigen Verbund mit seinen



Bridern und dient ihnen, so kann er
praktische Nachstenliebe tiben und
seinen Beitrag zur Vollendung des
Schopferwerkes Gottes erbringen. Ja,
wir halten fest: Durch seine Gott
dargebrachte Arbeit verbindet sich
der Mensch mit dem Erlosungswerk
Jesu Christi selbst, der, indem er in
Nazareth mit eigenen Hinden
arbeitete, der Arbeit eine einzigartige
Wiirde verliehen hat.«

Johannes Paul II. hat vor allem in der
Enzyklika Laborem Exercens 1981
der Arbeit eine Bedeutung in der
Erlosungsordnung zugewiesen. Diese
Lehre hat er bei zahllosen
Gelegenheiten, insbesondere bei
seinen Begegnungen mit Arbeitern
und Bauern auf seinen
Pastoralreisen in alle Welt, bekraftigt
und in Variationen wiederholt. Vor
Arbeitern in Concepcion (Chile)
wiederholte der Papst 1987 den
Gedanken, dafs die Wiirde der
menschlichen Arbeit ihre volle



Anerkennung erst im Licht der
Geheimnisse von Schopfung und
Erlosung erhdlt und daf$ das Leben
Jesu von Nazareth uns die Grundlage
zu einer Sicht der Arbeitswelt gibt,
»die der Arbeit jene Bedeutung
zuerkennt, die sie in den Augen
Gottes hat«. Es geht in diesem
Zusammenhang nicht um die dufdere
Organisation der Arbeit, sondern vor
allem um »ihre innere Umwandlung,
damit sie als tagliche Aufgabe in
ihrem vollen Sinn erfullt wird, das
heifst im Einklang mit der
Bedeutung, die sie letztlich im
gottlichen Heilsplan fir den
Menschen und das Universum
hat«14. Lothar Roos spricht in
diesem Zusammenhang von einer
quasi-sakramentalen Sicht der
Arbeit.15 Dieser Gedanke an den
quasi-sakramentalen Charakter der
Arbeit erinnert an die Worte der
Liturgie zur Gabenbereitung bei der
Eucharistiefeier, mit denen das Brot
dargebracht wird: »Gepriesen bist



du, Herr, unser Gott, Schopfer der
Welt. Du schenkst uns das Brot, die
Frucht der Erde und der
menschlichen Arbeit. Wir bringen
dieses Brot vor dein Angesicht, damit
es uns das Brot des Lebens werde.«
Die Frucht der Arbeit wirkt nicht die
sakramentale Umwandlung, ist aber
von Gott als ihre Voraussetzung
gewollt, wie auch die Arbeit
derjenigen, die auf der Hochzeit zu
Kanaa die Kruige mit Wasser fillten,
sicher nicht das Wunder Christi
bewirkten. Das Wunder, Wasser in
Wein zu verwandeln, hat Christus
allein gewirkt. Er wollte aber -
obwohl dies vollig »tberflissig« war
— dieses Wunder nicht »ex nihilo«
wirken, sondern der menschlichen
Arbeit ihren Platz in diesem Wirken
einraumen. Allmacht Gottes und
freies Tun des Menschen
durchwirken ja nicht nur in dieser
Frage das Heilsgeschehen.



Johannes Paul II. hat den Gedanken,
den er bereits 1981 in Laborem
Exercens entfaltete, 1987 auf seiner
dritten Pastoralreise in sein
Vaterland weiter konkretisiert und
gerade in einer Predigt vor
Werktatigen in Danzig, als er des
grofsen Erbes der »Solidarnosc«
gedachte, den Zusammenhang
zwischen Arbeit, Eucharistie und
Erlosung in Erinnerung an die
Ereignisse in den Werften von
Danzig vor wenigen Jahren
formuliert: »An verschiedenen
Stellen hat man sich gewundert, daf3
etwas so sein kann. Daf$ ein Band
besteht zwischen der Welt der Arbeit
und dem Kreuz Christi, dafs ein Band
besteht zwischen der menschlichen
Arbeit und der heiligen Messe: dem
Opfer Christi ... Arbeit und Christus?
Arbeit und Eucharistie? Und
dennoch ist es hier so gewesen! Und
mit Recht! ... In jede heilige Messe, in
das Opfer Christi, das Opfer unserer
Erlosung geht die Frucht



menschlicher Arbeit, jeglicher
menschlichen Arbeit, ein. Brot ist der
zusammenfassende Ausdruck dafiir —
und auch Wein: jeden Tag schreibt
sich die menschliche Arbeit in die
Eucharistie ein: in das Sakrament
unserer Erlosung und in das »grofe
Geheimnis unseres Glaubensx.
Alltaglich, an so vielen Stellen der
Erde eroffnen sich der menschlichen
Arbeit gottliche Perspektiven.«16 Vor
Landarbeitern in Argentinien sprach
er im Zusammenhang damit, dafs
Brot und Wein, die wir in der
Eucharistie Gott darbringen, sich in
den Leib und das Blut Jesu
verwandeln, von einer
»Befreiungstheologie der Arbeit«17.

Wenn auch die »Wiirde der Arbeit«
oder die »Wtrde des Arbeiters« als
Formulierungen so nicht in den
friheren Sozialenzykliken und den
einschlagigen Texten des II.
Vatikanums vorkommen, so kann
doch Johannes Paul II. in seiner



Enzyklika Centesimus Annus von
1991 zu Recht erklaren, dafd die
Wiirde des Arbeiters und die Wiirde
der Arbeit der Schlissel zum
Verstandnis von Rerum Novarum ist.
18 Auffallend ist allerdings, dafs vor
1965, also vor der Verabschiedung
von Gaudium et spes durch das
Konzil, diese Wiirde, meist unter
Berufung auf den Schopfungsbericht
im ersten Kapitel der Genesis, nur
daran festgemacht wird, dafd der
Mensch durch seine Arbeit das Werk
des Schopfers weiterentwickle.19
Einen ausdricklichen Bezug auf die
soteriologische Bedeutung der Arbeit
in der Erlgsungsordnung stellt erst
Gaudium et spes her.

3. Ernstgenommene Inkarnation

Trotz dieser seit dem letzten Konzil
anerkannten Lehre wird im LThK
aus dem Jahre 1993 noch die These
vertreten, die Arbeit besitze »aus sich
selbst keine soteriologische



Funktion«20. Es hat den Anschein,
als seien das Zweite Vatikanum und
das Lehrschreiben Johannes Pauls II.
sowie seine standig wiederholte
Lehre in diesem Punkt zwar
hinsichtlich der Bewertung der
menschlichen Arbeit als Teilhabe am
Schopfungswerk (LE 25), nicht jedoch
hinsichtlich ihrer Bewertung als
Teilhabe am Erlosungswerk (LE 27)
bereits rezipiert.

Wenn Theologen der Arbeit und
somit dem Alltag der Christen in der
Welt »keine Funktion« zubilligen,
dann brauchen sie sich nicht zu
wundern, wenn das Bezeugen,
Verkiinden und Vermitteln der
Erlosung so angestrengt und
wirkungslos bleibt und das Sich-
Verschenken Gottes in Jesus Christus
durch den Heiligen Geist kaum oder
gar nicht mehr als Glick und Heil,
als Befreiung und Erlosung
wahrgenommen und erfahren
werden.21 Denn eine Theologie und



die ihr folgende Verkiindigung, die
den Christen in der Welt in ihrem
Glaubensvollzug keine konkreten
Wege aufweist, wie sie in ihrer
Arbeit und durch sie Erlosung
erfahren und an andere weitergeben
konnen, nimmt sich selbst den
konkretesten Anhaltspunkt fir
kontextuelle Verkiindigung. Es bleibt
ihr kaum eine Alternative, als in
einem bestimmten Moralismus den
Menschen die Gebote nahezulegen,
was dann freilich nur dazu fithren
kann, dafs Glaubensvollzug als
lebensfremd und einengend
empfunden wird. Wer den Menschen
nur einen Arbeitsbegriff 1af3t, der
beziglich der Erlésung sinnentleert
ist, darf sich nicht wundern, wenn
dieser Glaube freudlos wird.
Erlosung im biblischen Sinne ist
zwar ausschliefdlich Sache Gottes, sie
kann auch im Neuen Testament nicht
durch menschliche Anstrengung
herbeigefiihrt werden und ist immer
reines Geschenk Gottes (vgl. Mt 6,10;



Lk 12,32; 22,29), aber im Gegensatz
zum Alten Testament ist der Mensch
durch die Inkarnation in allen
Dimensionen seiner Existenz erlost.
Die alten Theologen sprachen von
der Vergottlichung des Menschen
durch die Inkarnation, und im
Gegensatz zur Gnosis hat die Kirche
nie das »Fleisch« fur heilsunfdhig
gehalten.

Es besteht die Gefahr, dafs die
Leugnung einer »soteriologischen
Funktion« fiir die Arbeit die
landlaufig unter Christen in der Welt
anzutreffende Einstellung, ihnen
bliebe nichts anderes ubrig, als sich
trotz ihrer Arbeit im beruflichen
Alltag und in der Familie darum zu
bemiihen, ein christliches Leben zu
fihren, verlangert und untermauert
und somit die erfahrene Kluft
zwischen Welt und Glaube, Alltag
und Kirche verfestigt. Dagegen setze
ich die Hoffnung darauf, dafs sich
Christen unserer Zeit die Botschaft



vermitteln 1a13t, daf$ sie nicht trotz,
sondern gerade in ihrer Arbeit und
durch ihre Arbeit ihren Weg der
Heiligung finden und gehen konnen.
Darin liegt meines Erachtens nicht
nur eine ungeheure
Herausforderung und Chance fir
eine lebensnahe und weltoffene
Verkiindigung, sondern auch die
Uberwindung der trostlosen
Erfahrung, Kirche und Glaube
miufiten ausschliefdlich als lastige und
ungebetene Storung im eigenen
Berufsalltag auftreten, in dem man
es ohnehin schwer genug habe.

Heiligung ist immer verstanden
worden als »subjektive« Erlosung,
die darin besteht, dafd der Mensch
sich hineinnehmen 1413t in die
Hingabe Jesu in seinem Leben und
Sterben als die »objektive« Erlgsung,
so daf$ er nicht mehr der »homo in se
incurvatus« ist. An welchem Ort im
Leben soll sich Heiligung als
»subjektive« Erlosung abspielen,



wenn das weite Feld der Arbeit als
insignifikant ausgeschaltet wird?
Was hat Jesus in den ersten dreifSig
Jahren seines Erdenlebens getan,
wenn die Arbeit nicht soteriologische
Relevanz hat? Hat er die Zeit
vergeudet? Hat er in dem
Lebensabschnitt, den Johannes Paul
I1. das Evangelium der Arbeit nennt,
eine falsche Spur gelegt? Arbeit der
Menschen ist nicht nur mit
Selbstverwirklichung und
Selbstfindung gepaarte
Weltgestaltung. Sie ist ebensowenig
nur qualvolles Joch und 6de
Entfremdung. Wer sie aber
ausdrucklich des Sinnes hinsichtlich
der Erlosung und der Miterlosung
entkleidet, macht die Welt bewufst
oder unbewuf$t wieder zum Tal der
Tranen, in dem letztlich nichts Sinn
macht. Der Alltag wird nur noch der
Ort, an dem man sich an den Dekalog
und die Gebote der Kirche zu halten
hat. Inhaltlich ist er bedeutungslos,
wenn nicht gar hinderlich; die auf



dem II. Vatikanum anerkannte
Eigengesetzlichkeit und »richtige
Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten«22 wird
heilsgeschichtlich irrelevant. Der
Auftrag der einzelnen Christen zur
Heiligung wird substanzlos vor dem
Hintergrund ihrer konkreten
Lebenssituation, die weitestgehend
von Familie und Beruf gepragt ist
und sein muf3, weit mehr jedenfalls
als von einem imagindren Leben in
der »Gemeinde« oder im Verband.

Wir sollten uns nicht scheuen, Gottes
Menschwerdung ernstzunehmen.
Der Schof$ Mariens, die Krippe und
die Windeln, die dreifdig Jahre
verborgenen Lebens, Durst und
Erschopfung und die offene Seite
Jesu am Kreuz sind ja nicht
eindringliche Metaphern, sondern
Ausdruck einer authentischen und
realen Menschlichkeit, die nichts
aufSer der Sunde aussparte. Gott
wurde Mensch, aus Liebe zu uns und



um uns zu erlosen. Dies ist fiir viele
ein Skandal, fiir andere eine Torheit.
Passen wir auf, daf$ wir nicht, nur
welil es auch uns Muhe bereitet, diese
Wirklichkeit bis zur Neige zu
begreifen und uns anzueignen, Gott
aus uneingestandener
manichéistischer Uberheblichkeit
vorwerfen, er habe bei der Wahl
ausgerechnet dieses Weges fur die
Erlosung der Menschen einen
Fehlgriff getan und sich auf eine
Ebene begeben, die seiner eigentlich
unwiurdig sei. Unserem Dunkel mag
es widerstreben, wenn er nicht aus
erhabenen Spharen und mit
spektakuldren Effekten verbunden
unser Heil wirkt, sondern sich
ruckhaltlos ganz auf unsere
menschliche Existenz einladfst und
auch vor deren leiblicher Dimension
nicht zurickschreckt. In dem Mafse,
in welchem er von seiner Seite aus
alle noch so belanglos erscheinenden
Aspekte der conditio humana fiir
sich akzeptiert hat, dirfen wir



getrost davon ausgehen, dafd wir ihm
auch in diesen banalen, erdnahen,
profanen und wahrlich
unspektakularen Aspekten unserer
Existenz begegnen konnen. Und zu
all diesem gehort die Welt der Arbeit
und der Familie — ausnahmslos, und
nicht nur dann, wenn sakulare
Kriterien uns in einsame Hohen von
Olympiasiegern, Laureaten von
Nobelpreisen oder Empfangern
irgendwelcher Orden und
Auszeichnungen bringen.

Wenn Verkundigung und Theologie
vielleicht Jahrhunderte lang die
Arbeit ibersehen haben, mag das ein
bedauerliches Versaumnis sein.
Wenn aber am Ende des 20.
Jahrhunderts nach allen
Sozialenzykliken und dem Zweiten
Vatikanum Theologie ausdriicklich
bestreitet, dafd der Arbeit im
Heilsgeschehen und Erlosungswerk
eine »Funktion« zukomme, so ist das
sehr befremdlich. Allerdings darf es



dann nicht iberraschen, wenn dieser
Theologie auch nichts zu der Frage
einfallt, warum fur die Menschen in
der Welt die Kirche anscheinend
keine Antwortet mehr zu bieten hat
auf die heutigen
Erlosungssehnsiichte. Wenn diese
Theologie und eine von ihr gepragte
Verkiindigung den Menschen, die
arbeiten miissen und fiir die die Zeit
der Arbeit den grofdten Teil ihres
wachen Daseins ausmacht, nur zu
sagen hat, alles was mit der Arbeit
zusammenhadnge, sei fur sie als
Christen soteriologisch irrelevant,
dann bleibt eben nur noch tbrig, daf’
Kirche und auf diese Weise
verkiundeter Glaube sich selbst aus
dem Leben der Menschen
ausklammern. Was der Kirche dann
in diesem Raum, der vom Inhalt her
angeblich irrelevant ist, nur noch
bleibt, ist, dafiir zu sorgen, dafs die
Zehn Gebote und die kirchlichen
Gebote gehalten werden. Kirche und
Glaube sind somit ins Abseits



mandovriert. Die Kirche kann nur
noch repressiv und verbietend
auftreten, moralisierend und mit
erhobenem Zeigefinger. Das ist
weder fur die Verkiinder noch fir
die so Angesprochenen attraktiv und
erinnert in fataler Weise an das
warnende Diktum von Helmut
Schmidt, das er in den siebziger
Jahren im Zusammenhang mit der
Grundwertediskussion von sich gab,
die Theologen sollten die Menschen
nicht aus der Kirche hinauspredigen.

Ganz anders sind die Moéglichkeiten
einer Verkindigung, wenn sie den
Menschen positive und konstruktive
Impulse in ihrem Alltagsleben von
Beruf, Familie und Arbeit zu geben
vermag, ihnen Freude an der Arbeit
gibt, die auch fiir die Heiligung von
Bedeutung ist. Dazu ist eine
Theologie in der Lage, die den
Menschen die uneingeschrankte
Wirde der menschlichen Arbeit
naherbringt und ihnen den Blick



dafir offnet, dafs sie in der Arbeit bei
aller Mihe, Trostlosigkeit und
Eintonigkeit etc. eine Realitit vor
sich haben, die Gott ihnen anvertraut
hat, damit sie ihm ndherkommen
konnen. Eine solche Verkindigung
lauft zwar moglicherweise Gefahr
einer vereinfachenden Karikatur,
nach der die Arbeit romantisch
verklart ausschliefslich und
uneingeschrankt der
Selbstentfaltung und der
unangefochtenen
Selbstvervollkommnung in einer
heilen Welt dient. Dieses Risiko muf3
aber nicht zwangslaufig auftauchen —
genausowenig wie die traditionelle
Verkiundigung nur im Tal der Tranen
enden mufs, in dem die Arbeit nur
mit Mihe, Enttduschung,
Ausbeutung und 0kologischen
Schaden gleichgesetzt wird. Keine
Theologie, die von Stindenfall und
Gnade weifs, mufs zu
Arbeitsverdrossenheit,
Technologiefeindlichkeit und



Weltverachtung fihren, wie auch
andererseits nicht eine verklarte
Arbeitswelt, naive
Fortschrittsglaubigkeit und
Weltverliebtheit die Kinder einer
Theologie sein mussen, die der
Heiligung der Arbeit Raum lafst. Es
ist aber nicht zu tibersehen, dafd die
Theologie eine gewisse
Grundstimmung bezuglich der Welt
und der Arbeit beglinstigen oder
untermauern kann.

4. Heiligung fur jedermann

Der Schweifd und nicht der
Weihrauch ist der gewohnliche Duft
der Heiligkeit. Verabschieden wir
uns von lebensfremden Trugbildern,
die das Ziel so weltentruckt
darstellen, dafs wir uns in unserer
banalen Realitat immer exkulpiert
fihlen dirfen, wenn wir diesem
Ideal nicht nachjagen. Gottesdienst
ist nicht nur die mehr oder weniger
gelungene Ausnahmesituation im



sakralen Raum mit liturgischen
Handlungen, Orgel und festen
Formen. Gottesdienst — opus Dei — ist
zundchst einmal die Hinordnung des
Menschen in der Welt auf Gott; die
Erhohung seines alltaglichen Tuns
durch einen Sinn, den er ihm nicht
selber geben kann, den er aber dank
Inkarnation und Erlosung Jesu
Christi in sein Leben aufnehmen und
anderen erschliefSen kann. Die
Dreifaltigkeit tragt uns in Schopfung,
Erlosung und Heiligung. Sie nimmt
in uns Wohnung und nimmt uns
durch die Gnade in ihr Innenleben
hinein.

Und das in aller Normalitdt, ohne
Elevationen und extraterrestrische
Anwandlungen. Diese modgen einigen
wenigen vorbehalten sein, dann soll
sich das kirchliche Amt damit
auseinandersetzen. Wir — die grofde
Menge, alles andere als die massa
damnata — bleiben als Christen
erdverbunden und haben doch den



Himmel zum Ziel - greifbar nahe,
aber nicht ohne Miihe zu erreichen.
Kirche hat nichts mit einer Lotterie
zu tun. Es geht nicht um einen
kleinen Einsatz mit der Hoffnung auf
das grofSe Los, das aber nur ganz
wenigen beschieden sein kann,
sondern um das grofde Los, das
jedem versprochen ist, der sich von
Gott beschenken und an sich ziehen
lafdt und dabei auch die Miihe nicht
scheut.

Die Kirchengeschichte hat Papste
aufzuweisen, die ehemalige Sklaven
waren oder zur Zwangsarbeit in
Bergwerken und damit praktisch
zum Tode verurteilt wurden.
Johannes Paul II. ist jedoch der erste
Nachfolger Petri, der als
Industriearbeiter die Arbeit
kennengelernt hat. Diese personliche
Erfahrung dringt immer wieder
durch, wenn er bei seinen
Pastoralreisen vor Bauern und
Arbeitern spricht. Er weifs, wovon er



spricht. Er kennt die Welt der Arbeit
aus eigener Anschauung, greift nicht
auf angelesenes Buchwissen zurtck.
So steht, wenn er das Thema Arbeit
berihrt, immer wieder die soziale
Dimension der Arbeit im
Vordergrund: Arbeit und Familie,
Ausbeutung und Entfremdung, das
Drama der Arbeitslosigkeit, die
internationale soziale Frage, der
gerechte Lohn, die Wanderarbeiter,
die Sonntagsruhe etc. Und positiv
weifd er den Sinn der Arbeit in seiner
allgemein menschlichen Dimension
zu wurdigen: der Lebensunterhalt,
die Humanisierung der Erde, der
Fortschritt fiir die Angehorigen, das
Volk und die ganze Menschheit, die
Arbeit als Dienst fiir andere,
Selbstverwirklichung und in
Anlehnung an Gen 1, 28 die
Gottebenbildlichkeit. »Der Mensch
arbeitet, weil er Gott ahnlich ist.«
Aber neben allen diesen Aspekten
betont er wie kein Papst vor ihm die
Arbeit als erloste und erlosende



Wirklichkeit aufgrund des
»Evangeliums der Arbeit« durch die
dreifdig Jahre des verborgenen
Lebens Jesu in Nazareth. Indem
Johannes Paul II. die vom Zweiten
Vatikanischen Konzil
hervorgehobene soteriologische
Dimension der Arbeit vertieft und
betont, iibersieht oder vernachléssigt
er keinesfalls die anthropologische,
okonomische, ethische und soziale
Dimension der menschlichen Arbeit.

Auch zweitausend Jahre Christentum
haben uns in Europa noch nicht
gegenuber vorchristlichen antiken
Vorstellungen uber die Arbeit
immunisiert, nach denen die auf
Lebensunterhalt gerichtete Arbeit
den Menschen schédndet und
erniedrigt und die Handarbeit gar
Sklavensache ist. Wer die Sagen des
klassischen Altertums nach Gustav
Schwab liest, wird den
uberwaltigenden Eindruck nicht los,
dafd Helden und Halbgotter sich nur



in ibermenschlichen Heldentaten
erweisen konnten, die ein
entsprechendes — eben
ubermenschliches — Mafs an Kraft,
Mut und Witz voraussetzten — einem
normalen Sterblichen nicht
zuganglich. Zwar konnte ein
»gottlicher Sauhirt« in seiner Treue
zu hochster Achtung aufsteigen, weil
er seinem Herrn Odysseus in zehn
Jahren Trojanischem Krieg und zehn
weiteren Jahren Irrfahrten ergeben
blieb, aber er blieb dabei, was er
Immer war: nur ein gemeiner Mann
und bestenfalls geeignet als
erbauliche Nebenfigur. Den
wirklichen Helden obliegt es,
Ungeheuer zu besiegen, Drachen zu
toten, Gotter zu uberlisten, Lowen
mit blofden Handen zu erwiirgen,
allein gegen ganze Rauberbanden
oder gegen eine zahlenméifsig
uberlegene Kriegsmacht siegreich zu
bleiben.



Als Gegenprogramm, aber auch zur
Warnung vor verunehrendem
Abgleiten aus solchen Sphéren,
verirrt sich der tapferste aller
Heroen, namlich Herakles, anlafdlich
eines dreijahrigen Sklavendienstes
bei Omphale, der Konigin Lydiens in
Asien, in geistige Umnachtung und
spinnt, in Weibertracht gekleidet,
Wolle am Spinnrocken. Doch, den
Gottern sei Dank, befreit er sich aus
diesen unwirdigen weibischen
Gewohnheiten und kehrt wieder zu
den krafterfiillten
Heldenentschlissen zuriick, die eines
Sohnes des Zeus wurdig sind.

Konnte es sein, dafs wir auch bei
Heiligenbiographien einiges an
derartigen Erwartungshaltungen bis
auf unsere Zeiten hertiilbergerettet
haben und das vollig Unmaogliche
von unserem »Helden« oder
»Heiligen« erwarten, zu unserem
Trost und zu unserer
psychologischen Entlastung? Es 1afst



sich ja leicht und unbeschwert einem
entruckten Ideal oder Idol
schwéarmerische Verehrung zollen,
wenn mit dieser Verehrung das
beruhigende Gefiihl verbunden ist,
man sei selber ja in seiner
Durchschnittsexistenz dagegen
gefeit, sich auch nur anndhernd
dhnlichen Normen und Erwartungen
auszusetzen. Man will ja nicht
grofSenwahnsinnig sein. Heiligkeit,
an der wir uns nicht die Finger
verbrennen: Ideale, die so hehr und
weltentriickt sind, dafs sie uns nicht
tangieren oder gar in unserer
spief$burgerlichen
Selbstzufriedenheit und
biedermeierschen Bravheit
aufschrecken konnten, sind doch ein
guter Trost. Wir wissen angeblich,
was das christliche
Vollkommenheitsideal ist, und haben
es gleichzeitig und geschickterweise
so hochgeschraubt und verklart, dafs
es nur noch als Ammenmarchen
wirkt. Und wenn die einen sich lange



genug an kitschigen Lebensliigen
gelabt haben, dienen dieselben
Maérchen denen, die sich aufgeklart
und erwachsen dinken, dazu, sich
als mindige Menschen von diesem
Kinderkram mit Hohn abzuwenden.

Anmerkungen
1 Rom 14,20.
2 1 Kor 15,58.
31 Kor 16,10.
4 Apg 5,38.

5 Kardinal Joseph Hoffner,
Christliche Gesellschaftslehre.
Studienausgabe, Kevelaer 1975, S.
122-128.

6 Zitiert nach German Rovira, Die
Erhebung des Menschen zu Gott,
Salzburg/Munchen 1979, S. 215.

7 Der Weg, 347. Vgl. die kleine
Auswahl entsprechender Punkte:



334, 335, 346, 359, 799, 815, 817 und
825; weitere Hinweise gibt das
Stichwortverzeichnis.

8 Zitiert nach José Luis Illanes, La
santificacion del trabajo, Madrid
1966, S. 85.

9 Gesprache, 55; vgl. ebd., 70.

10 Gesprache, 10.

11 Zitiert nach Illanes, a.a.O., S. 93.
12 Zitiert nach Illanes, a.a.O., S. 33.
13 Der Weg, 359.

14 Johannes Paul II., Das
Arbeitsleben Jesu als Vorbild.
Ansprache des Papstes an Arbeiter in
Concepcidn (Chile) am 5. April, in:
Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen I’Osservatore
Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 446-454; hier: S. 450 f.



15 Lothar Roos, Laborem exercens.
Sinn und Sozialgestalt der
menschlichen Arbeit, in: Katholische
Sozialwissenschaftliche Zentralstelle
Monchengladbach, »Kirche und
Gesellschaft«, Nr. 86, Koln 1982, S. 16.

16 Johannes Paul II., Ich bete fiir
dieses grofie Erbe der »Solidarnoscx.
Predigt bei der hl. Messe fur die
Werktatigen in Gdansk (Danzig) am
12. Juni, in: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen L’Osservatore
Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 844-852; hier: S. 849.

17 Johannes Paul II., Die Erde - eine
Gabe Gottes fiir alle Menschen.
Predigt in Bahia Blanca (Argentinien)
am 7. April, in: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen I’Osservatore



Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 491-497; hier: S.493.

18 Centesimus Annus, Nr. 6 und 11;
mit Bezug auf Gen 1, 26.

19 Vgl. Pastoralkonstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils iber
die Kirche in der Welt von heute
Gaudium et spes vom 7. Dezember
1965, Nr. 34.

20 Friedrich Vinzenz Reiterer, Arbeit.
L. Biblisch-theologisch, in: LThK, 1.
Band, Freiburg u.a. 1993, Sp. 917 und
918. Andererseits schreibt Franz
Gasteiger: »Im Horizont von
Schopfung und Erlosung kommt der
menschlichen Arbeit ein hoher
Stellenwert zu«, Arbeit. V. Praktisch-
theologisch, ebd., Sp. 923.

21 Vgl. Gottfried Bitter, Erlosung. V.
Praktisch-theologisch, in: LThK, 3.
Band, Freiburg u.a. 1995, Sp. 812-
814; hier: Sp. 813.



22 Gaudium et spes, Nr. 36. Diese
Formulierung war gegen die
Integralisten gerichtet und
anerkannte, dafd der Wert dessen,
was menschlicher Fleifs und
menschliche Kunstfertigkeit
hervorbringen, in sich liegt und nicht
erst davon abzuleiten ist, dafs es dem
Heile dient; vielleicht diene es
umgekehrt zum Heile, weil es einen
echten Eigen- oder Selbstwert hat. So
Oswald von Nell-Breuning SJ in
seiner Einfihrung, in:
Bundesverband der Katholischen
Arbeitnehmer-Bewegung (KAB)
(Hrsg.), Texte zur katholischen
Soziallehre, Kevelaer 1975, S. 9-29;
hier: S. 20.

Artikel von Stephan Puhl aus dem
Buch "Josemaria Escriva - Profile
einer Griindergestalt" (Hrsg. César
Ortiz), Koln, Adamas 2002, S.
123-138




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/zur-spiritualitat-der-arbeit/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/zur-spiritualitat-der-arbeit/
https://opusdei.org/de-at/article/zur-spiritualitat-der-arbeit/

	Zur Spiritualität der Arbeit

