opusdei.org

Zum Tode des
friuheren
Erzbischofs von
Wien in Dankbarkeit

Der verstorbene Alterzbischof
von Wien hat sich seit 1975,
dem Todesjahr des Grinders,
immer wieder offentlich zum
Opus Dei gedufSert. Wir
dokumentieren eine Anzahl
dieser mitunter
uberraschenden
Wortmeldungen — als
,2Ausdruck der Dankbarkeit fur
sein Vertrauen und sein
Wohlwollen“, wie der
langjahrige Wiener Pfarrer und
frihere Leiter des Opus Dei in



Osterreich, Prilat Johannes B.
Torell0, in der Einleitung
schreibt.

26.03.2004

Einleitung Von Johannes B. Torello
aus Antworten — Schriftenreihe der
Karlskirche, 2, Wien 1989

Das Wissen Kardinal Franz Konigs
uber das Opus Dei beruht auf
direkter Erfahrung: beeindruckende
Begegnungen mit dem Grunder,
hdufiger Umgang mit vielen
Mitgliedern, Miterleben ihrer
Tatigkeit in Welt und Kirche, Kontakt
mit zahlreichen Bischofen aus den
verschiedensten Landern, in deren
Didzesen das Opus Dei wirkt, und mit
den funf Papsten, die die Grindung
Josemaria Escrivas approbiert und
ermutigt haben, Engagement fir
deren notwendige kirchenrechtliche



Umgestaltung in eine
Personalprélatur.

Dem Wissen, Verstehen und Schéatzen
entsprach bei ihm die sofortige und
immer tiefer werdende Freundschaft
sowie das Vertrauen und der
personliche Einsatz zur Forderung
dieses Werkes nicht nur in seiner
Erzdiozese, wo er den Priestern des
Opus Dei 6ffentliche Aufgaben von
besonderer Bedeutung uibertrug
(Studenten- und Priesterseelsorge,
die zentral gelegene und alteste
Kirche Wiens: St. Peter) und immer
wieder Laien der Organisation in
verschiedenen Fragen zu Rat zog,
sondern auch in Italien, Spanien, den
USA und anderen Landern, wo er
sehr herzliche Beziehungen zum
Werk unterhielt und sich tberall
sehr positiv uiber die Mitglieder und
ihre apostolischen und beruflichen
Tatigkeiten dufderte. Im 50. Jahr des
Bestandes des Opus Dei hat er in
Torreciudad sechzig Priester der



Pralatur geweiht, und immer wieder
hat er mit grofdem Interesse
Einrichtungen seelsorglicher und
kultureller Art besucht, die auf
Initiative von Frauen und Mannern
des Opus Dei zustande gekommen
sind: Arbeiterbildungsstatten,
Universitaten, Tagungshauser,
Studentenhelme usw.

Er, der nuchterne
religionsvergleichende Forscher, der
reservierte, tief prifende, aber
unenttiduschbare Taktiker, der
okumenische Optimist, der
Verfechter des innerkirchlichen
Dialogs, der aufmerksame Freund
der Wissenschaften, aber auch der
Natur und des Sports, der zugleich
ein Mensch der Meditation und der
gesammelten Stille ist, hat sich durch
diverse Fehleinschdatzungen dieser
Institution der katholischen Kirche
nie erschiittern lassen einerlei ob
diese aus sakularisierten oder
klerikalisierten Kreisen kommen



mochten. Er reagierte, wenn er mit
den oft weltweit orchestrierten
Mifdsdeutungen dieses pastoralen
Phanomens konfrontiert wurde,
immer tiberrascht und verblufft. In
seiner ruhigen Objektivitat und
entwaffnenden Gilte konnte er diese
Verfalschungen oder gar
Aggressionen nur auf Mangel an
Information zurtickfithren. Er
scheint in dieser Hinsicht dem
Grunder des Werkes dessen
Seligsprechungsprozefs er iibrigens
als einer der ersten beim Papst
befirwortet hat besonders eng
verwandt zu sein: auch dieser zog es
vor, eher enttauscht zu werden, als
einem Menschen das Vertrauen zu
verweigern.

Was ihn am Opus Dei vielleicht von
Anfang an am starksten angezogen
hat, ist der gelebte Pluralismus dieser
zutiefst spirituellen Familie - jener
Pluralismus, den der vielschichtige
und aufgeschlossene Kardinal Konig



immer ertraumt hat und den er stets
zu fordern versuchte. Im Opus Dei
fand er ihn auf die nattirlichste
Weise verwirklicht: eine weit
gefacherte Vielfalt menschlicher
Einstellungen zu den weltlichen
Fragen der Wissenschaft, der Politik,
der Wirtschaft, der Kunst usw., die
sich problemlos mit einer tiefen
Einheit des Glaubens, der
Spiritualitdt und der gelebten
Bruderlichkeit verbindet.

Die Aufsatze tiber das Opus Dei (...)
vermitteln Kenntnisse und
Eindriicke, die nicht nur sachliche
Information enthalten, sondern auch
das bedeutende Zeugnis eines
Mannes darstellen, der sowohl das II.
Vatikanum als auch die
Nachkonzilszeit entscheidend
mitgepragt hat. Katholiken und
Nichtkatholiken, die Kardinal Konig
schatzen gelernt haben, werden hier
einer klaren, glaubenstreuen
Sprache begegnen und seine



Ausfiihrungen mit Genugtuung
lesen. Fir uns ist diese Publikation
zugleich Ausdruck der Dankbarkeit
fir sein Vertrauen und sein
Wohlwollen.

Opus Dei: Eine zutiefst Iaikale
Spiritualitat Aus Wiener
Kirchenzeitung, 21.12.1975;
Erstverdffentlichung in Il Corriere
della Sera, Mailand 09.07.1975

Wie kaum eine andere der neueren
spirituellen Bewegungen in der
katholischen Kirche stand und steht
das Opus Dei im Widerstreit der
Meinungen. Viel ist iiber das Opus
Dei geschrieben worden. Bisweilen
war deutlich der Unwille der
Verfasser herauszuspuiren, sich mit
einer Bewegung konfrontiert zu
sehen, die sich nicht in die
herkdmmlichen Vorstellungen
einordnen liefs. Noch dazu, wo es
sich um eine Bewegung handelte, die
sich nicht der Publicity verschrieben



hatte. Als der Griinder des Opus Deli,
Pralat Josemaria Escriva de Balaguer
y Albas, im Sommer starb, ist der
interessierten Offentlichkeit erst so
recht bewufdt geworden, wie sehr es
ihm gelungen war, einerseits eine
weltweite, wirksam gewordene
Bewegung ins Leben zu rufen,
anderseits aber personlich durch
Jahrzehnte ein stilles und
verborgenes Leben zu fiihren.

Ich selbst habe Prélat Escriva als eine
grofde geistige
Fuhrungspersonlichkeit
kennengelernt. Seine Mitarbeiter
haben immer seine Frohlichkeit,
seine entwaffnende Offenheit, sein
Organisationstalent geruhmt,
Eigenschaften, die Hand in Hand
gingen mit herzlichem Verstandnis
fir die Sorgen und Freuden seiner
Mitmenschen und einem sehr
feurigen Eifer fiir die Sache Gottes.



Als ich ihn vor eineinhalb Jahren das
letzte Mal traf, sprachen wir tiber die
Situation der Kirche, tiber das
zahlenmaéfiige Abbrockeln in
manchen grofden Ordensfamilien,
aber auch in spirituellen
Bewegungen. Das Opus Dei ist auch
in dieser Periode des Infragestellens
und der Unsicherheit
weitergewachsen, bis zu den 60.000
Mitgliedern, die es heute zahlt,
Menschen aus den verschiedensten
Nationen und sozialen Schichten,
Angehorige aller moglichen Berufe,
Architekten und Journalisten ebenso
wie Arbeiter und Handwerker. Es
sind Menschen darunter, die im
Zolibat leben, die Mehrheit lebt in
der Ehe, alle streben sie nach
Verwirklichung christlichen Lebens
im Alltag.

Platz des Menschen mitten in der
Welt



Wahrscheinlich ist es die zutiefst
laikale Spiritualitdt, die das Opus Dei
fur viele Menschen so anziehend
gemacht hat. Escriva hatte damit
bereits 1928, bei der Grindung des
Opus, ernst gemacht. Er hat dabei
vieles vorweggenommen, was erst
mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil Allgemeingut der Kirche
geworden ist. Escriva hat den
Menschen, die seinem Weg gefolgt
sind, sehr klar gesagt, daf$ der Platz
des Christen mitten in dieser Welt ist,
er hat sich gegen jenen falschen
Spiritualismus gewandt, der fast eine
Leugnung der zentralen christlichen
Glaubensiiberzeugung von der
Fleischwerdung Gottes ist.

Das Problem, das Escriva fasziniert
hat, war immer die Frage: Wie kann
der Christ, der ,normale“ Christ, der
seinen Beruf ausiibt, Familie hat, ein
Staatsburger wie jeder andere ist,
mithelfen, dafs die Gesellschaft
menschlicher und gerechter wird,



seine personliche Berufung zur
Heiligkeit verwirklichen, und zwar
ohne aus dieser Welt hinauszugehen.
Escriva wollte keinen neuen Orden
grunden. Ausdricklich betonte er
einmal: ,Nichts unterscheidet die
Mitglieder des Opus Dei von ihren
Mitburgern, anderseits aber haben
sie abgesehen vom Glauben

nichts mit den Ordensleuten gemein.
Ich liebe die Ordensleute, ich schitze
und bewundere ihr klosterliches
Leben, ihr Apostolat und ihre
Lostrennung von der Welt. Aber sie
sind andere Zeichen der Heiligkeit in
der Kirche.

Escriva wollte, dafs die Menschen des
Opus Dei das Doppelleben vieler
Christen iberwinden: auf der einen
Seite das spirituelle Leben, der
Dialog mit Gott, die Liturgie, die
Frommigkeit, auf der anderen Seite,
sauberlich getrennt davon, das
familidre, berufliche und soziale
Leben, ein Leben voll irdischer



Kleinigkeiten. Seine Antwort darauf
war: ,,Wenn wir Christen sein wollen,
konnen wir diese Art von
BewufStseinsspaltung nicht
mitmachen. Denn es gibt nur ein
einziges Leben, das aus Fleisch und
Geist besteht, und dieses einzige
Leben mufd an Seele und Leib
geheiligt und von Gott erfullt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.“

,Christlicher Materialismus*“

Darum ging es ihm, um die
»,Materialisierung“ des christlichen
Lebens, die ihn sogar von einem
,christlichen Materialismus“
sprechen lief3, der sich ,mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt”.

Die christliche Berufung sah er darin,
aus der ,Prosa des Alltags epische
Dichtung zu machen®, die
Kleinigkeiten des Alltags mit Liebe zu



tun, damit diese Kleinigkeiten sich
mit der Grofde Gottes erfiillen. Damit
hat er ein Thema wieder
aufgenommen, das in der
christlichen Frommigkeit seit der
Antike immer wieder im Wirken
grofder Personlichkeiten
angeklungen ist. Es ist klar, daf$ diese
Wertschéitzung der irdischen Dinge
Konsequenzen in der
Berufsausibung der Opus-Dei-
Mitglieder haben mui3, dafi diese
Menschen dem offentlichen Leben
nicht gleichgtltig gegentiberstehen
konnen, dafd sie sich aktiv dafur
interessieren mussen, was in der
Welt vorgeht.

Klerikalismus vermuteten und
vermuten die Kritiker des Opus Dei
hinter diesem Interesse. Nichts mag
Escriva ferner gelegen haben. In
einer grofsen Rede in Spanien
betonte er einmal: ,Einem Christen
wird es niemals einfallen zu glauben,
dafd seine Ansichten die einzig



katholischen Losungen fir die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein!“.

Eben weil der Grunder des Opus Dei
die personliche Freiheit und
Verantwortung so hoch geschatzt hat,
ist sein Werk so pluralistisch
aufgefachert. Hier haben sich
Menschen mit ganz verschiedenen
beruflichen, politischen,
wirtschaftlichen Meinungen
gefunden, um die Einheit des
Katholischen zu leben.

Auf der rein menschlichen Ebene
mag die gewinnende Personlichkeit
Pralat Escriva de Balaguers und
dieser innere Pluralismus der von
ihm gegrindeten Bewegung
ausreichen, um die Ausbreitung des
Opus Dei zu erkldren, fiir den
Glaubenden ist sie ein Zeichen der
Gottesndhe und der unmittelbaren
Beziehung zu Christus.



Ein Leben fiir die Kirche - Zum
zehnten Todestag des Grunders des
Opus Dei, Msgr. Escriva de
Balaguer Aus Salzburger
Nachrichten, 22.06.1985;
Erstverdffentlichung in Scripta
Theologica, 13, Pamplona (Spanien)
1981

In den sechziger Jahren, wahrend
der Arbeiten des grofien Zweiten
Vatikanischen Konzils, war es mir
auf Grund meiner haufigen Reisen
nach Rom vergonnt, engere
Beziehungen zu Msgr. Escriva de
Balaguer zu kntiipfen. Ich war sehr
beeindruckt von seiner
Personlichkeit. Eine liebenswuirdige
Kommunikationsfahigkeit
kennzeichnete ihn, so dafd er seinen
Gesprachspartner sofort verstand
und sich in ihn hineinversetzen
konnte. Es handelte sich dabei aber
nicht blofd um die Herzlichkeit eines
Mannes, der gewohnt ist, sich dem
Standpunkt des anderen gegentber



zu 6ffnen; man spurte dabei, daf3
seine vom Herzen kommende Gite
bei ihm tiefere Wurzeln hatte: sein
ubernaturliches Empfinden ndmlich
- seinen lebendigen, die ganze
Personlichkeit pragenden Glauben -
und seinen alles durchdringenden
apostolischen Eifer. Er sagte, er habe
keine Sorgen, sondern nur
Besorgungen (,,no tener
preocupaciones, sino ocupaciones®)
und bald konnte man erkennen, dafs
beides in eins zusammentfiel: die
Seelen, das Gluck der Seelen und das
Wachstum der Kirche. Im Gespréach
mit ihm, der damals - wenn ich mich
recht erinnere - Rom kaum verliefs,
konnte man die tagliche Sorge um
alle Kirchen, von der Paulus spricht
(vgl. 2 Kor 11, 28), gewissermafien
mit Hinden greifen.

Verschobene Perspektiven

Vielleicht ist es von Nutzen, auf
einige Besonderheiten dieser Zeit des



Konzils hinzuweisen, denn seither
sind zwei Jahrzehnte vergangen, und
die Perspektive hat sich mittlerweile
verschoben. Heute unterstreicht man
die Aufgabe, die der Kirche als Gottes
wirksamem Heilszeichen gegentiber
jedem Menschen in seiner
unwiederholbaren Einzigartigkeit
zukommt - sei er nun glaubig oder
unglaubig -, um ihm zu helfen, die
unermefiliche Wiirde seines
Ursprungs und seiner Bestimmung
zu entdecken, wie sie uns in Christus
geoffenbart wurde. Das ist das
Thema der Enzykliken Johannes
Pauls II., Anwendung der grofden
pastoralen Anliegen der
Konzilsdokumente.

Als man aber an jenen Dokumenten
arbeitete, um den Anregungen des
Heiligen Geistes zu folgen, war die
Problematik eine andere. Die Kirche
befragte sich tber sich selbst und
uber ihre Heilssendung, und sie
mulfste es tun in einer Welt, die



immer mehr von Gleichgultigkeit
gegenuber den geistigen Werten
gezeichnet und bedroht schien. Und
niemand wird leugnen, daf$ diese
Selbstanalyse der Kirche bei vielen
zu Unsicherheit, zu Schwankungen
und, wenn man will, bei manchen
zur Identitatskrise gefiihrt hat.

Ich war beeindruckt, mit welchem
Optimismus, welchem Vertrauen,
welch gelassener Sicherheit Msgr.
Escriva de Balaguer diesen
Ereignissen gegeniiberstand und wie
er Uber sie sprach. Seine
Bemerkungen waren knapp,
realistisch, und trafen stets den Kern
der Sache. Er begriff die Tragweite
der Probleme, begeisterte sich fiir die
sich auftuenden pastoralen Chancen
und litt unter den Ubertreibungen
und den Vertrauensbriichen
gegenuber der Kirche. Aber was er in
einer Homille aus dieser Zeit gesagt
hat, war ihm unerschiutterliche
Uberzeugung: ,Die Erlosung hort



nicht auf, und wir nehmen an ihr
teil; nach dem Willen Christi miissen
wir an unserem Fleisch das
ausfillen, was an seinem Leiden
noch fehlt, wie uns Paulus mit
starken Worten sagt, und zwar
zugunsten seines Leibes, der die
Kirche ist (vgl. Kol 1, 24).“

Die Kirche, Christus unter uns

Grundlage eines solchen aktiven und
von Bufigesinnung getragenen
Optimismus war sein felsenfester
Glaube an die Kirche - allem zum
Trotz, wie er zu sagen pflegte, d. h.
uber alles menschliche Versagen
hinweg -, seine Uberzeugung, daf
das Schifflein Petri alle Stiirme stets
unversehrt iberdauern wird. Er
unterstrich, dafs alle Christen und
jeder einzelne von ihnen zur
Ausbreitung des Erlosungswerkes
berufen sind, dafs es dazu aber als
unabdingbarer Voraussetzung nicht
nur des Sentire cum Ecclesia bzw.



der vollkommenen Treue zur Lehre
bedarf, sondern daf3 es notwendig
ist, das ganze Leben aufs Spiel zu
setzen, d. h. radikal in der Kirche
und fir die Kirche zu leben.

Die soeben zitierte Homille, die vom
HI. Geist als dem Grofden
Unbekannten handelt, spiegelt
meines Erachtens Msgr. Escriva de
Balaguers Haltung in jener Kkritischen
Epoche wider. Er horte die Klagen
an, die man ihm vortrug, verwies
aber standhaft darauf, dafs niemand
das Recht hat, ,uber die Kirche rein
menschlich und ohne den
ubernatirlichen Glauben zu urteilen,
den Blick nur auf den hoheren oder
niedrigeren Fahigkeitsgrad mancher
Amtstrager und mancher anderer
Christen gerichtet. Dies wurde
bedeuten, an der Oberflache zu
bleiben. Das Wichtigste in der Kirche
ist nicht der Blick fiir die Antwort der
Menschen, sondern der Blick fiir das
Handeln Gottes. Die Kirche ist



Christus unter uns, sie ist damit Gott,
der auf die Menschen zugeht, um sie
zu heilen*.

Nattrlich ist diese Auffassung von
der Kirche als des in der Welt
gegenwadrtigen, erlosenden Christus
nicht neu. Und doch war etwas
Neues an der Art und Weise, wie
Msgr. Escriva de Balaguer sie
verstand. Er ging ihr ganz auf den
Grund und zog aus ihr unermiudlich
samtliche Konsequenzen. Obwohl er
sich zum Beispiel in ungeheuchelter
und einfacher Demut fir einen
Stunder hielt, war er sich zugleich
dessen bewufst, dafs er als Priester in
persona Christi handelte. Und hier
lag der Grund fur sein ausgepragtes
Verantwortungsbewuf$tsein: unter
den Menschen personifizierte er auf
geheimnisvolle Weise Christus. Wir
sind Christus, der vorubergeht, sagte
er einpragsam; wir sind Kirche.

Die Losung der Gegensctze



Das Streben nach der Vereinigung
mit Christus und folglich mit seinem
Mystischen Leib nimmt eine zentrale
Stellung in der Verkiindigung von
Msgr. Escriva de Balaguer ein. Er
wollte jedem Christen, ja jedem
Menschen zutiefst begreiflich
machen, daf$ jeder einzelne dazu
berufen ist, Glied der Kirche zu
werden, daf$ alle dazu eingeladen
sind, dem Leib Christi anzugehoren,
um in ihm eine ekklesiale Aufgabe zu
erfillen.

Es handelt sich hiebei um ein Prinzip
von aufSergewohnlicher Tragweite,
das drei scheinbare Antagonismen
radikal 16st, die in der pastoralen
Praxis nicht immer bewaltigt
wurden: den Gegensatz zwischen
Kommunitarismus und
Individualismus, zwischen der
spezifischen Sendung des Priesters
und der des Laien, zwischen
Vertikalismus und Horizontalismus.
Oder, positiv formuliert, das



Ineinander von Gemeinde und
Person, das Zusammenwirken von
Amtspriestertum und allgemeinem
Priestertum, die Verbindung der
gottlichen und der menschlichen
Dimension, des evangelisierenden
und des heiligenden Wirkens der
Kirche.

,Christsein bedeutet, aus Gott
wiedergeboren sein und zu den
Menschen gesandt sein, um ihnen
das Heil zu verkinden.“ Zuerst die
Taufe, die zum neuen Leben gebiert,
die vergottlicht, die christusformig
macht: sie ist Werk Christi durch die
Kirche. Dann - aber gleichzeitig - der
Auftrag, Verkinder der frohen
Botschaft fir die Menschen zu sein:
Kirche zu sein durch Christus. Aber
dieser Perspektive ist es
unverstiandlich, einen Gegensatz
zwischen Gemeinde und Person zu
konstruieren - zu fragen, ob die
Gemeinde den Glaubigen konstituiert
oder umgekehrt -, da Christus



sakramental in der Gemeinde und im
einzelnen wirkt: er vereinigt sich mit
jedem Getauften und macht sie alle
solidarisch, indem er sie seinem
Mystischen Leib eingliedert. Der
Christ kann niemals ein Einzelwesen
sein - ein alleinstehender Vers, sagte
der Grunder des Werkes -, denn die
kirchliche Gemeinschaft ist in ihm
gegenwartig, selbst wenn er sich
physisch auf einen anderen Planeten
begibt.

Was den Fragenkomplex des
Mindigwerdens des Laien betrifft, so
ist allgemein bekannt, wie dieses
bisweilen falschlich als blofe
Zulassung der Laien zu gewissen
Kulthandlungen, als eine Art
Vorrucken in priesterliche
Positionen, verstanden worden ist.
Aus dem soeben angefiihrten Text
ersieht man, wie Msgr. Escriva de
Balaguer die spezifische, positive
Bedeutung der Berufung des Laien,
des Christseins, begriffen hat.



Priester und Laien erfiillen
wesentlich verschiedene ekklesiale
Aufgaben, die weder verwechselt
noch als gegensatzlich aufgefafst
werden durfen.

Das dritte angeschnittene Problem
sind die Wechselbeziehungen der
vertikalen und der horizontalen
Dimension in der Kirche: ihr
Verpflichtetsein Gott und den
Menschen gegentiber. Einige wollten
diese Beziehungen irrigerweise als
parallele Linien verstehen; andere
hingegen richtig als Linien, die sich
schneiden und so das Kreuz Christi
darstellen - das Symbol schlechthin
fir die Sihne und die Erlosung von
der Sunde. Dies war auch die
Auffassung von Msgr. Escriva de
Balaguer.

Vorbild fiir uns alle

Die noch kurze Geschichte der auf
den Abschlufs der Konzilsarbeiten
folgenden Jahre hat mit ihren



Wechselféllen bei der Durchfithrung
seiner Dekrete und nach den bisher
gesammelten Erfahrungen den
Weitblick des Geistes von Msgr.
Escriva de Balaguer bestatigt. Er hat
das II. Vatikanum ganz ernst
genommen und genau zwischen dem
Antrieb des Heiligen Geistes und den
Versuchen einer rein menschlichen
Interpretation des Konzils
unterschieden. Er ist zum Vorbild
daflir geworden, wie das in den
Konzilsdokumenten entworfene
echte Bild der Kirche verwirklicht
werden kann.

Wegen der Grundung des Opus Dei
allein - das den Menschen die Wege
der Heiligkeit im Umkreis ihrer
taglichen Aufgaben erschlossen hat -
sind wir Msgr. Escriva de Balaguer
zu besonderem Dank verpflichtet.
Ich bin davon tiberzeugt, dafd man
im Laufe der Zeit in ihm nicht nur
den Grunder sehen, sondern einen
Mann erkennen wird, dessen Leben



auch ganz die Mafse des Bildes der
Kirche widerspiegelt: einen
auserwahlten Menschen, der - durch
das Opfer seines Lebens und die
Universalitat seiner Lehre - zu einem
Vorbild fiir uns alle geworden ist, ein
Zeichen der ewigen Jugend der
Kirche Christi.

Wege der Erneuerung inmitten
dieser Welt Aus L'Osservatore
Romano, Rom 23.06.1985

Im Oktober dieses Jahres werden es
an die 57 Jahre sein, daf der
spanische Weltpriester Josemaria
Escriva de Balaguer sein Opus Dei
grundete (2. Oktober 1928). Ein und
ein halbes Jahr spater folgte der
weibliche Zweig. Innerhalb des
ganzen ,Werkes“ entstand mitten in
der Kriegszeit (Februar 1943) eine
,Priesterliche Gesellschaft vom
heiligen Kreuz®. Die Absicht des
Grinders war es, von Anfang an fur
Christen in der Welt neue Wege



religioser Vertiefung und der
Verinnerlichung aufzuzeigen.
Auflere Umstande waren es - das
heifst der spanische Biirgerkrieg, der
2. Weltkrieg -, die diese Grundung
auf Spanien und Portugal zunéchst
beschrankten.

Opus Dei: Eine Personalprdalatur

Heute gehoren dem Opus Dei - nach
den mir vorliegenden Berichten -
rund 73.000 Mitglieder an. Davon
sind Uber 1000 Weltpriester; alle
ubrigen, das Gros also, sind Laien.
Das Opus Dei hat Niederlassungen
oder Mitglieder in Westeuropa, USA,
Kanada, Australien, Mexiko,
Sudamerika, in Teilen Afrikas bis
nach Hongkong. Insgesamt sind es 87
Lander. Diese neue
Gemeinschaftsform, heute als
Personalprélatur nach dem
Kirchenrecht errichtet, hat sich in
kurzer Zeit und sehr rasch
verbreitet.



Auch in der Kirche werden neue
Formen, werden neue Zielsetzungen
kritisch beobachtet und diskutiert.
Diese Erfahrung machte der vor
zehn Jahren (1975) verstorbene
Grunder wie sein Nachfolger, der
Spanier Dr. Alvaro del Portillo. Im
November 1982 wurde das Opus Dei
als erste Personalprélatur nach den
Satzungen des Kirchenrechtes
errichtet. Damit hat das Opus Dei
nach langen Uberlegungen seine
rechtliche Form innerhalb der Kirche
gefunden. Diese Tatsache hatte
neuerdings innerhalb der Kirche
eine Diskussion um diesen Weg und
seine Stellung in der Kirche
angefacht. Von manchen Seiten
wurde die Befiirchtung laut, es
konnte das ,,Opus“ zu einer Kirche
innerhalb der Kirche werden.

Das alte Kirchenrecht kannte nur
territoriale Pralaturen, das heifdt
vom Ortsbischof mehr oder weniger
unabhéngige Gebiete. Das II.



Vatikanurn aber hat den Weg frei
gemacht fir einen neuen Typus von
Pralaturen, die nach dem personalen
und nicht nach dem territorialen
Prinzip ausgerichtet sind. Bei einer
solchen Art von Prilaturen im Sinne
des Personalkonzeptes geht es um
die Erfullung besonderer pastoraler
Ziele und Aufgaben, die mit den
Rechten eines Ortsbischofs zu
vereinbaren sind und daher keine
vollige Autonomie vom Ortsbhischof
selber anstreben. Das Opus Dei
existierte bereits seit 1947 als eine
Institution papstlichen Rechts. Seit
dieser Zeit besafs es - also unter
verschiedenen Pdpsten - eine
zentrale Leitung mit einer
notwendigen inneren Selbstandigkeit
und Leitungsvollmacht.

Heiligkeit mitten in der Welt: Das
Opus Dei im Vorfeld des Konzils

Das Opus Dei ist kein Orden.
Wahrend namlich die Orden in der



Kirche friher als ,,Stand der
Vollkommenheit“ bezeichnet wurden
und heute ,gottgeweihtes Leben*
heifsen, ist das Opus Dei bestrebt,
einen Gedanken hervorzuheben, mit
dem sich auch das letzte Konzil
eingehend befafdt hat; das heifst, daf3
Laien mitten in der Welt und in
ihrem Beruf nach Vollkommenheit,
Heiligkeit streben konnen und sollen.
Dieses soll moglich sein, ohne den
Beruf in der Welt, die Familie
aufzugeben. Dabei geht es hier nicht
um einen besseren, sondern um
einen anderen Weg als den, den die
Orden gehen. Diese neue Idee, dieser
neue Weg in der Kirche erklart wohl
auch die rasche Ausbreitung dieser
Form des Laienapostolates. Das Opus
Dei selbst weist darauf hin, dafd seine
Geschichte, sein Werden
mitverwoben war mit den
Vorarbeiten fuir das II. Vatikanum. In
der Dogmatischen Konstitution tiber
die Kirche (Lumen gentium, Nr.
40-42) heifst es: jedem ist es also Klar,



dafd alle Christglaubigen jeglichen
Standes oder Ranges zur Fille des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe berufen sind...
Alle Christglaubigen werden also in
ihrer Lebenslage, ihren Pflichten und
Verhéltnissen und durch dies alles
von Tag zu Tag mehr geheiligt... Alle
Christglaubigen sind also zum
Streben nach Heiligkeit und ihrem
Stand entsprechender
Vollkommenheit eingeladen und
verpflichtet.“

Mit gutem Grund konnen heute die
Mitglieder des Opus Dei darauf
hinweisen, dafs ihr Griunder bereits
1928 dhnliche Gedanken
ausgesprochen hatte, wenn er
schrieb: jeder Getaufte ist zum vollen
Malfis des christlichen Lebens, zur
Fille der Teilhabe am Erlésungswerk
berufen. Diese Berufung spielt sich in
einer ,Einheit des Lebens’ ab, d. h.
der Einsatz in der Welt und die
Verbundenheit mit Gott schliefden



einander nicht aus, sondern konnen
und sollen ein harmonisches Ganzes
bilden: Der Christ sucht im Gebet
und in den Sakramenten eine
personliche Beziehung zu Gott; er
wird auf diese Weise mehr und mehr
in Christus umgestaltet und als
solcher wendet er sich mit vollem
Einsatz der Erfillung aller ihm
zustehenden irdischen Aufgaben in
der Welt zu. So ist er personlich frei,
personlich verantwortlich, in einem
dauernden und wachen Hinhoren
auf die Stimme des gutgebildeten
Gewissens, welches den Anruf
Gottes, den Willen Gottes fiir den
einzelnen durch die Umstande des
Lebens kundtut.

Das allgemeine Priestertum aller
Glaubigen: Grundlage des Apostolats

So gesehen ist der Laie nicht blof$ zu
»Hilfeleistungen“ fiir den Klerus da,
sondern er ist selbst Kirche, indem er
lebendiges Glied des pilgernden



Gottesvolkes ist, durch die Taufgnade
besiegelt mit dem allgemeinen
Priestertum Christi und somit
befahigt, selbst direkt am
Erlosungswerk mitzuwirken;
mitzuwirken durch bestandiges
Gebet, durch ein auch beschauliches
Leben mitten im Trubel des Alltags,
wo die Arbeit auf Gott und zur Ehre
Gottes ausgerichtet ist und so selbst
wieder zum Gebet werden kann.

So gesehen kann die tagliche Arbeit
der Ort sein, wo der einfache
Glaubige seinem Mitmenschen
begegnet, wo er ihm in aller
Einfachheit und durch die
personliche Freundschaft und
Zuwendung etwas vom Lichte der
Lehre Christi mitzuteilen versucht;
wo er ihm hilft, den Weg zu Gott zu
finden. Wo die Predigt des Priesters
nicht mehr gehort wird, dort kann
das Wort eines Freundes gehort
werden, wenn er seinem Freund die
Hand reicht und ihn so behutsam der



Warme des Glaubens nahert. Wer
imstande ist, das personliche
Apostolat so spontan und in jeder
Situation aus innerern Antrieb
auszuiben, der vermag auch auf
Grund seiner ,priesterlichen Seele“,
die jeder Getaufte hat, durch den
lebendigen Umgang mit Gott, ein
Vertreter des Laienapostolates im
Sinne des Konzils zu sein. Das
allgemeine Priestertum der
Glaubigen soll daher im Opus Dei
eine gelebte Wirklichkeit sein. Dieses
ist vom sakramentalen
Amtspriestertum wesentlich
verschieden, wie es ebenfalls das
Konzil festhalt.

Die Mitglieder der Opus Dei sehen, so
wie ihr Grunder Escriva, das
allgemeine Priestertum der
Glaubigen und das sakramentale
Amtspriestertum voneinander
verschieden, aber in jenem
»organischen Zusammenhang“, wie
es etwa auch im Canon 296 des



neuen Kirchenrechtes tiber die
Personalprélaturen festgehalten
wird. Das heifdt: das personliche
Apostolat der Laien hat dort
Grenzen, wo die ,sakramentale
Mauer“ beginnt, das heifdt, wo der
Priester bendotigt wird, dem
Menschen im Namen Gottes die
Stnden zu verzeihen, das Mefdopfer
zu feiern, die Gnadenmittel
auszuspenden, die Christus seiner
Kirche anvertraut hat.

In der durch das neue Kirchenrecht
gesetzten Ordnung wird durch das
Opus Dei keine Loslosung von der
Jurisdiktion des Bischofs angestrebt.
Die Priester des Opus Dei sind - auch
nach Aussage der obersten Leitung -
voll und ganz Weltpriester, auf
Grund ihrer Ausbildung, ihres
Geistes, ihrer Mentalitidt sowie durch
die Art und Weise, wie sie ihr Amt
ausuben. Sie sollen, so empfiehlt
ihnen die gleiche Leitung, ,die
bruderliche Einheit mit den tGbrigen



Priestern, der jeweiligen diozesanen
Priesterschaft, erleben und fordern*.
Im Vordergrund steht, wie gesagt, die
grofse Zahl der im Apostolat tatigen
Laien. Ihre Abhangigkeit vom
Pralaten des Opus Dei bezieht sich
auf die ,,asketischen, apostolischen
und bildungsmafigen
Verpflichtungen®, die sie mit der
Eingliederung in die Pralatur
ubernommen haben. Ansonsten sind
sie auf Grund ihrer Pflichten als
Christen und katholische
Staatsburger angehalten, in ihren
Ditzesen tatig zu sein. Durch ihr
christliches Zeugnis, durch ein
intensives Leben aus dem Glauben,
durch das Prestige ihres Berufes
mulfdten sie eine Verstarkung des
Laienapostolates in der Didzese sein.

Im neuen Kirchenrecht (can. 2255, 5
1) heifdt es in bezug auf Pflichten und
Rechte der Laien: ,Da die Laien wie
alle Glaubigen zum Apostolat von
Gott durch die Taufe und die



Firmung bestimmt sind... haben sie
die allgemeine Pflicht mitzuhelfen,
dafs die gottliche Heilsbotschaft von
allen Menschen tberall auf der Welt
erkannt und angenommen wird.
Diese Verpflichtung ist umso
dringlicher unter solchen
Umstanden, in denen die Menschen
nur durch sie das Evangelium horen
und Christus kennenlernen konnen*.
Sie haben aber auch, so heifdst es im
§2 des gleichen Canon, ,die
besondere Verpflichtung, die
Ordnung der zeitlichen Dinge im
Geiste des Evangeliums zu gestalten
und zur Vollendung zu bringen und
S0... bei der Ausiibung weltlicher
Aufgaben Zeugnis fir Christus
abzulegen*“.

Eine Bereicherung fiir die gesamte
Kirche

Wenn so Manner und Frauen des
Opus Dei versuchen, ihre Ideale den
Verwandten, Kollegen und Freunden



welterzugeben, und sie so zu einer
intensiveren Teilnahme auch am
Leben und den Aktivitaten ihrer
jeweiligen Pfarrgemeinde bewegen,
so gereicht ein so gesehenes
Laienapostolat auch den Di6zesen
zum Nutzen. Sie ziehen nicht zuletzt
Gewinn aus den christlichen
Familien, die solche Manner und
Frauen grunden; sie ziehen aber
auch Gewinn aus den Berufungen
zum Priestertum und zum
Ordensleben, die aus solchen
Lalengemeinschaften hervorgehen
konnen. Dazu stellt der Nachfolger
des Grunders, Pralat del Portillo,
heute fest: ,,Dartiber hinaus werden
die Initiativen, die die Mitglieder des
Opus Dei in aller Welt zusammen mit
vielen anderen Mitburgern, auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen,
auf dem Gebiet der Sozialhilfe, der
Erziehung und der Entwicklung ins
Leben rufen, fir die ganze
Gesellschaft von Nutzen sein.“ Die
mogliche Verflochtenheit dieser Art



des Laienapostolates mit der Ditzese
soll auch dadurch unterstrichen
werden, dafs Menschen aller Berufe
sowie der verschiedensten sozialen
Herkunft dem Opus Dei angehoren.

Wenn neue Bewegungen in der
Kirche entstehen - solches gilt wohl
auch von den sogenannten
charismatischen
Erneuerungsbhewegungen innerhalb
der Kirche -, so kommt es zu
kritischen Auseinandersetzungen,
kritischen Befragungen, manchmal
auch zu konkurrenzartiger
Nervositat, Alles Neue, Echte,
Gesunde, das in der Kirche aufbricht,
wenn es vom Geiste Gottes inspiriert
ist, wird sich durchsetzen als eine
erneuernde Kraft in der Kirche. Das
Ringen jedes einzelnen um die ganze
Erfillung der ihm zukommenden
Pflichten, im Streben nach einem
heiligen Leben bewirkt eine
Erfrischung und Verjingung des
Gottesvolkes von innen her. Das



geschieht in aller Stille, aber
bestandig unter dem Antrieb des
Heiligen Geistes. So gesehen ist es
kein Zufall, dafs der Herr der Kirche
die Grindung des Opus Dei gerade
fir den Beginn unseres Jahrhunderts
vorsehen wollte. Fur die Entwicklung
der Kirche, des Laienapostolates in
der Welt von heute, sollte es
Schrittmacher einer vom Konzil
angestrebten Erneuerung sein.

Das Werk, dem Prélat Escriva de
Balaguer sein Leben bis zum letzten
Atemzug gewidmet hat, hat sich vor
und nach dem Konzil als ein
lebendiges und wirksames
Pastoralmodell der apostolischen
Zusammenarbeit zwischen Priestern
und Laien erwiesen; es hat die
Verflechtung des allgemeinen
Priestertums mit dem
Amtspriestertum ohne Verwischung
der Rollen Lind Aufgaben vorgelebt.
Dadurch kann es der Kirche als ein
wahres Werkzeug Gottes dienen.



Voll und ganz Priester Am
15.08.1978 im nordspanischen
Wallfahrtsort Torreciudad bei der
Priesterweihe von sechzig Mitgliedern
des Opus Dei aus siebzehn Nationen. —
Zu Beginn des Weihegottedienstes
wurde ein Brief des damaligen
Generalprasidenten und nachmaligen
Prdlaten des Opus Dei, Dr. Alvaro del
Portillo, verlesen. Danach wandte sich
Kardinal Konig an die
Weihekandidaten und ihre
Angehorigen. Dabei gedachte der
Erzbischof von Wien auch Papst Pauls
VL, der am 6. August 1978 verstorben
war. —Im Jahre 1978 feierte das Opus
Dei das fiinfzigste Jahr seines
Bestehens. Begriifsung

Gestattet mir allem zuvor, ein paar
Worte der Begrufdung an euch zu
richten, die ihr heute zu Priestern
des Opus Dei geweiht werdet, an
eure Eltern und Verwandten und an
alle, die in diesem fir euer Leben so
entscheidenden Augenblick mit euch



sind; in einem entscheidenden
Augenblick auch fir das Leben der
ganzen Kirche, wie der Vater euch
soeben erklart hat. Deshalb wollen
wir in dieser Zeremonie mit allen
Kraften des Herzens die Flrsprache
der allerseligsten Jungfrau Maria
suchen, die heute mit Leib und Seele
in den Himmel aufgenommen
wurde, um fir die ewige Seelenruhe
des Heiligen Vaters, Papst Pauls VI,
zUu beten und fiir die Person, die der
Heilige Geist zur Leitung unserer
Mutter, der Kirche, nach Gottes
Willen berufen wird. Und wir
werden auch fir euch bitten, liebe
Weihekandidaten, damit ihr ,immer
treue, fromme, gelehrte,
aufopferungsvolle und frohe
Priester” seid, wie euer Vater und
Grunder das gewinscht hat.

Predigt

Wir feiern heute das Hochfest der
Aufnahme der allerseligsten



Jungfrau Maria in den Himmel - die
endgultige und vollkommene
Verherrlichung der Mutter Gottes.
Alle Feste unserer Herrin sind Tage
innigen Jubels fir die Christen. Aber
heute gibt es einen ganz besonderen
Anlaf3 fir diese christliche Freude:
die Priesterweihe einer grofden
Gruppe von Mitgliedern des Opus Dei
- Anlafd zum Jubel fur die ganze
Kirche.

Wir sind in Torreciudad, in einem
Marienheiligtum, dessen Bestand
sich aus dem Glauben und der Liebe
von Msgr. Escriva de Balaguer zur
allerseligsten Jungfrau erklart,
wenige Meter nur entfernt von der
Gnadenstatte, zu der ihn seine Eltern
von Barbastro heraufgebracht
hatten, um der Mutter Gottes fir die
Heilung dessen zu danken, der nach
Gottes Willen einen neuen und
fruchtbaren Weg in der Geschichte
der Kirche beschreiten sollte.



Vom Elternhaus Msgr. Escrivas de
Balaguer, dessen wir in dieser
gliicklichen Stunde mit Dankbarkeit
und Bewunderung gedenken, wendet
sich unser Blick den Familien der
Mitglieder des Opus Dei zu, die heute
zu Priestern geweiht werden sollen -
ganz besonders ihren Eltern. Ihnen
gilt unser Gluckwunsch fir die Ehre,
die Gott ihnen erwiesen, und fiir das
Vertrauen, das er ihnen geschenkt
hat, ihnen gebihrt die Dankbarkeit
der ganzen Kirche, denn sie sind es,
denen - wie der Grunder des Opus
Dei gelehrt hat - ihre Kinder neunzig
Prozent ihrer Berufung verdanken.

Ein neues Glied wird heute der
bewundernswerten Kette von
Priesterweihen angefigt, die
Menschen gespendet werden, welche
auf lange Jahre der Erfahrung in den
verschiedensten Berufzweigen der
Gesellschaft zuriickblicken. Diese
ununterbrochene Reihe von Weihen
stellt eine grofde Hoffnung dar,



besonders in einer Zeit, da man
uberall auf der Welt die dringende
Not an Priestern spiirt. Die heutige
Priesterweihe ist also ein weiteres
Glied dieser Kette, zugleich aber hebt
sie sich von den anderen ab, denn
wir stehen im funfzigsten Jahr der
Geschichte des Opus Dei, in einem
Jahr, das der gegenwartige
Generalprasident des Werkes fur die
Mitglieder zum Marianischen Jahr
erklart hatte. Deshalb legen wir jetzt
unserer lieben Frau von Torreciudad
unsere Dankbarkeit fir die
Grundung des Opus Dei zu Fifden,
die gesteigert wird durch den Dank
fur diese Neupriester, die unser Herr
in seiner Barmherzigkeit heute der
Kirche schenkt.

Jeder Christ hat Anteil am
allgemeinen Priestertum der
Glaubigen, das er im Sakrament der
Taufe empfangt. Und diese
Mitglieder des Opus Dei bemuhen
sich seit Jahren, wie alle Tochter und



Sohne von Msgr. Escriva de Balaguer,
darum, dieses Priestertum in die Tat
umzusetzen, und zwar , mit einer
wahrhaft priesterlichen Seele und
echter Laienmentalitat®, wie sich der
Grunder stets ausgedruckt hat.

Aber das Weihesakrament gewahrt
eine neue, vom allgemeinen
Priestertum der Glaubigen
wesentlich verschiedene Teilhabe am
Priestertum Jesu Christi, der der
einzige Mittler zwischen Gott und
den Menschen ist (vgl. 1 Tim 2,5). Die
Priester machen, um es genauer zu
sagen, Christus auf Erden
gegenwartig, insofern er das Haupt
der Kirche ist, von dem das
ubernatiirliche Leben auf die
Menschen herabsteigt und durch
welches sich von den Menschen zu
Gott Vater das Opfer des Lobes und
Dankes, der Siihne und der Bitte
erhebt - die heilige Messe. Und auf
die heilige Messe, in der das



Keuzesopfer erneuert wird, ist das
ganze Leben der Kirche hingeordnet.

Die Welt braucht dringend Priester,
die das Wort Gottes mit Uberzeugung
verkinden - Priester, die - wie Msgr.
Escriva de Balaguer oft wiederholt
hat - ,nur von Gott sprechen“ und so
dem menschlichen Geist die
heilende, die befreiende Wahrheit
(vgl. Joh 8,32) bringen; die einzige
Wabhrheit, die dem Leben und dem
Tod, der Gesundheit und der
Krankheit, der Freude und dem
Schmerz einen Sinn verleiht.

Dringend notig ist es auch, dafs die
priesterliche Tatigkeit der Predigt
und der Seelenfiihrung
hauptsédchlich darauf abzielt, die
Menschen gut vorbereitet zum
Empfang der Sakramente zu fithren,
allem zuvor der Allerheiligsten
Eucharistie und der Bufse. ,,Der
Priester ist in erster Linie“ - das sind
Worte Seiner Heiligkeit Papst Pauls



VI. - ,auf die Feier des
eucharistischen Opfers hingeordnet,
bei dem er - in persona Christi et in
nomine Ecclesiae - Gott auf
sakramentale Weise das Leiden und
den Tod unseres Erlosers darbringt,
um es gleichzeitig zu iibernatirlicher
Nahrung fir sich und die Glaubigen
werden zu lassen“ (Ansprache, 21. 2.
1966, in ,L'Osservatore Romano, 22.
2.1966% S. 1).

Wie fuir alle Christen ist auch fir den
Priester die Allerheiligste Eucharistie
das Wichtigste im Leben, denn die
heilige Messe bildet - wie der
Grunder des Opus Dei immer gelehrt
hat und wie spater vom II.
Vatikanum verkiundet wurde - die
Mitte und die Wurzel des
christlichen Lebens (vgl. Dekret
Presbyterorum Ordinis, Nr. 14).

Die Spendung des Bufdsakramentes
bildet eine weitere spezifische und
wesentliche Aufgabe des Priesters



(vgl. Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 13). Beim Buf$sakrament erfillt
der Priester als Werkzeug Christi
seine Aufgabe als Richter, der durch
die Vergebung der Stinden die
gottliche Barmherzigkeit austeilt;
aber er handelt auch als Hirte und
Lehrer, als Vater und Arzt der Seelen.
In dieser unserer Welt, die - wie der
Heilige Vater Paul VI. es formuliert
hat - ,,sich nicht nur scheut, die
Sunde als das zu betrachten, was sie
ist, sondern sogar vermeidet, von ihr
zu sprechen® (Ansprache, 8. 3. 1972,
snsegnamenti di Paolo VI“, Band X,
S. 223), muf3 die grofdziigige
Verfigbarkeit des Priesters fir die
Spendung des Bufisakramentes
immer mehr dazu beitragen, das
eingeschldferte SindenbewufStsein
zu wecken und die Bedeutung des
sittlich Bosen zu erfassen - und zwar
als eines Ubels, von dem Gott uns
durch seine Barmherzigkeit befreit.



Liebe Weihekandidaten! Thr wifst
genau, was das Priestertum ist, das
ihr empfangen sollt, und worin seine
Sendung besteht. Ihr wifst es nicht
nur auf Grund eurer theologischen
Studien. Thr wifst es, weil Gott euch
die Gnade geschenkt hat, das Leben
eines vorbildlichen Priesters gekannt
und seine Lehre vernommen zu
haben - das Leben und die Lehre
eures Grunders, den auch ich
personlich gut gekannt habe und
dessen Freundschaft mir zuteil
geworden ist.

Deshalb maochte ich jetzt mit wenigen
Worten zusammenfassen, was ich
euch sagen mochte: Fragt euch
unentwegt, in jedem Augenblick
eures priesterlichen Wirkens: Wie
wiurde unser Vater handeln? Und
handelt dann genauso, mit der
Gnade Gottes. Ahmt seine
unerschitterliche Treue zu Gott, zur
Kirche und zum Papst nach, die feste
Milde seiner Frommigkeit, die



Erhabenheit und Klarheit seiner
theologischen und juridischen Lehre,
den Heroismus seiner Hingabe, die
gepragt war von einer eifrigen und
energischen Demut, die
ubersprudelnde Freude seines
immer jungen Herzens.

Neben der Erinnerung an Msgr.
Escriva de Balaguer lebt in uns der
Gedanke an seinen Nachfolger als
Generalpréasident des Opus Dei, Don
Alvaro de Portillo. Seiner Person
gedenke ich jetzt in aufrichtiger
Dankbarkeit fiir die Ehre, die er mir
durch seine Einladung erwiesen, und
die Freude, die er mir damit bereitet
hat, dieser Generation von Priestern
im Jubildumsjahr des Opus Dei die
bischoflichen Hande aufzulegen. Fir
euch, liebe Weihekandidaten, ist Don
Alvaro, der jetzt euer Vater im Werk
ist, der Inbegriff eines absolut treuen
Sohnes Msgr. Escrivas de Balaguer.
Deshalb stellt fiir euch die Einheit
mit seiner Person und der Gehorsam



ihm gegeniiber eine klare
Orientierungshilfe, eine sichere
Fihrung fir euren priesterlichen
Dienst im Rahmen der spezifischen
Tatigkeiten des Opus Dei dar, durch
die ihr von nun an weiter Gott, der
Kirche, dem Papst, den Bischofen
und allen Menschen dienen sollt.

So moge es kommen, und darum
bitten wir Gott auf die Fursprache
der allerseligsten Jungfrau Maria,
Turris Civitatis.

Klarende und festigende Kraft in
der Kirche Interview mit Alberto
Michelini, ausgestrahlt am 01.10.1978
vom italienischen Fernsehen RAI im
Rahmen der Reportage I cammini
divini della terra anldjslich des
fiinfzigsten Jahrestages der Griindung
des Opus Dei Frage: Eminenz, Sie
haben den Griinder des Opus Dei
gekannt. Welchen Eindruck haben Sie
von ithm gewonnen? Kardinal Konig:
Ich habe den Grunder des Opus Dei



bereits zu Beginn des Zweiten
Vatikanischen Konzils
kennengelernt, am Sitz des Opus Dei
in der Viale Bruno Buozzi in Rom,
und ich war von der ersten
Begegnung an fasziniert von seiner
Personlichkeit, seiner
Liebenswiurdigkeit. Seine
Menschlichkeit hat mich sehr
angezogen, wir haben uns, so darf
ich vielleicht sagen, sehr rasch sehr
gut verstanden. Wir haben uber
Wien, tiber den Osten gesprochen,
und ich habe dann eigentlich zum
ersten Mal Informationen tiber das
Opus Dei aus erster Hand
bekommen. Frither war das fiir mich
so ein vager Begriff, erst damals habe
ich etwas Naheres dartiber gehort,
und das fuhrte dann auch zu einer
Aussendung von Mitgliedern des
Opus Dei nach Wien und zu einer
Entfaltung des Opus Dei in Wien.

Frage: Monsignore Escriva hat seit
dem Griindungstag des Opus Dei am



2. Oktober 1928 eine
Laienspiritualitdt verbreitet, die im
Zweiten Vatikanum, vor allem in
»~Lumen Gentium*, eine feierliche
Bestdtigung fand. Wie sehen Sie die
Bedeutung des Opus Dei in der
heutigen Situation der Kirche?
Kardinal Konig: Ja, es ist, glaube ich,
das vierte Kapitel von ,Lumen
Gentium“, wo gerade von der
Aufgabe der Laien in der Kirche
gesprochen wird, und ich stimme
ganz mit Thnen uberein, daf$
Monsignore Escriva bereits damals
vorweggenommen hat, was
eigentlich in diesem vierten Kapitel
sehr ausfihrlich dargestellt wird. Ich
habe den Eindruck, dafs er zwei
Elemente in der Laienspiritualitat
besonders hervorgehoben und ihnen
in seinem Werk auch eine besondere
Bedeutung zugemessen hat; das ist
einerseits der Hinweis auf die
Sauerteigaufgabe der Glaubigen, der
christlichen Laien in der Welt, und
andererseits die Durchdringung der



zeitlichen Dinge mit christlichem
Geist, soweit sie eben in den
Lebensbereich des Laien und in den
Berufsbereich des Laien gehoren.
Und ich habe den Eindruck, daf$
gerade die nachkonziliare Zeit zeigt,
wie sehr diese Auffassung der
Laienspiritualitdt des Opus Dei in das
Geschehen der Unruhen nach dem
Konzil eingegriffen hat, wie hier eine
geistige Kraft erstanden ist, die
klarend und festigend in der Kirche
gewirkt hat.

Kardinal Konig begriifdt
Heiligsprechung Escrivas Wiener
Alterzbischof betont in ,,Vanguardia“
— Interview: ,Es dauerte, bis das Opus
Dei seinen Platz innerhalb der Kirche
gefunden hat*

Aus Kathpress, Wien — Barcelona
21.12.2001

Positiv hat Kardinal Franz Konig zur
bevorstehenden Heiligsprechung des
Opus Dei-Grunders Josemaria



Escriva (1902-1975) Stellung
genommen. ,Ich freue mich tiber alle
neuen Heiligen, die kanonisiert
werden. Die Heiligsprechung
bedeutet, dass Escriva nicht nur eine
sonderbare Figur am Rande ist,
sondern zum 'Schatz' der Kirche
gehort”, sagte der Wiener
Alterzbischof in einem Interview fir
den Wien-Korrespondenten der
spanischen Tageszeitung ,La
Vanguardia“, Ricardo Estarriol. Der
spanische Journalist, selbst Mitglied
des Opus Dei, ist seit 40 Jahren
,vanguardia“-Korrespondent in
Wien und Osteuropa. (...)

Kardinal Konig sagte in dem
»,vanguardia“-Interview uber das von
Escriva im Jahre 1928 gegriindete
Opus Dei, dass gegenuber dieser
Initiative ,wie auch sonst immer
dann, wenn in der Kirche etwas
Neues entstanden ist, im ersten
Moment eine ,gewisse Skepsis“
geherrscht habe. ,Die Menschen



fragen: Was wollen sie? Wer sind sie?
Was steckt dahinter? Es hat ja in der
Geschichte viele vielversprechende
Bewegungen gegeben, die bald
verpufft oder in einen sektenhaften
Charakter abgeglitten sind. Es ist
nicht leicht, sich an Menschen zu
wenden, die negativ-zweifelnd sind.
Dazu bedarf es der Zeit und der
Geduld. Und das Opus Dei hat am
eigenen Leib erlebt, was es bedeutet,
bis man seinen Platz innerhalb der
Kirche gefunden hat®, so Konig.

Kardinal Konig berichtete, dass er
wahrend seiner Teilnahme am
Zweiten Vatikanischen Konzil Escriva
kennen gelernt habe: ,Er war ein
Mensch, der meiner Ansicht nach
eine geistige Grofde ausgestrahlt hat.
Er interessierte sich fiir das Konzil,
er reiste viel, und er war am
Apostolat der Laien interessiert. Er
sprach viel Giber das, was in der Welt
vorging*“.



Nach Einschatzung Konigs besteht
die zentrale Leistung Escrivas in
seiner Pionierarbeit bei der
Neuentdeckung der Rolle des
christlichen Laien. Auch der Wiener
Opus-Dei-Pionier Joaquin Frances -
der erste Priester des Opus Deli, der
1957 nach Wien gekommen war -
habe die Prasenz in der
nichtklerikalen Sphéare verkorpert.
»Als ich horte, dass Joaquin Frances
spanischer Nationalmeister in Salto
und Trampolin war, habe ich
gedacht: Fantastisch; die Kirche ist
also nicht nur im Stephansdom
prasent, sondern auch in der Welt
des Sports“, so Konig.

Konzil und Josemaria begegnen
sich als Werkzeug und Zeuge fir
die Kirche Ansprache nach der
Enthlillung einer Escrivd-Gedenktafel
im Studentinnenheim Wihring

Wien 30.01.2003



Darf ich im Anschluss an die
Enthullung ein paar Worte zu diesem
seltenen Anlass an Sie richten. Ich
bin, wie ich schon Gelegenheit hatte
anderweitig zu erziahlen, dem
heiligen Grinder des Opus Dei vor
Jahren wahrend des Konzils
begegnet als einem Priester aus
Spanien, der grofSe Reisen machte.
Ich wurde einige Male zu einem
Mittagessen in seinen Kreis
eingeladen, einen kleinen
Freundeskreis. Ich hatte damals aber
keine Ahnung, dass ich es mit dem
Grunder des Opus Dei zu tun hatte.
Er hat wenig davon gesprochen. Ich
habe nur aus Andeutungen
entnehmen konnen, es gehe hier um
das Laienapostolat, das heifst um die
Mitverantwortung der Laien in der
Kirche, ein Gedanke, der uns damals
sehr beschaftigte, denn wir waren in
der Vorbereitung, am Beginn des
Vatikanischen Konzils. Auf Grund
meiner personlichen Erfahrungen
war ich sehr davon uberzeugt: Die



Kirche, das sind nicht nur die
Priester. Denn so hatte ich es noch
als Kind erlebt: Die Kirche, das sind
die Pfarrer, und die anderen sind die
Herde Christi.

Ich freue mich, dass dieser Gedanke,
den ich damals so auch in diesem
kleinen Freundeskreis feststellen
konnte, dann im Konzil regelrecht
lehrmafiig aufgegriffen wurde und
heute in Konzilsdokumenten zu lesen
ist. Damit Sie mir auch glauben, habe
ich mir aus dem Konzilsdokument —
der Dogmatischen Konstitution tiber
die Kirche - zwei Satze
herausgeschrieben. Sie kdnnen sie
im Kapitel 4 uiber die Laien
nachlesen. Konzilstexte — ich darf das
vielleicht auch hier nebenbei
erwahnen - soll man nicht nur in der
Buicherei stehen haben und
gelegentlich sagen, da sind die Texte.
Vielmehr lade ich ein zum
Uberlegen, zum Besprechen. Ich tue
das auch in den Pfarren immer



wieder. So kann man sich mit den
Texten ein bifschen vertraut machen,
denn da sind immer Anregungen
drinnen. Man kann sie nicht so wie
einen Roman lesen, sondern man
muss ein bisschen auswéahlen,
wieder lesen, dariber reden.

Also zweli Satze, die den Gedanken
des damals doch neuen - nicht
neuen, aber vergessenen — Aspektes
der Kirche bewusst machen wollten:
Die Kirche wird getragen durch die
Verantwortung von Priestern und
Laien. Der eine Satz aus Kapitel 4:
,Die geweihten Hirten” — das sind die
Bischofe — ,,wissen sehr gut, wie viel
die Laien zum Wohl der ganzen
Kirche beitragen” — konnen und auch
sollen.

Und der andere Satz im selben
Kapitel, Nr. 33, ist ein sehr schoner
Text, der von den Bischofen damals
beschlossen wurde und den ich
gerne wiederhole: ,Die Laien sind



besonders dazu berufen, die Kirche
an jenen Stellen und in den
Verhéltnissen anwesend und
wirksam zu machen, wo die Kirche
nur durch sie das Salz der Erde
werden kann. So ist jeder Laie kraft
der ihm geschenkten Gaben Zeuge
und lebendiges Werkzeug der
Sendung der Kirche.”

Denn viele Menschen haben nur auf
diese Weise die Moglichkeit,
uberhaupt zu erfahren, dass man in
dieser Gemeinschaft des Glaubens
leben kann, dass man da zu Hause
ist.

Daher darf ich noch auf zwei Worte
hinweisen. Einmal, dass die Laien
»Zeugen” sind, das heisst nicht
Prediger, sondern jeder schlicht und
einfach in seinem Beruf, in seiner
Familie, in seiner Freizeit, in der
Offentlichkeit und im Privaten. Dass
man als Christ schlicht und einfach
lebt. Ich bin einmal darauf



aufmerksam gemacht worden. Es
war eine Familie in Korea, die mir
erzahlt hat, wieso sie katholisch
geworden sind. Eine gut bekannte
Familie in der Nachbarschaft war ein
bisschen anders als die anderen. Sie
haben sich gefragt: Sie sind eine
nette Familie — nicht ganz so wie wir,
aber nett. Da haben sie sich den Mut
genommen und gefragt: Ihr seid
nicht ganz so wie wir, aber ihr seid
nett. Aber wieso seid ihr so? Die
Antwort: Wir sind eine katholische
Familie. — Also ein sehr schones
Beispiel, wie diese Zeugenschaft
heute wirkt.

Und ,,Werkzeug”: Man kann durch
ein Wort sehr guttun, durch ein
kurzes Gesprach — ohne zu meinen,
ich muss da jetzt predigen. Wenn ich
hier ein bifSchen ausfiihrlich darauf
hinweise, bitte ich zu verstehen, dass
es mir ein personliches Anliegen ist.
Und ich freue mich, dass gerade Ihre
Gemeinschaft des Opus Dei diesen



Gedanken, der dann beim Konzil
aufgegriffen wurde, damals schon
durch den Griunder zum Keimen
gebracht hat. Schon damals war es
nicht leicht, die politischen
Umstande in Spanien waren ganz
anders, es war schwierig.

Daher mochte ich in diesem Kreis
vor dieser Inschrift meinen
personlichen Dank dafiir bekunden,
dass sich hier Konzil und Josemaria
gewissermaifden begegnen, um
Werkzeug und Zeuge fur die Kirche
Zu sein.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/zum-tode-des-fruheren-
erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/
(16.12.2025)


https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/

	Zum Tode des früheren Erzbischofs von Wien in Dankbarkeit

