
opusdei.org

Zum Tode des
früheren
Erzbischofs von
Wien in Dankbarkeit

Der verstorbene Alterzbischof
von Wien hat sich seit 1975,
dem Todesjahr des Gründers,
immer wieder öffentlich zum
Opus Dei geäußert. Wir
dokumentieren eine Anzahl
dieser mitunter
überraschenden
Wortmeldungen – als
„Ausdruck der Dankbarkeit für
sein Vertrauen und sein
Wohlwollen“, wie der
langjährige Wiener Pfarrer und
frühere Leiter des Opus Dei in



Österreich, Prälat Johannes B.
Torelló, in der Einleitung
schreibt.

26.03.2004

Einleitung Von Johannes B. Torelló
aus Antworten – Schriftenreihe der
Karlskirche, 2, Wien 1989

Das Wissen Kardinal Franz Königs
über das Opus Dei beruht auf
direkter Erfahrung: beeindruckende
Begegnungen mit dem Gründer,
häufiger Umgang mit vielen
Mitgliedern, Miterleben ihrer
Tätigkeit in Welt und Kirche, Kontakt
mit zahlreichen Bischöfen aus den
verschiedensten Ländern, in deren
Diözesen das Opus Dei wirkt, und mit
den fünf Päpsten, die die Gründung
Josemaria Escrivás approbiert und
ermutigt haben, Engagement für
deren notwendige kirchenrechtliche



Umgestaltung in eine
Personalprälatur.

Dem Wissen, Verstehen und Schätzen
entsprach bei ihm die sofortige und
immer tiefer werdende Freundschaft
sowie das Vertrauen und der
persönliche Einsatz zur Förderung
dieses Werkes  nicht nur in seiner
Erzdiözese, wo er den Priestern des
Opus Dei öffentliche Aufgaben von
besonderer Bedeutung übertrug
(Studenten- und Priesterseelsorge,
die zentral gelegene und älteste
Kirche Wiens: St. Peter) und immer
wieder Laien der Organisation in
verschiedenen Fragen zu Rat zog,
sondern auch in Italien, Spanien, den
USA und anderen Ländern, wo er
sehr herzliche Beziehungen zum
Werk unterhielt und sich überall
sehr positiv über die Mitglieder und
ihre apostolischen und beruflichen
Tätigkeiten äußerte. Im 50. Jahr des
Bestandes des Opus Dei hat er in
Torreciudad sechzig Priester der



Prälatur geweiht, und immer wieder
hat er mit großem Interesse
Einrichtungen seelsorglicher und
kultureller Art besucht, die auf
Initiative von Frauen und Männern
des Opus Dei zustande gekommen
sind: Arbeiterbildungsstätten,
Universitäten, Tagungshäuser,
Studentenhelme usw.

Er, der nüchterne
religionsvergleichende Forscher, der
reservierte, tief prüfende, aber
unenttäuschbare Taktiker, der
ökumenische Optimist, der
Verfechter des innerkirchlichen
Dialogs, der aufmerksame Freund
der Wissenschaften, aber auch der
Natur und des Sports, der zugleich
ein Mensch der Meditation und der
gesammelten Stille ist, hat sich durch
diverse Fehleinschätzungen dieser
Institution der katholischen Kirche
nie erschüttern lassen  einerlei ob
diese aus säkularisierten oder
klerikalisierten Kreisen kommen



mochten. Er reagierte, wenn er mit
den oft weltweit orchestrierten
Mißdeutungen dieses pastoralen
Phänomens konfrontiert wurde,
immer überrascht und verblüfft. In
seiner ruhigen Objektivität und
entwaffnenden Güte konnte er diese
Verfälschungen oder gar
Aggressionen nur auf Mangel an
Information zurückführen. Er
scheint in dieser Hinsicht dem
Gründer des Werkes  dessen
Seligsprechungsprozeß er übrigens
als einer der ersten beim Papst
befürwortet hat  besonders eng
verwandt zu sein: auch dieser zog es
vor, eher enttäuscht zu werden, als
einem Menschen das Vertrauen zu
verweigern.

Was ihn am Opus Dei vielleicht von
Anfang an am stärksten angezogen
hat, ist der gelebte Pluralismus dieser
zutiefst spirituellen Familie - jener
Pluralismus, den der vielschichtige
und aufgeschlossene Kardinal König



immer erträumt hat und den er stets
zu fördern versuchte. Im Opus Dei
fand er ihn auf die natürlichste
Weise verwirklicht: eine weit
gefächerte Vielfalt menschlicher
Einstellungen zu den weltlichen
Fragen der Wissenschaft, der Politik,
der Wirtschaft, der Kunst usw., die
sich problemlos mit einer tiefen
Einheit des Glaubens, der
Spiritualität und der gelebten
Brüderlichkeit verbindet.

Die Aufsätze über das Opus Dei (...)
vermitteln Kenntnisse und
Eindrücke, die nicht nur sachliche
Information enthalten, sondern auch
das bedeutende Zeugnis eines
Mannes darstellen, der sowohl das II.
Vatikanum als auch die
Nachkonzilszeit entscheidend
mitgeprägt hat. Katholiken und
Nichtkatholiken, die Kardinal König
schätzen gelernt haben, werden hier
einer klaren, glaubenstreuen
Sprache begegnen und seine



Ausführungen mit Genugtuung
lesen. Für uns ist diese Publikation
zugleich Ausdruck der Dankbarkeit
für sein Vertrauen und sein
Wohlwollen.

Opus Dei: Eine zutiefst Iaikale
Spiritualität Aus Wiener
Kirchenzeitung, 21.12.1975;
Erstveröffentlichung in Il Corriere
della Sera, Mailand 09.07.1975

Wie kaum eine andere der neueren
spirituellen Bewegungen in der
katholischen Kirche stand und steht
das Opus Dei im Widerstreit der
Meinungen. Viel ist über das Opus
Dei geschrieben worden. Bisweilen
war deutlich der Unwille der
Verfasser herauszuspüren, sich mit
einer Bewegung konfrontiert zu
sehen, die sich nicht in die
herkömmlichen Vorstellungen
einordnen ließ. Noch dazu, wo es
sich um eine Bewegung handelte, die
sich nicht der Publicity verschrieben



hatte. Als der Gründer des Opus Dei,
Prälat Josemaria Escrivá de Balaguer
y Albás, im Sommer starb, ist der
interessierten Öffentlichkeit erst so
recht bewußt geworden, wie sehr es
ihm gelungen war, einerseits eine
weltweite, wirksam gewordene
Bewegung ins Leben zu rufen,
anderseits aber persönlich durch
Jahrzehnte ein stilles und
verborgenes Leben zu führen.

Ich selbst habe Prälat Escrivá als eine
große geistige
Führungspersönlichkeit
kennengelernt. Seine Mitarbeiter
haben immer seine Fröhlichkeit,
seine entwaffnende Offenheit, sein
Organisationstalent gerühmt,
Eigenschaften, die Hand in Hand
gingen mit herzlichem Verständnis
für die Sorgen und Freuden seiner
Mitmenschen und einem sehr
feurigen Eifer für die Sache Gottes.



Als ich ihn vor eineinhalb Jahren das
letzte Mal traf, sprachen wir über die
Situation der Kirche, über das
zahlenmäßige Abbröckeln in
manchen großen Ordensfamilien,
aber auch in spirituellen
Bewegungen. Das Opus Dei ist auch
in dieser Periode des Infragestellens
und der Unsicherheit
weitergewachsen, bis zu den 60.000
Mitgliedern, die es heute zählt,
Menschen aus den verschiedensten
Nationen und sozialen Schichten,
Angehörige aller möglichen Berufe,
Architekten und Journalisten ebenso
wie Arbeiter und Handwerker. Es
sind Menschen darunter, die im
Zölibat leben, die Mehrheit lebt in
der Ehe, alle streben sie nach
Verwirklichung christlichen Lebens
im Alltag.

Platz des Menschen mitten in der
Welt



Wahrscheinlich ist es die zutiefst
laikale Spiritualität, die das Opus Dei
für viele Menschen so anziehend
gemacht hat. Escrivá hatte damit
bereits 1928, bei der Gründung des
Opus, ernst gemacht. Er hat dabei
vieles vorweggenommen, was erst
mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil Allgemeingut der Kirche
geworden ist. Escrivá hat den
Menschen, die seinem Weg gefolgt
sind, sehr klar gesagt, daß der Platz
des Christen mitten in dieser Welt ist,
er hat sich gegen jenen falschen
Spiritualismus gewandt, der fast eine
Leugnung der zentralen christlichen
Glaubensüberzeugung von der
Fleischwerdung Gottes ist.

Das Problem, das Escrivá fasziniert
hat, war immer die Frage: Wie kann
der Christ, der „normale“ Christ, der
seinen Beruf ausübt, Familie hat, ein
Staatsbürger wie jeder andere ist,
mithelfen, daß die Gesellschaft
menschlicher und gerechter wird,



seine persönliche Berufung zur
Heiligkeit verwirklichen, und zwar
ohne aus dieser Welt hinauszugehen.
Escrivá wollte keinen neuen Orden
gründen. Ausdrücklich betonte er
einmal: „Nichts unterscheidet die
Mitglieder des Opus Dei von ihren
Mitbürgern, anderseits aber haben
sie  abgesehen vom Glauben 
nichts mit den Ordensleuten gemein.
Ich liebe die Ordensleute, ich schätze
und bewundere ihr klösterliches
Leben, ihr Apostolat und ihre
Lostrennung von der Welt. Aber sie
sind andere Zeichen der Heiligkeit in
der Kirche.“

Escrivá wollte, daß die Menschen des
Opus Dei das Doppelleben vieler
Christen überwinden: auf der einen
Seite das spirituelle Leben, der
Dialog mit Gott, die Liturgie, die
Frömmigkeit, auf der anderen Seite,
säuberlich getrennt davon, das
familiäre, berufliche und soziale
Leben, ein Leben voll irdischer



Kleinigkeiten. Seine Antwort darauf
war: „Wenn wir Christen sein wollen,
können wir diese Art von
Bewußtseinsspaltung nicht
mitmachen. Denn es gibt nur ein
einziges Leben, das aus Fleisch und
Geist besteht, und dieses einzige
Leben muß an Seele und Leib
geheiligt und von Gott erfüllt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.“

„Christlicher Materialismus“

Darum ging es ihm, um die
„Materialisierung“ des christlichen
Lebens, die ihn sogar von einem
„christlichen Materialismus“
sprechen ließ, der sich „mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt“.

Die christliche Berufung sah er darin,
aus der „Prosa des Alltags epische
Dichtung zu machen“, die
Kleinigkeiten des Alltags mit Liebe zu



tun, damit diese Kleinigkeiten sich
mit der Größe Gottes erfüllen. Damit
hat er ein Thema wieder
aufgenommen, das in der
christlichen Frömmigkeit seit der
Antike immer wieder im Wirken
großer Persönlichkeiten
angeklungen ist. Es ist klar, daß diese
Wertschätzung der irdischen Dinge
Konsequenzen in der
Berufsausübung der Opus-Dei-
Mitglieder haben muß, daß diese
Menschen dem öffentlichen Leben
nicht gleichgültig gegenüberstehen
können, daß sie sich aktiv dafür
interessieren müssen, was in der
Welt vorgeht.

Klerikalismus vermuteten und
vermuten die Kritiker des Opus Dei
hinter diesem Interesse. Nichts mag
Escrivá ferner gelegen haben. In
einer großen Rede in Spanien
betonte er einmal: „Einem Christen
wird es niemals einfallen zu glauben,
daß seine Ansichten die einzig



katholischen Lösungen für die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein!“.

Eben weil der Gründer des Opus Dei
die persönliche Freiheit und
Verantwortung so hoch geschätzt hat,
ist sein Werk so pluralistisch
aufgefächert. Hier haben sich
Menschen mit ganz verschiedenen
beruflichen, politischen,
wirtschaftlichen Meinungen
gefunden, um die Einheit des
Katholischen zu leben.

Auf der rein menschlichen Ebene
mag die gewinnende Persönlichkeit
Prälat Escrivá de Balaguers und
dieser innere Pluralismus der von
ihm gegründeten Bewegung
ausreichen, um die Ausbreitung des
Opus Dei zu erklären, für den
Glaubenden ist sie ein Zeichen der
Gottesnähe und der unmittelbaren
Beziehung zu Christus.



Ein Leben für die Kirche – Zum
zehnten Todestag des Gründers des
Opus Dei, Msgr. Escrivá de
Balaguer Aus Salzburger
Nachrichten, 22.06.1985;
Erstveröffentlichung in Scripta
Theologica, 13, Pamplona (Spanien)
1981

In den sechziger Jahren, während
der Arbeiten des großen Zweiten
Vatikanischen Konzils, war es mir
auf Grund meiner häufigen Reisen
nach Rom vergönnt, engere
Beziehungen zu Msgr. Escrivá de
Balaguer zu knüpfen. Ich war sehr
beeindruckt von seiner
Persönlichkeit. Eine liebenswürdige
Kommunikationsfähigkeit
kennzeichnete ihn, so daß er seinen
Gesprächspartner sofort verstand
und sich in ihn hineinversetzen
konnte. Es handelte sich dabei aber
nicht bloß um die Herzlichkeit eines
Mannes, der gewohnt ist, sich dem
Standpunkt des anderen gegenüber



zu öffnen; man spürte dabei, daß
seine vom Herzen kommende Güte
bei ihm tiefere Wurzeln hatte: sein
übernatürliches Empfinden nämlich
- seinen lebendigen, die ganze
Persönlichkeit prägenden Glauben -
und seinen alles durchdringenden
apostolischen Eifer. Er sagte, er habe
keine Sorgen, sondern nur
Besorgungen („no tener
preocupaciones, sino ocupaciones“)
und bald konnte man erkennen, daß
beides in eins zusammenfiel: die
Seelen, das Glück der Seelen und das
Wachstum der Kirche. Im Gespräch
mit ihm, der damals - wenn ich mich
recht erinnere - Rom kaum verließ,
konnte man die tägliche Sorge um
alle Kirchen, von der Paulus spricht
(vgl. 2 Kor 11, 28), gewissermaßen
mit Händen greifen.

Verschobene Perspektiven

Vielleicht ist es von Nutzen, auf
einige Besonderheiten dieser Zeit des



Konzils hinzuweisen, denn seither
sind zwei Jahrzehnte vergangen, und
die Perspektive hat sich mittlerweile
verschoben. Heute unterstreicht man
die Aufgabe, die der Kirche als Gottes
wirksamem Heilszeichen gegenüber
jedem Menschen in seiner
unwiederholbaren Einzigartigkeit
zukommt - sei er nun gläubig oder
ungläubig -, um ihm zu helfen, die
unermeßliche Würde seines
Ursprungs und seiner Bestimmung
zu entdecken, wie sie uns in Christus
geoffenbart wurde. Das ist das
Thema der Enzykliken Johannes
Pauls II., Anwendung der großen
pastoralen Anliegen der
Konzilsdokumente.

Als man aber an jenen Dokumenten
arbeitete, um den Anregungen des
Heiligen Geistes zu folgen, war die
Problematik eine andere. Die Kirche
befragte sich über sich selbst und
über ihre Heilssendung, und sie
mußte es tun in einer Welt, die



immer mehr von Gleichgültigkeit
gegenüber den geistigen Werten
gezeichnet und bedroht schien. Und
niemand wird leugnen, daß diese
Selbstanalyse der Kirche bei vielen
zu Unsicherheit, zu Schwankungen
und, wenn man will, bei manchen
zur Identitätskrise geführt hat.

Ich war beeindruckt, mit welchem
Optimismus, welchem Vertrauen,
welch gelassener Sicherheit Msgr.
Escrivá de Balaguer diesen
Ereignissen gegenüberstand und wie
er über sie sprach. Seine
Bemerkungen waren knapp,
realistisch, und trafen stets den Kern
der Sache. Er begriff die Tragweite
der Probleme, begeisterte sich für die
sich auftuenden pastoralen Chancen
und litt unter den Übertreibungen
und den Vertrauensbrüchen
gegenüber der Kirche. Aber was er in
einer Homille aus dieser Zeit gesagt
hat, war ihm unerschütterliche
Überzeugung: „Die Erlösung hört



nicht auf, und wir nehmen an ihr
teil; nach dem Willen Christi müssen
wir an unserem Fleisch das
ausfüllen, was an seinem Leiden
noch fehlt, wie uns Paulus mit
starken Worten sagt, und zwar
zugunsten seines Leibes, der die
Kirche ist (vgl. Kol 1, 24).“

Die Kirche, Christus unter uns

Grundlage eines solchen aktiven und
von Bußgesinnung getragenen
Optimismus war sein felsenfester
Glaube an die Kirche - allem zum
Trotz, wie er zu sagen pflegte, d. h.
über alles menschliche Versagen
hinweg -, seine Überzeugung, daß
das Schifflein Petri alle Stürme stets
unversehrt überdauern wird. Er
unterstrich, daß alle Christen und
jeder einzelne von ihnen zur
Ausbreitung des Erlösungswerkes
berufen sind, daß es dazu aber als
unabdingbarer Voraussetzung nicht
nur des Sentire cum Ecclesia bzw.



der vollkommenen Treue zur Lehre
bedarf, sondern daß es notwendig
ist, das ganze Leben aufs Spiel zu
setzen, d. h. radikal in der Kirche
und für die Kirche zu leben.

Die soeben zitierte Homille, die vom
Hl. Geist als dem Großen
Unbekannten handelt, spiegelt
meines Erachtens Msgr. Escrivá de
Balaguers Haltung in jener kritischen
Epoche wider. Er hörte die Klagen
an, die man ihm vortrug, verwies
aber standhaft darauf, daß niemand
das Recht hat, „über die Kirche rein
menschlich und ohne den
übernatürlichen Glauben zu urteilen,
den Blick nur auf den höheren oder
niedrigeren Fähigkeitsgrad mancher
Amtsträger und mancher anderer
Christen gerichtet. Dies würde
bedeuten, an der Oberfläche zu
bleiben. Das Wichtigste in der Kirche
ist nicht der Blick für die Antwort der
Menschen, sondern der Blick für das
Handeln Gottes. Die Kirche ist



Christus unter uns, sie ist damit Gott,
der auf die Menschen zugeht, um sie
zu heilen“.

Natürlich ist diese Auffassung von
der Kirche als des in der Welt
gegenwärtigen, erlösenden Christus
nicht neu. Und doch war etwas
Neues an der Art und Weise, wie
Msgr. Escrivá de Balaguer sie
verstand. Er ging ihr ganz auf den
Grund und zog aus ihr unermüdlich
sämtliche Konsequenzen. Obwohl er
sich zum Beispiel in ungeheuchelter
und einfacher Demut für einen
Sünder hielt, war er sich zugleich
dessen bewußt, daß er als Priester in
persona Christi handelte. Und hier
lag der Grund für sein ausgeprägtes
Verantwortungsbewußtsein: unter
den Menschen personifizierte er auf
geheimnisvolle Weise Christus. Wir
sind Christus, der vorübergeht, sagte
er einprägsam; wir sind Kirche.

Die Lösung der Gegensätze



Das Streben nach der Vereinigung
mit Christus und folglich mit seinem
Mystischen Leib nimmt eine zentrale
Stellung in der Verkündigung von
Msgr. Escrivá de Balaguer ein. Er
wollte jedem Christen, ja jedem
Menschen zutiefst begreiflich
machen, daß jeder einzelne dazu
berufen ist, Glied der Kirche zu
werden, daß alle dazu eingeladen
sind, dem Leib Christi anzugehören,
um in ihm eine ekklesiale Aufgabe zu
erfüllen.

Es handelt sich hiebei um ein Prinzip
von außergewöhnlicher Tragweite,
das drei scheinbare Antagonismen
radikal löst, die in der pastoralen
Praxis nicht immer bewältigt
wurden: den Gegensatz zwischen
Kommunitarismus und
Individualismus, zwischen der
spezifischen Sendung des Priesters
und der des Laien, zwischen
Vertikalismus und Horizontalismus.
Oder, positiv formuliert, das



Ineinander von Gemeinde und
Person, das Zusammenwirken von
Amtspriestertum und allgemeinem
Priestertum, die Verbindung der
göttlichen und der menschlichen
Dimension, des evangelisierenden
und des heiligenden Wirkens der
Kirche.

„Christsein bedeutet, aus Gott
wiedergeboren sein und zu den
Menschen gesandt sein, um ihnen
das Heil zu verkünden.“ Zuerst die
Taufe, die zum neuen Leben gebiert,
die vergöttlicht, die christusförmig
macht: sie ist Werk Christi durch die
Kirche. Dann - aber gleichzeitig - der
Auftrag, Verkünder der frohen
Botschaft für die Menschen zu sein:
Kirche zu sein durch Christus. Aber
dieser Perspektive ist es
unverständlich, einen Gegensatz
zwischen Gemeinde und Person zu
konstruieren - zu fragen, ob die
Gemeinde den Gläubigen konstituiert
oder umgekehrt -, da Christus



sakramental in der Gemeinde und im
einzelnen wirkt: er vereinigt sich mit
jedem Getauften und macht sie alle
solidarisch, indem er sie seinem
Mystischen Leib eingliedert. Der
Christ kann niemals ein Einzelwesen
sein - ein alleinstehender Vers, sagte
der Gründer des Werkes -, denn die
kirchliche Gemeinschaft ist in ihm
gegenwärtig, selbst wenn er sich
physisch auf einen anderen Planeten
begibt.

Was den Fragenkomplex des
Mündigwerdens des Laien betrifft, so
ist allgemein bekannt, wie dieses
bisweilen fälschlich als bloße
Zulassung der Laien zu gewissen
Kulthandlungen, als eine Art
Vorrücken in priesterliche
Positionen, verstanden worden ist.
Aus dem soeben angeführten Text
ersieht man, wie Msgr. Escrivá de
Balaguer die spezifische, positive
Bedeutung der Berufung des Laien,
des Christseins, begriffen hat.



Priester und Laien erfüllen
wesentlich verschiedene ekklesiale
Aufgaben, die weder verwechselt
noch als gegensätzlich aufgefaßt
werden dürfen.

Das dritte angeschnittene Problem
sind die Wechselbeziehungen der
vertikalen und der horizontalen
Dimension in der Kirche: ihr
Verpflichtetsein Gott und den
Menschen gegenüber. Einige wollten
diese Beziehungen irrigerweise als
parallele Linien verstehen; andere
hingegen richtig als Linien, die sich
schneiden und so das Kreuz Christi
darstellen - das Symbol schlechthin
für die Sühne und die Erlösung von
der Sünde. Dies war auch die
Auffassung von Msgr. Escrivá de
Balaguer.

Vorbild für uns alle

Die noch kurze Geschichte der auf
den Abschluß der Konzilsarbeiten
folgenden Jahre hat mit ihren



Wechselfällen bei der Durchführung
seiner Dekrete und nach den bisher
gesammelten Erfahrungen den
Weitblick des Geistes von Msgr.
Escrivá de Balaguer bestätigt. Er hat
das II. Vatikanum ganz ernst
genommen und genau zwischen dem
Antrieb des Heiligen Geistes und den
Versuchen einer rein menschlichen
Interpretation des Konzils
unterschieden. Er ist zum Vorbild
dafür geworden, wie das in den
Konzilsdokumenten entworfene
echte Bild der Kirche verwirklicht
werden kann.

Wegen der Gründung des Opus Dei
allein - das den Menschen die Wege
der Heiligkeit im Umkreis ihrer
täglichen Aufgaben erschlossen hat -
sind wir Msgr. Escrivá de Balaguer
zu besonderem Dank verpflichtet.
Ich bin davon überzeugt, daß man
im Laufe der Zeit in ihm nicht nur
den Gründer sehen, sondern einen
Mann erkennen wird, dessen Leben



auch ganz die Maße des Bildes der
Kirche widerspiegelt: einen
auserwählten Menschen, der - durch
das Opfer seines Lebens und die
Universalität seiner Lehre - zu einem
Vorbild für uns alle geworden ist, ein
Zeichen der ewigen Jugend der
Kirche Christi.

Wege der Erneuerung inmitten
dieser Welt Aus L'Osservatore
Romano, Rom 23.06.1985

Im Oktober dieses Jahres werden es
an die 57 Jahre sein, daß der
spanische Weltpriester Josemaria
Escrivá de Balaguer sein Opus Dei
gründete (2. Oktober 1928). Ein und
ein halbes Jahr später folgte der
weibliche Zweig. Innerhalb des
ganzen „Werkes“ entstand mitten in
der Kriegszeit (Februar 1943) eine
„Priesterliche Gesellschaft vom
heiligen Kreuz“. Die Absicht des
Gründers war es, von Anfang an für
Christen in der Welt neue Wege



religiöser Vertiefung und der
Verinnerlichung aufzuzeigen.
Äußere Umstände waren es - das
heißt der spanische Bürgerkrieg, der
2. Weltkrieg -, die diese Gründung
auf Spanien und Portugal zunächst
beschränkten.

Opus Dei: Eine Personalprälatur

Heute gehören dem Opus Dei - nach
den mir vorliegenden Berichten -
rund 73.000 Mitglieder an. Davon
sind über 1000 Weltpriester; alle
übrigen, das Gros also, sind Laien.
Das Opus Dei hat Niederlassungen
oder Mitglieder in Westeuropa, USA,
Kanada, Australien, Mexiko,
Südamerika, in Teilen Afrikas bis
nach Hongkong. Insgesamt sind es 87
Länder. Diese neue
Gemeinschaftsform, heute als
Personalprälatur nach dem
Kirchenrecht errichtet, hat sich in
kurzer Zeit und sehr rasch
verbreitet.



Auch in der Kirche werden neue
Formen, werden neue Zielsetzungen
kritisch beobachtet und diskutiert.
Diese Erfahrung machte der vor
zehn Jahren (1975) verstorbene
Gründer wie sein Nachfolger, der
Spanier Dr. Alvaro del Portillo. Im
November 1982 wurde das Opus Dei
als erste Personalprälatur nach den
Satzungen des Kirchenrechtes
errichtet. Damit hat das Opus Dei
nach langen Überlegungen seine
rechtliche Form innerhalb der Kirche
gefunden. Diese Tatsache hatte
neuerdings innerhalb der Kirche
eine Diskussion um diesen Weg und
seine Stellung in der Kirche
angefacht. Von manchen Seiten
wurde die Befürchtung laut, es
könnte das „Opus“ zu einer Kirche
innerhalb der Kirche werden.

Das alte Kirchenrecht kannte nur
territoriale Prälaturen, das heißt
vom Ortsbischof mehr oder weniger
unabhängige Gebiete. Das II.



Vatikanurn aber hat den Weg frei
gemacht für einen neuen Typus von
Prälaturen, die nach dem personalen
und nicht nach dem territorialen
Prinzip ausgerichtet sind. Bei einer
solchen Art von Prälaturen im Sinne
des Personalkonzeptes geht es um
die Erfüllung besonderer pastoraler
Ziele und Aufgaben, die mit den
Rechten eines Ortsbischofs zu
vereinbaren sind und daher keine
völlige Autonomie vom Ortsbischof
selber anstreben. Das Opus Dei
existierte bereits seit 1947 als eine
Institution päpstlichen Rechts. Seit
dieser Zeit besaß es - also unter
verschiedenen Päpsten - eine
zentrale Leitung mit einer
notwendigen inneren Selbständigkeit
und Leitungsvollmacht.

Heiligkeit mitten in der Welt: Das
Opus Dei im Vorfeld des Konzils

Das Opus Dei ist kein Orden.
Während nämlich die Orden in der



Kirche früher als „Stand der
Vollkommenheit“ bezeichnet wurden
und heute „gottgeweihtes Leben“
heißen, ist das Opus Dei bestrebt,
einen Gedanken hervorzuheben, mit
dem sich auch das letzte Konzil
eingehend befaßt hat; das heißt, daß
Laien mitten in der Welt und in
ihrem Beruf nach Vollkommenheit,
Heiligkeit streben können und sollen.
Dieses soll möglich sein, ohne den
Beruf in der Welt, die Familie
aufzugeben. Dabei geht es hier nicht
um einen besseren, sondern um
einen anderen Weg als den, den die
Orden gehen. Diese neue Idee, dieser
neue Weg in der Kirche erklärt wohl
auch die rasche Ausbreitung dieser
Form des Laienapostolates. Das Opus
Dei selbst weist darauf hin, daß seine
Geschichte, sein Werden
mitverwoben war mit den
Vorarbeiten für das II. Vatikanum. In
der Dogmatischen Konstitution über
die Kirche (Lumen gentium, Nr.
40-42) heißt es: jedem ist es also klar,



daß alle Christgläubigen jeglichen
Standes oder Ranges zur Fülle des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe berufen sind...
Alle Christgläubigen werden also in
ihrer Lebenslage, ihren Pflichten und
Verhältnissen und durch dies alles
von Tag zu Tag mehr geheiligt... Alle
Christgläubigen sind also zum
Streben nach Heiligkeit und ihrem
Stand entsprechender
Vollkommenheit eingeladen und
verpflichtet.“

Mit gutem Grund können heute die
Mitglieder des Opus Dei darauf
hinweisen, daß ihr Gründer bereits
1928 ähnliche Gedanken
ausgesprochen hatte, wenn er
schrieb: jeder Getaufte ist zum vollen
Maß des christlichen Lebens, zur
Fülle der Teilhabe am Erlösungswerk
berufen. Diese Berufung spielt sich in
einer ‚Einheit des Lebens’ ab, d. h.
der Einsatz in der Welt und die
Verbundenheit mit Gott schließen



einander nicht aus, sondern können
und sollen ein harmonisches Ganzes
bilden: Der Christ sucht im Gebet
und in den Sakramenten eine
persönliche Beziehung zu Gott; er
wird auf diese Weise mehr und mehr
in Christus umgestaltet und als
solcher wendet er sich mit vollem
Einsatz der Erfüllung aller ihm
zustehenden irdischen Aufgaben in
der Welt zu. So ist er persönlich frei,
persönlich verantwortlich, in einem
dauernden und wachen Hinhören
auf die Stimme des gutgebildeten
Gewissens, welches den Anruf
Gottes, den Willen Gottes für den
einzelnen durch die Umstände des
Lebens kundtut.

Das allgemeine Priestertum aller
Gläubigen: Grundlage des Apostolats

So gesehen ist der Laie nicht bloß zu
„Hilfeleistungen“ für den Klerus da,
sondern er ist selbst Kirche, indem er
lebendiges Glied des pilgernden



Gottesvolkes ist, durch die Taufgnade
besiegelt mit dem allgemeinen
Priestertum Christi und somit
befähigt, selbst direkt am
Erlösungswerk mitzuwirken;
mitzuwirken durch beständiges
Gebet, durch ein auch beschauliches
Leben mitten im Trubel des Alltags,
wo die Arbeit auf Gott und zur Ehre
Gottes ausgerichtet ist und so selbst
wieder zum Gebet werden kann.

So gesehen kann die tägliche Arbeit
der Ort sein, wo der einfache
Gläubige seinem Mitmenschen
begegnet, wo er ihm in aller
Einfachheit und durch die
persönliche Freundschaft und
Zuwendung etwas vom Lichte der
Lehre Christi mitzuteilen versucht;
wo er ihm hilft, den Weg zu Gott zu
finden. Wo die Predigt des Priesters
nicht mehr gehört wird, dort kann
das Wort eines Freundes gehört
werden, wenn er seinem Freund die
Hand reicht und ihn so behutsam der



Wärme des Glaubens nähert. Wer
imstande ist, das persönliche
Apostolat so spontan und in jeder
Situation aus innerern Antrieb
auszuüben, der vermag auch auf
Grund seiner „priesterlichen Seele“,
die jeder Getaufte hat, durch den
lebendigen Umgang mit Gott, ein
Vertreter des Laienapostolates im
Sinne des Konzils zu sein. Das
allgemeine Priestertum der
Gläubigen soll daher im Opus Dei
eine gelebte Wirklichkeit sein. Dieses
ist vom sakramentalen
Amtspriestertum wesentlich
verschieden, wie es ebenfalls das
Konzil festhält.

Die Mitglieder der Opus Dei sehen, so
wie ihr Gründer Escrivá, das
allgemeine Priestertum der
Gläubigen und das sakramentale
Amtspriestertum voneinander
verschieden, aber in jenem
„organischen Zusammenhang“, wie
es etwa auch im Canon 296 des



neuen Kirchenrechtes über die
Personalprälaturen festgehalten
wird. Das heißt: das persönliche
Apostolat der Laien hat dort
Grenzen, wo die „sakramentale
Mauer“ beginnt, das heißt, wo der
Priester benötigt wird, dem
Menschen im Namen Gottes die
Sünden zu verzeihen, das Meßopfer
zu feiern, die Gnadenmittel
auszuspenden, die Christus seiner
Kirche anvertraut hat.

In der durch das neue Kirchenrecht
gesetzten Ordnung wird durch das
Opus Dei keine Loslösung von der
Jurisdiktion des Bischofs angestrebt.
Die Priester des Opus Dei sind - auch
nach Aussage der obersten Leitung -
voll und ganz Weltpriester, auf
Grund ihrer Ausbildung, ihres
Geistes, ihrer Mentalität sowie durch
die Art und Weise, wie sie ihr Amt
ausüben. Sie sollen, so empfiehlt
ihnen die gleiche Leitung, „die
brüderliche Einheit mit den übrigen



Priestern, der jeweiligen diözesanen
Priesterschaft, erleben und fördern“.
Im Vordergrund steht, wie gesagt, die
große Zahl der im Apostolat tätigen
Laien. Ihre Abhängigkeit vom
Prälaten des Opus Dei bezieht sich
auf die „asketischen, apostolischen
und bildungsmäßigen
Verpflichtungen“, die sie mit der
Eingliederung in die Prälatur
übernommen haben. Ansonsten sind
sie auf Grund ihrer Pflichten als
Christen und katholische
Staatsbürger angehalten, in ihren
Diözesen tätig zu sein. Durch ihr
christliches Zeugnis, durch ein
intensives Leben aus dem Glauben,
durch das Prestige ihres Berufes
müßten sie eine Verstärkung des
Laienapostolates in der Diözese sein.

Im neuen Kirchenrecht (can. 2255, 5
1) heißt es in bezug auf Pflichten und
Rechte der Laien: „Da die Laien wie
alle Gläubigen zum Apostolat von
Gott durch die Taufe und die



Firmung bestimmt sind... haben sie
die allgemeine Pflicht mitzuhelfen,
daß die göttliche Heilsbotschaft von
allen Menschen überall auf der Welt
erkannt und angenommen wird.
Diese Verpflichtung ist umso
dringlicher unter solchen
Umständen, in denen die Menschen
nur durch sie das Evangelium hören
und Christus kennenlernen können“.
Sie haben aber auch, so heißt es im
§2 des gleichen Canon, „die
besondere Verpflichtung, die
Ordnung der zeitlichen Dinge im
Geiste des Evangeliums zu gestalten
und zur Vollendung zu bringen und
so... bei der Ausübung weltlicher
Aufgaben Zeugnis für Christus
abzulegen“.

Eine Bereicherung für die gesamte
Kirche

Wenn so Männer und Frauen des
Opus Dei versuchen, ihre Ideale den
Verwandten, Kollegen und Freunden



welterzugeben, und sie so zu einer
intensiveren Teilnahme auch am
Leben und den Aktivitäten ihrer
jeweiligen Pfarrgemeinde bewegen,
so gereicht ein so gesehenes
Laienapostolat auch den Diözesen
zum Nutzen. Sie ziehen nicht zuletzt
Gewinn aus den christlichen
Familien, die solche Männer und
Frauen gründen; sie ziehen aber
auch Gewinn aus den Berufungen
zum Priestertum und zum
Ordensleben, die aus solchen
Lalengemeinschaften hervorgehen
können. Dazu stellt der Nachfolger
des Gründers, Prälat del Portillo,
heute fest: „Darüber hinaus werden
die Initiativen, die die Mitglieder des
Opus Dei in aller Welt zusammen mit
vielen anderen Mitbürgern, auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen,
auf dem Gebiet der Sozialhilfe, der
Erziehung und der Entwicklung ins
Leben rufen, für die ganze
Gesellschaft von Nutzen sein.“ Die
mögliche Verflochtenheit dieser Art



des Laienapostolates mit der Diözese
soll auch dadurch unterstrichen
werden, daß Menschen aller Berufe
sowie der verschiedensten sozialen
Herkunft dem Opus Dei angehören.

Wenn neue Bewegungen in der
Kirche entstehen - solches gilt wohl
auch von den sogenannten
charismatischen
Erneuerungsbewegungen innerhalb
der Kirche -, so kommt es zu
kritischen Auseinandersetzungen,
kritischen Befragungen, manchmal
auch zu konkurrenzartiger
Nervosität, Alles Neue, Echte,
Gesunde, das in der Kirche aufbricht,
wenn es vom Geiste Gottes inspiriert
ist, wird sich durchsetzen als eine
erneuernde Kraft in der Kirche. Das
Ringen jedes einzelnen um die ganze
Erfüllung der ihm zukommenden
Pflichten, im Streben nach einem
heiligen Leben bewirkt eine
Erfrischung und Verjüngung des
Gottesvolkes von innen her. Das



geschieht in aller Stille, aber
beständig unter dem Antrieb des
Heiligen Geistes. So gesehen ist es
kein Zufall, daß der Herr der Kirche
die Gründung des Opus Dei gerade
für den Beginn unseres Jahrhunderts
vorsehen wollte. Für die Entwicklung
der Kirche, des Laienapostolates in
der Welt von heute, sollte es
Schrittmacher einer vom Konzil
angestrebten Erneuerung sein.

Das Werk, dem Prälat Escrivá de
Balaguer sein Leben bis zum letzten
Atemzug gewidmet hat, hat sich vor
und nach dem Konzil als ein
lebendiges und wirksames
Pastoralmodell der apostolischen
Zusammenarbeit zwischen Priestern
und Laien erwiesen; es hat die
Verflechtung des allgemeinen
Priestertums mit dem
Amtspriestertum ohne Verwischung
der Rollen Lind Aufgaben vorgelebt.
Dadurch kann es der Kirche als ein
wahres Werkzeug Gottes dienen.



Voll und ganz Priester Am
15.08.1978 im nordspanischen
Wallfahrtsort Torreciudad bei der
Priesterweihe von sechzig Mitgliedern
des Opus Dei aus siebzehn Nationen. –
Zu Beginn des Weihegottedienstes
wurde ein Brief des damaligen
Generalpräsidenten und nachmaligen
Prälaten des Opus Dei, Dr. Alvaro del
Portillo, verlesen. Danach wandte sich
Kardinal König an die
Weihekandidaten und ihre
Angehörigen. Dabei gedachte der
Erzbischof von Wien auch Papst Pauls
VI., der am 6. August 1978 verstorben
war. – Im Jahre 1978 feierte das Opus
Dei das fünfzigste Jahr seines
Bestehens. Begrüßung

Gestattet mir allem zuvor, ein paar
Worte der Begrüßung an euch zu
richten, die ihr heute zu Priestern
des Opus Dei geweiht werdet, an
eure Eltern und Verwandten und an
alle, die in diesem für euer Leben so
entscheidenden Augenblick mit euch



sind; in einem entscheidenden
Augenblick auch für das Leben der
ganzen Kirche, wie der Vater euch
soeben erklärt hat. Deshalb wollen
wir in dieser Zeremonie mit allen
Kräften des Herzens die Fürsprache
der allerseligsten Jungfrau Maria
suchen, die heute mit Leib und Seele
in den Himmel aufgenommen
wurde, um für die ewige Seelenruhe
des Heiligen Vaters, Papst Pauls VI.,
zu beten und für die Person, die der
Heilige Geist zur Leitung unserer
Mutter, der Kirche, nach Gottes
Willen berufen wird. Und wir
werden auch für euch bitten, liebe
Weihekandidaten, damit ihr „immer
treue, fromme, gelehrte,
aufopferungsvolle und frohe
Priester“ seid, wie euer Vater und
Gründer das gewünscht hat.

Predigt

Wir feiern heute das Hochfest der
Aufnahme der allerseligsten



Jungfrau Maria in den Himmel - die
endgültige und vollkommene
Verherrlichung der Mutter Gottes.
Alle Feste unserer Herrin sind Tage
innigen Jubels für die Christen. Aber
heute gibt es einen ganz besonderen
Anlaß für diese christliche Freude:
die Priesterweihe einer großen
Gruppe von Mitgliedern des Opus Dei
- Anlaß zum Jubel für die ganze
Kirche.

Wir sind in Torreciudad, in einem
Marienheiligtum, dessen Bestand
sich aus dem Glauben und der Liebe
von Msgr. Escrivá de Balaguer zur
allerseligsten Jungfrau erklärt,
wenige Meter nur entfernt von der
Gnadenstätte, zu der ihn seine Eltern
von Barbastro heraufgebracht
hatten, um der Mutter Gottes für die
Heilung dessen zu danken, der nach
Gottes Willen einen neuen und
fruchtbaren Weg in der Geschichte
der Kirche beschreiten sollte.



Vom Elternhaus Msgr. Escrivás de
Balaguer, dessen wir in dieser
glücklichen Stunde mit Dankbarkeit
und Bewunderung gedenken, wendet
sich unser Blick den Familien der
Mitglieder des Opus Dei zu, die heute
zu Priestern geweiht werden sollen -
ganz besonders ihren Eltern. Ihnen
gilt unser Glückwunsch für die Ehre,
die Gott ihnen erwiesen, und für das
Vertrauen, das er ihnen geschenkt
hat, ihnen gebührt die Dankbarkeit
der ganzen Kirche, denn sie sind es,
denen - wie der Gründer des Opus
Dei gelehrt hat - ihre Kinder neunzig
Prozent ihrer Berufung verdanken.

Ein neues Glied wird heute der
bewundernswerten Kette von
Priesterweihen angefügt, die
Menschen gespendet werden, welche
auf lange Jahre der Erfahrung in den
verschiedensten Berufzweigen der
Gesellschaft zurückblicken. Diese
ununterbrochene Reihe von Weihen
stellt eine große Hoffnung dar,



besonders in einer Zeit, da man
überall auf der Welt die dringende
Not an Priestern spürt. Die heutige
Priesterweihe ist also ein weiteres
Glied dieser Kette, zugleich aber hebt
sie sich von den anderen ab, denn
wir stehen im fünfzigsten Jahr der
Geschichte des Opus Dei, in einem
Jahr, das der gegenwärtige
Generalpräsident des Werkes für die
Mitglieder zum Marianischen Jahr
erklärt hatte. Deshalb legen wir jetzt
unserer lieben Frau von Torreciudad
unsere Dankbarkeit für die
Gründung des Opus Dei zu Füßen,
die gesteigert wird durch den Dank
für diese Neupriester, die unser Herr
in seiner Barmherzigkeit heute der
Kirche schenkt.

Jeder Christ hat Anteil am
allgemeinen Priestertum der
Gläubigen, das er im Sakrament der
Taufe empfängt. Und diese
Mitglieder des Opus Dei bemühen
sich seit Jahren, wie alle Töchter und



Söhne von Msgr. Escrivá de Balaguer,
darum, dieses Priestertum in die Tat
umzusetzen, und zwar „mit einer
wahrhaft priesterlichen Seele und
echter Laienmentalität“, wie sich der
Gründer stets ausgedrückt hat.

Aber das Weihesakrament gewährt
eine neue, vom allgemeinen
Priestertum der Gläubigen
wesentlich verschiedene Teilhabe am
Priestertum Jesu Christi, der der
einzige Mittler zwischen Gott und
den Menschen ist (vgl. 1 Tim 2,5). Die
Priester machen, um es genauer zu
sagen, Christus auf Erden
gegenwärtig, insofern er das Haupt
der Kirche ist, von dem das
übernatürliche Leben auf die
Menschen herabsteigt und durch
welches sich von den Menschen zu
Gott Vater das Opfer des Lobes und
Dankes, der Sühne und der Bitte
erhebt - die heilige Messe. Und auf
die heilige Messe, in der das



Keuzesopfer erneuert wird, ist das
ganze Leben der Kirche hingeordnet.

Die Welt braucht dringend Priester,
die das Wort Gottes mit Überzeugung
verkünden - Priester, die - wie Msgr.
Escrivá de Balaguer oft wiederholt
hat - „nur von Gott sprechen“ und so
dem menschlichen Geist die
heilende, die befreiende Wahrheit
(vgl. Joh 8,32) bringen; die einzige
Wahrheit, die dem Leben und dem
Tod, der Gesundheit und der
Krankheit, der Freude und dem
Schmerz einen Sinn verleiht.

Dringend nötig ist es auch, daß die
priesterliche Tätigkeit der Predigt
und der Seelenführung
hauptsächlich darauf abzielt, die
Menschen gut vorbereitet zum
Empfang der Sakramente zu führen,
allem zuvor der Allerheiligsten
Eucharistie und der Buße. „Der
Priester ist in erster Linie“ - das sind
Worte Seiner Heiligkeit Papst Pauls



VI. - „auf die Feier des
eucharistischen Opfers hingeordnet,
bei dem er - in persona Christi et in
nomine Ecclesiae - Gott auf
sakramentale Weise das Leiden und
den Tod unseres Erlösers darbringt,
um es gleichzeitig zu übernatürlicher
Nahrung für sich und die Gläubigen
werden zu lassen“ (Ansprache, 21. 2.
1966, in „L'Osservatore Romano, 22.
2. 1966“, S. 1).

Wie für alle Christen ist auch für den
Priester die Allerheiligste Eucharistie
das Wichtigste im Leben, denn die
heilige Messe bildet - wie der
Gründer des Opus Dei immer gelehrt
hat und wie später vom II.
Vatikanum verkündet wurde - die
Mitte und die Wurzel des
christlichen Lebens (vgl. Dekret
Presbyterorum Ordinis, Nr. 14).

Die Spendung des Bußsakramentes
bildet eine weitere spezifische und
wesentliche Aufgabe des Priesters



(vgl. Dekret Presbyterorum Ordinis,
Nr. 13). Beim Bußsakrament erfüllt
der Priester als Werkzeug Christi
seine Aufgabe als Richter, der durch
die Vergebung der Sünden die
göttliche Barmherzigkeit austeilt;
aber er handelt auch als Hirte und
Lehrer, als Vater und Arzt der Seelen.
In dieser unserer Welt, die - wie der
Heilige Vater Paul Vl. es formuliert
hat - „sich nicht nur scheut, die
Sünde als das zu betrachten, was sie
ist, sondern sogar vermeidet, von ihr
zu sprechen“ (Ansprache, 8. 3. 1972,
„lnsegnamenti di Paolo VI“, Band X,
S. 223), muß die großzügige
Verfügbarkeit des Priesters für die
Spendung des Bußsakramentes
immer mehr dazu beitragen, das
eingeschläferte Sündenbewußtsein
zu wecken und die Bedeutung des
sittlich Bösen zu erfassen - und zwar
als eines Übels, von dem Gott uns
durch seine Barmherzigkeit befreit.



Liebe Weihekandidaten! Ihr wißt
genau, was das Priestertum ist, das
ihr empfangen sollt, und worin seine
Sendung besteht. Ihr wißt es nicht
nur auf Grund eurer theologischen
Studien. Ihr wißt es, weil Gott euch
die Gnade geschenkt hat, das Leben
eines vorbildlichen Priesters gekannt
und seine Lehre vernommen zu
haben - das Leben und die Lehre
eures Gründers, den auch ich
persönlich gut gekannt habe und
dessen Freundschaft mir zuteil
geworden ist.

Deshalb möchte ich jetzt mit wenigen
Worten zusammenfassen, was ich
euch sagen möchte: Fragt euch
unentwegt, in jedem Augenblick
eures priesterlichen Wirkens: Wie
würde unser Vater handeln? Und
handelt dann genauso, mit der
Gnade Gottes. Ahmt seine
unerschütterliche Treue zu Gott, zur
Kirche und zum Papst nach, die feste
Milde seiner Frömmigkeit, die



Erhabenheit und Klarheit seiner
theologischen und juridischen Lehre,
den Heroismus seiner Hingabe, die
geprägt war von einer eifrigen und
energischen Demut, die
übersprudelnde Freude seines
immer jungen Herzens.

Neben der Erinnerung an Msgr.
Escrivá de Balaguer lebt in uns der
Gedanke an seinen Nachfolger als
Generalpräsident des Opus Dei, Don
Alvaro de Portillo. Seiner Person
gedenke ich jetzt in aufrichtiger
Dankbarkeit für die Ehre, die er mir
durch seine Einladung erwiesen, und
die Freude, die er mir damit bereitet
hat, dieser Generation von Priestern
im Jubiläumsjahr des Opus Dei die
bischöflichen Hände aufzulegen. Für
euch, liebe Weihekandidaten, ist Don
Alvaro, der jetzt euer Vater im Werk
ist, der Inbegriff eines absolut treuen
Sohnes Msgr. Escrivás de Balaguer.
Deshalb stellt für euch die Einheit
mit seiner Person und der Gehorsam



ihm gegenüber eine klare
Orientierungshilfe, eine sichere
Führung für euren priesterlichen
Dienst im Rahmen der spezifischen
Tätigkeiten des Opus Dei dar, durch
die ihr von nun an weiter Gott, der
Kirche, dem Papst, den Bischöfen
und allen Menschen dienen sollt.

So möge es kommen, und darum
bitten wir Gott auf die Fürsprache
der allerseligsten Jungfrau Maria,
Turris Civitatis.

Klärende und festigende Kraft in
der Kirche Interview mit Alberto
Michelini, ausgestrahlt am 01.10.1978
vom italienischen Fernsehen RAI im
Rahmen der Reportage I cammini
divini della terra anläßlich des
fünfzigsten Jahrestages der Gründung
des Opus Dei Frage: Eminenz, Sie
haben den Gründer des Opus Dei
gekannt. Welchen Eindruck haben Sie
von ihm gewonnen? Kardinal König:
Ich habe den Gründer des Opus Dei



bereits zu Beginn des Zweiten
Vatikanischen Konzils
kennengelernt, am Sitz des Opus Dei
in der Viale Bruno Buozzi in Rom,
und ich war von der ersten
Begegnung an fasziniert von seiner
Persönlichkeit, seiner
Liebenswürdigkeit. Seine
Menschlichkeit hat mich sehr
angezogen, wir haben uns, so darf
ich vielleicht sagen, sehr rasch sehr
gut verstanden. Wir haben über
Wien, über den Osten gesprochen,
und ich habe dann eigentlich zum
ersten Mal Informationen über das
Opus Dei aus erster Hand
bekommen. Früher war das für mich
so ein vager Begriff, erst damals habe
ich etwas Näheres darüber gehört,
und das führte dann auch zu einer
Aussendung von Mitgliedern des
Opus Dei nach Wien und zu einer
Entfaltung des Opus Dei in Wien.

Frage: Monsignore Escrivá hat seit
dem Gründungstag des Opus Dei am



2. Oktober 1928 eine
Laienspiritualität verbreitet, die im
Zweiten Vatikanum, vor allem in
„Lumen Gentium“, eine feierliche
Bestätigung fand. Wie sehen Sie die
Bedeutung des Opus Dei in der
heutigen Situation der Kirche?
Kardinal König: Ja, es ist, glaube ich,
das vierte Kapitel von „Lumen
Gentium“, wo gerade von der
Aufgabe der Laien in der Kirche
gesprochen wird, und ich stimme
ganz mit Ihnen überein, daß
Monsignore Escrivá bereits damals
vorweggenommen hat, was
eigentlich in diesem vierten Kapitel
sehr ausführlich dargestellt wird. Ich
habe den Eindruck, daß er zwei
Elemente in der Laienspiritualität
besonders hervorgehoben und ihnen
in seinem Werk auch eine besondere
Bedeutung zugemessen hat; das ist
einerseits der Hinweis auf die
Sauerteigaufgabe der Gläubigen, der
christlichen Laien in der Welt, und
andererseits die Durchdringung der



zeitlichen Dinge mit christlichem
Geist, soweit sie eben in den
Lebensbereich des Laien und in den
Berufsbereich des Laien gehören.
Und ich habe den Eindruck, daß
gerade die nachkonziliare Zeit zeigt,
wie sehr diese Auffassung der
Laienspiritualität des Opus Dei in das
Geschehen der Unruhen nach dem
Konzil eingegriffen hat, wie hier eine
geistige Kraft erstanden ist, die
klärend und festigend in der Kirche
gewirkt hat.

Kardinal König begrüßt
Heiligsprechung Escrivas Wiener
Alterzbischof betont in „Vanguardia“
– Interview: „Es dauerte, bis das Opus
Dei seinen Platz innerhalb der Kirche
gefunden hat“

Aus Kathpress, Wien – Barcelona
21.12.2001

Positiv hat Kardinal Franz König zur
bevorstehenden Heiligsprechung des
Opus Dei–Gründers Josemaria



Escriva (1902-1975) Stellung
genommen. „Ich freue mich über alle
neuen Heiligen, die kanonisiert
werden. Die Heiligsprechung
bedeutet, dass Escriva nicht nur eine
sonderbare Figur am Rande ist,
sondern zum 'Schatz' der Kirche
gehört“, sagte der Wiener
Alterzbischof in einem Interview für
den Wien–Korrespondenten der
spanischen Tageszeitung „La
Vanguardia“, Ricardo Estarriol. Der
spanische Journalist, selbst Mitglied
des Opus Dei, ist seit 40 Jahren
„Vanguardia“-Korrespondent in
Wien und Osteuropa. (...)

Kardinal König sagte in dem
„Vanguardia“-Interview über das von
Escriva im Jahre 1928 gegründete
Opus Dei, dass gegenüber dieser
Initiative „wie auch sonst immer
dann, wenn in der Kirche etwas
Neues entstanden ist“, im ersten
Moment eine „gewisse Skepsis“
geherrscht habe. „Die Menschen



fragen: Was wollen sie? Wer sind sie?
Was steckt dahinter? Es hat ja in der
Geschichte viele vielversprechende
Bewegungen gegeben, die bald
verpufft oder in einen sektenhaften
Charakter abgeglitten sind. Es ist
nicht leicht, sich an Menschen zu
wenden, die negativ-zweifelnd sind.
Dazu bedarf es der Zeit und der
Geduld. Und das Opus Dei hat am
eigenen Leib erlebt, was es bedeutet,
bis man seinen Platz innerhalb der
Kirche gefunden hat“, so König.

Kardinal König berichtete, dass er
während seiner Teilnahme am
Zweiten Vatikanischen Konzil Escriva
kennen gelernt habe: „Er war ein
Mensch, der meiner Ansicht nach
eine geistige Größe ausgestrahlt hat.
Er interessierte sich für das Konzil,
er reiste viel, und er war am
Apostolat der Laien interessiert. Er
sprach viel über das, was in der Welt
vorging“.



Nach Einschätzung Königs besteht
die zentrale Leistung Escrivas in
seiner Pionierarbeit bei der
Neuentdeckung der Rolle des
christlichen Laien. Auch der Wiener
Opus-Dei-Pionier Joaquin Frances -
der erste Priester des Opus Dei, der
1957 nach Wien gekommen war -
habe die Präsenz in der
nichtklerikalen Sphäre verkörpert.
„Als ich hörte, dass Joaquin Frances
spanischer Nationalmeister in Salto
und Trampolin war, habe ich
gedacht: Fantastisch; die Kirche ist
also nicht nur im Stephansdom
präsent, sondern auch in der Welt
des Sports“, so König.

Konzil und Josemaría begegnen
sich als Werkzeug und Zeuge für
die Kirche Ansprache nach der
Enthüllung einer Escrivá-Gedenktafel
im Studentinnenheim Währing

Wien 30.01.2003



Darf ich im Anschluss an die
Enthüllung ein paar Worte zu diesem
seltenen Anlass an Sie richten. Ich
bin, wie ich schon Gelegenheit hatte
anderweitig zu erzählen, dem
heiligen Gründer des Opus Dei vor
Jahren während des Konzils
begegnet als einem Priester aus
Spanien, der große Reisen machte.
Ich wurde einige Male zu einem
Mittagessen in seinen Kreis
eingeladen, einen kleinen
Freundeskreis. Ich hatte damals aber
keine Ahnung, dass ich es mit dem
Gründer des Opus Dei zu tun hatte.
Er hat wenig davon gesprochen. Ich
habe nur aus Andeutungen
entnehmen können, es gehe hier um
das Laienapostolat, das heißt um die
Mitverantwortung der Laien in der
Kirche, ein Gedanke, der uns damals
sehr beschäftigte, denn wir waren in
der Vorbereitung, am Beginn des
Vatikanischen Konzils. Auf Grund
meiner persönlichen Erfahrungen
war ich sehr davon überzeugt: Die



Kirche, das sind nicht nur die
Priester. Denn so hatte ich es noch
als Kind erlebt: Die Kirche, das sind
die Pfarrer, und die anderen sind die
Herde Christi.

Ich freue mich, dass dieser Gedanke,
den ich damals so auch in diesem
kleinen Freundeskreis feststellen
konnte, dann im Konzil regelrecht
lehrmäßig aufgegriffen wurde und
heute in Konzilsdokumenten zu lesen
ist. Damit Sie mir auch glauben, habe
ich mir aus dem Konzilsdokument –
der Dogmatischen Konstitution über
die Kirche – zwei Sätze
herausgeschrieben. Sie können sie
im Kapitel 4 über die Laien
nachlesen. Konzilstexte – ich darf das
vielleicht auch hier nebenbei
erwähnen – soll man nicht nur in der
Bücherei stehen haben und
gelegentlich sagen, da sind die Texte.
Vielmehr lade ich ein zum
Überlegen, zum Besprechen. Ich tue
das auch in den Pfarren immer



wieder. So kann man sich mit den
Texten ein bißchen vertraut machen,
denn da sind immer Anregungen
drinnen. Man kann sie nicht so wie
einen Roman lesen, sondern man
muss ein bisschen auswählen,
wieder lesen, darüber reden.

Also zwei Sätze, die den Gedanken
des damals doch neuen – nicht
neuen, aber vergessenen – Aspektes
der Kirche bewusst machen wollten:
Die Kirche wird getragen durch die
Verantwortung von Priestern und
Laien. Der eine Satz aus Kapitel 4:
„Die geweihten Hirten” – das sind die
Bischöfe – „wissen sehr gut, wie viel
die Laien zum Wohl der ganzen
Kirche beitragen” – können und auch
sollen.

Und der andere Satz im selben
Kapitel, Nr. 33, ist ein sehr schöner
Text, der von den Bischöfen damals
beschlossen wurde und den ich
gerne wiederhole: „Die Laien sind



besonders dazu berufen, die Kirche
an jenen Stellen und in den
Verhältnissen anwesend und
wirksam zu machen, wo die Kirche
nur durch sie das Salz der Erde
werden kann. So ist jeder Laie kraft
der ihm geschenkten Gaben Zeuge
und lebendiges Werkzeug der
Sendung der Kirche.”

Denn viele Menschen haben nur auf
diese Weise die Möglichkeit,
überhaupt zu erfahren, dass man in
dieser Gemeinschaft des Glaubens
leben kann, dass man da zu Hause
ist.

Daher darf ich noch auf zwei Worte
hinweisen. Einmal, dass die Laien
„Zeugen” sind, das heisst nicht
Prediger, sondern jeder schlicht und
einfach in seinem Beruf, in seiner
Familie, in seiner Freizeit, in der
Öffentlichkeit und im Privaten. Dass
man als Christ schlicht und einfach
lebt. Ich bin einmal darauf



aufmerksam gemacht worden. Es
war eine Familie in Korea, die mir
erzählt hat, wieso sie katholisch
geworden sind. Eine gut bekannte
Familie in der Nachbarschaft war ein
bisschen anders als die anderen. Sie
haben sich gefragt: Sie sind eine
nette Familie – nicht ganz so wie wir,
aber nett. Da haben sie sich den Mut
genommen und gefragt: Ihr seid
nicht ganz so wie wir, aber ihr seid
nett. Aber wieso seid ihr so? Die
Antwort: Wir sind eine katholische
Familie. – Also ein sehr schönes
Beispiel, wie diese Zeugenschaft
heute wirkt.

Und „Werkzeug”: Man kann durch
ein Wort sehr guttun, durch ein
kurzes Gespräch – ohne zu meinen,
ich muss da jetzt predigen. Wenn ich
hier ein bißchen ausführlich darauf
hinweise, bitte ich zu verstehen, dass
es mir ein persönliches Anliegen ist.
Und ich freue mich, dass gerade Ihre
Gemeinschaft des Opus Dei diesen



Gedanken, der dann beim Konzil
aufgegriffen wurde, damals schon
durch den Gründer zum Keimen
gebracht hat. Schon damals war es
nicht leicht, die politischen
Umstände in Spanien waren ganz
anders, es war schwierig.

Daher möchte ich in diesem Kreis
vor dieser Inschrift meinen
persönlichen Dank dafür bekunden,
dass sich hier Konzil und Josemaría
gewissermaßen begegnen, um
Werkzeug und Zeuge für die Kirche
zu sein.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/zum-tode-des-fruheren-
erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/

(16.12.2025)

https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-tode-des-fruheren-erzbischofs-von-wien-in-dankbarkeit/

	Zum Tode des früheren Erzbischofs von Wien in Dankbarkeit

