opusdei.org

Bis zum Innersten
der Person gelangen
- die Rolle der
Gefiithle (I)

Manche Menschen stellen sich
unter Bildung so etwas wie
Bescheidwissen vor. Dieses
Kon-zept reicht jedoch nicht
aus, um zum Innersten des
menschlichen Herzens zu
gelangen. Dafiir ist Bildung im
Sinne vom Seinkonnen
vonnoten. Denn die Zielsetzung
ist hoch: sich ganz in das
Geheimnis Christi
hineinbegeben und zulassen,
dass die Gnade uns allméahlich
Thm gleichgestaltet.



31.12.2018

Jesus Christus ist die Liebe unseres
Lebens, nicht die grojste von allen,
sondern diejenige, die jeder anderen
Liebe Sinn verleiht, ebenso wie allen
unseren Interessen und Vorlieben,
allen Mihen und Initiativen, der
Begeisterung und dem Ehrgeiz, die in
unserem Herzen sind. So ist es fiir
unserer geistlichen Leben
wesentlich, dass Christus im
Mittelpunkt steht[i]: Er ist der Weg,
um mit dem Vater und dem Heiligen
Geist verbunden zu sein, in Thm
enthullt sich das Geheimnis, <wer
der Mensch ist>[ii] und wozu er
gerufen ist. Wer mit Christus durchs
Leben geht, gelangt zu mehr
Selbsterkenntnis und auch zu einem
tieferen Verstindnis des
Geheimnisses seiner eigenen Person.
Wenn wir also zulassen, dass Jesus
die Mitte unseres Lebens ist, dann



entdecken wir den menschlichen und
christlichen Wert der verschiedenen
asketischen Mittel neu und gelangen
zum Innersten der menschlichen
Person: dem Verstand, dem Willen,
dem Herzen und seinen Beziehungen
zu den anderen/iii].

Die Person, der wir ndherkommen
wollen, das sind wir selbst und alle,
denen wir in Freundschaft
verbunden sind. Die Bildung, die wir
empfangen und erteilen, soll den
Verstand, den Willen und die Gefiihle
erreichen, ohne dass ein Aspekt am
Rande bleibt oder im Schatten der
anderen steht. In diesem Artikel
nehmen wir vor allem die Bildung
der Gefiihlswelt in den Blick, wohl
wissend, wie wichtig es ist, dass sie
sich auf eine gute intellektuelle
Bildung stiitzt. Wenn wir die
Bedeutung einer ganzheitlichen
Bildung erfasst haben, verstehen wir
eher, wie wahr es ist, was der HI.



Josefmaria damit meinte, dass Treue
und Gluck eins sind[iv].

Sich bilden, um einszuwerden mit
Christus

Bildung ist fiir manche Menschen
identisch mit Wissen. Gut gebildet ist
demgemaf jemand, der in seinem
Leben solides theologisches,
asketisches und berufliches Wissen
erworben hat. Aber dieses Konzept
genugt noch nicht. Wenn man zum
Innersten eines Menschen
vordringen will, muss es um die
Bildung seines Wesens gehen. Wer
gut ist in seinem Beruf, hat das
know-how, das sein Beruf verlangt,
aber er besitzt noch mehr: Er hat
Gewohnheiten — Seinsweisen —
entwickelt, die ihn befdahigen, dieses
Wissen und diese Technik
anzuwenden. Es ist die Art und
Weise, mit anderen umzugehen, sich
auf die Arbeit zu konzentrieren,
Punktlichkeit, Ausdauer, auch das



Verarbeiten von Erfolg und
Misserfolg.

Ahnlich heifdt ein guter Christ zu
sein, nicht blofd — gemais der eigenen
Stellung in Kirche und Gesellschaft -
die Lehre uiber die Sakramente und
das Gebet sowie die allgemeinen
moralischen und beruflichen
Richtlinien zu kennen. Es geht um
ein viel hoheres Ziel, namlich
einzutauchen in das Geheimnis
Christi, seine Weite und Tiefe
erkennen (s.Eph 3, 18), zulassen, dass
Sein Leben in uns Gestalt annimmt,
sodass wir mit dem hl. Paulus sagen
konnen: Nicht mehr ich lebe,
Christus lebt in mir (Gal 2, 20). Das
heifst, alter Christus, ipse
Christus[v] werden, zulassen, dass
die Gnade uns nach und nach
umformt, um einszuwerden mit Ihm.
Die Gnade wirken lassen ist nicht
etwas rein Passives, es besteht nicht
nur darin, ihr keine Hindernisse in
den Weg zu stellen; denn der Heilige



Geist formt uns nicht ohne unsere
freiwillige Mitarbeit um. Aber es
genugt auch nicht, uns und unser
Leben dem Herrn hinzugeben, Thm
unsere Entscheidungen und unser
Handeln zu schenken, sondern es
bedeutet auch, Ihm unser Herz zu
schenken, unsere Gefiihle, ja sogar
unsere Spontaneitdt. Deshalb ist eine
gute intellektuelle und doktrinelle
Bildung unerlésslich, die das Denken
pragt und Einfluss auf unsere
Entscheidungen nimmt. Aber ebenso
notig ist es, Tugenden zu erwerben.
Und genau darin besteht die Bildung.

Nicht selten begegnet man Leuten,
die befiuirchten, das Bemiihen um
Tugenden konnte zu Voluntarismus
fuhren. Aber das stimmt so nicht.
Vielleicht steckt hinter dieser
Beflirchtung ein falscher
Tugendbegriff, der hierin lediglich
das Ergebnis von Willenskraft sieht.
Man meint, wer einen starken Willen
hat, konne das moralische Gesetz



erfullen, auch wenn dies der eigenen
Neigung widerspricht. Dies ist eine
weit verbreitete Meinung, die dem
Voluntarismus entstammt. Demnach
bestiinde die Tugend in der
Fahigkeit, entgegen der eigenen
Neigungen zu handeln, wenn das
Sittengesetz es so verlangt. Darin
steckt nattrlich ein Kornchen
Wahrheit, aber es ist eine verkurzte
Sicht, die aus den Tugenden kalte
Eigenschaften macht, die praktisch
zur Verleugnung der eigenen
Neigungen, Interessen und Gefiihle
fihren und schliefSlich aus der
Gleichgiiltigkeit ein Ideal machen
wiurde. Als ginge es im inneren
Leben und in der Hingabe darum,
sich nicht mehr von dem angezogen
zu fuhlen, was den eigenen
Entscheidungen hinderlich werden
konnte.

Ein solches Verstandnis von Bildung
wurde den Menschen nicht in seiner
Ganzheitlichkeit sehen. Verstand,



Wille und Gefiihle wiirden nicht
gemeinsam wachsen, oder
miteinander im Einklang stehen. Sie
wiurden sich nicht gegenseitig
unterstiitzen, sondern eine dieser
Kriafte wiirde eine der anderen
erdricken. Die Entfaltung des
inneren Lebens verlangt gerade
diese Integration. Sie fihrt nicht
dazu, Interessen und Gefiihle zu
verlieren und bezweckt nicht, dass
uns innerlich nichts berihrt, uns
Wichtiges unwichtig wird, wir nicht
mitleiden, uns nicht sorgen oder das
Schone nicht empfinden. Sie fithrt im
Gegenteil dahin, das Herz zu weiten
zu, es von einer grofden Liebe
erfiillen zu lassen. Von dort aus
betrachtet es alle Gefiihle und sieht
sie in einem grofderen
Zusammenhang, der hilft, mit den
Gefiihlen umzugehen, die
Schwierigkeiten bereiten, und auch
den positiven ubernaturlichen Sinn
unangenehmer Gefiihle zu begreifen.



Das Evangelium fihrt uns das
aufrichtige Interesse des Herrn fur
die Erholung der Seinen vor Augen:
Kommt mit an einen einsamen Ort,
wo wir allein sind, und ruht ein
wenig aus! (Mk 6, 31) oder auch die
Antwort Seines Herzens auf das
Leiden Seiner Freunde wie Martha
und Maria (s. Joh 11, 1-44). Wir
konnen uns nicht vorstellen, dass es
Jesus Christus aufgrund Seiner
Einheit mit dem Vater gleichgultig
gewesen ware, was in Seiner
Umgebung geschah. Der hl.
Josefmaria sprach von
leidenschaftlicher Liebe zur Welt[vi],
die dazu fuihrt, das Herz in Gott zu
legen und um Seinetwillen in die
anderen, in die Arbeit, die uns
beschaftigt und in die apostolische
Arbeit, denn der Herr will uns nicht
trocken, steif, wie ein Stiick leblose
Materie[vii]. Als verfiighbar kann
man zum Beispiel nicht jemanden
bezeichnen, dem alles gleichgtltig
ist, da er jegliches Interesse verloren



hat, vielleicht weil er sich
Unannehmlichkeiten ersparen
mochte fur den Fall, dass man ihn
um etwas bittet, was ihm
widerstrebt. Ein schones Beispiel fur
Verflugbarkeit zeigt vielmehr
derjenige, der auf etwas Schones,
Attraktives zu verzichten weifs, um
etwas zu tun, das Gott in dem
Moment von ihm erwartet, weil er
von Herzen winscht, fir Gott zu
leben. Er ist ein grof$herziger
Mensch, der sich fir Vieles
interessiert und gute Ziele verfolgt,
die er aber wenn notig hintanstellt.
Nicht weil er sie verleugnen wiirde
oder sie ihm gleichgtltig wéren,
sondern weil sein Wunsch, Gott zu
lieben und Ihm zu dienen, noch
grofSer ist. Dieser Wunsch ist nicht
nur grofder, sondern er umschlief3t
alle anderen Interessen und gibt
ihnen Sinn.

Freude an den Tugenden haben



Die Ausbildung in den Tugenden
verlangt Kampf. Man muss die
eigenen Neigungen besiegen, wenn
sie sich dem Guten widersetzen. Das
ist der Anteil an Wahrheit des
reduktionistischen —
voluntaristischen — Konzepts von
Tugend, auf das wir uns oben
bezogen haben. Aber eigentlich
besteht Tugend nicht in der
Fahigkeit, sich den eigenen
Strebungen zu widersetzen, sondern
sie besteht darin, sie zu formen. Ziel
ist also nicht, in der Lage zu sein, die
Gefiihle beiseite zu lassen, um sich
nach einer Regel, die von aufden
kommt, zu richten, sondern vielmehr
die Gefiihle so zu lenken, dass man
Freude hat an dem, was man tut.
Tugend ist die Freude am Guten, an
der Ausbhildung — sagen wir es so —
des guten Geschmacks. (Wohl dem
Menschen), der Freude hat an der
Weisung des Herrn, iiber seine
Weisung nachsinnt bei Tag und bei
Nacht (Ps 1, 2). Die Tugend besteht



letztlich in der Formung der
Affektivitdt und nicht darin, sich
systematisch gegen sie zu wehren.

Solange die Tugend noch nicht
ausgereift ist, kann die Affektivitat
dem Tun des Guten Widerstand
leisten. Diesen Widerstand zu
uberwinden ist aber auch nicht das
Ziel der Tugend, sondern, Freude zu
finden am Tun des Guten. Wenn die
Tugend voll ausgebildet ist, kann es
weiterhin schwerfallen, das Richtige
zu tun, aber man tut es doch mit
Freude. Beispielsweise fallt es uns
wahrscheinlich immer schwer,
morgens punktlich — heroische
Minute[viii] — aufzustehen. Vielleicht
wird nie der Tag kommen, an dem
wir beim Klingeln des Weckers nicht
Lust hatten, langer liegen zu bleiben.
Aber wenn wir uns
gewohnheitsmafsig bemuhen, aus
Liebe zu Gott die Faulheit
uberwinden, dann kommt der
Augenblick, in dem wir es doch



gerne tun, wiahrend das
Zugestandnis an die Tragheit uns
missfallt, einen schlechten
Nachgeschmack hinterlésst. Es ist
dhnlich wie bei einem im Grunde
ehrlichen Menschen, der sich
hinreifden lasst, im Supermarkt ein
Produkt einzustecken, ohne zu
bezahlen. Er weifs nicht nur, dass das
verboten ist, sondern er empfindet es
auferdem als hésslich, unmaoglich
und vollig unpassend zu dem, was er
im Innersten mochte. Diese
I"Jbereinstimmung der Gefiihle, die
Freude an guten Handlungen
bewirkt und Abneigung gegentber
dem Schlechten, ist nicht nur eine
Nebenwirkung der Tugend, sondern
ein ihr wesentlicher Bestandteil.
Deshalb befdhigt uns die Tugend, das
Gute geniefSsen zu konnen.

Das ist keine blofse Theorie. Im
Gegenteil, es hat sehr praktische
Konsequenzen zu wissen, dass wir
nicht kdmpfen, um uns zu quélen,



sondern um zu lernen, uns am Guten
zu erfreuen, selbst wenn es uns
manchmal gegen den Strich geht.

Die Ausbildung der Tugenden in uns
bewirkt, dass wir lernen, die Gefiihle
auf das zu zentrieren, was uns
wirklich im Tiefsten erfillen kann
und dem einen sekundaren Wert
einrdumen — dem primdren
untergeordnet -, was nur Mittel ist
und nicht Ziel. Wer lernt, tugendhaft
zu leben, lernt, glicklich zu sein,
namlich geniefSen zu konnen, was
wirklich grofd und wertvoll ist und
sich so auf den Himmel
vorzubereiten.

Da echte Bildung Wachstum in den
Tugenden bedeutet und die
Tugenden eine gewisse Ordnung
imBereich der Affekte voraussetzen,
ist somit klar, dass die Gefiihlswelt
einer Erziehung bedarf. Vielleicht
konnte jemand hier einwenden, dass
bei seinen Bemuhungen um die



Tugenden das Tun starker im
Vordergrund steht als das Fihlen
und dass wir Tugend nennen, was
sich in gewohnheitsmafiigen
Handlungen zeigt. Das stimmt. Aber
die Tugenden lassen uns richtig
handeln, weil sie uns das Rechte
fiihlen lassen. Der Mensch will
immer das Gute. Das moralische
Problem besteht letztlich darin zu
wissen, warum das, was schlecht ist,
uns in konkreten Situationen als gut
erscheint. Dass dies geschieht, liegt
daran, dass die Unordnung der
Strebevermogen dazu fihrt, den
Wert zu ubertreiben, zu dem uns
eine unserer Neigungen drangt. So
erscheint uns in dieser Situation ein
Gut anziehender als ein anderes, mit
dem es in Konkurrenz gerat. Dieses
Gut aber hat einen objektiv hoheren
Wert, weil es dem gesamten Wohl
des Menschen entspricht. Zum
Beispiel konnen wir in bestimmten
Situationen vor der Frage stehen, ob
wir die Wahrheit sagen oder nicht.



Die naturliche Tendenz, die Wahrheit
zu sagen, stellt sie uns als gut dar.
Andererseits spuren wir die
naturliche Neigung, von anderen
geschdatzt zu werden. Wenn wir
einmal den Eindruck haben, die
Wahrheit konnte uns in ein
schlechtes Licht rucken, ist es
moglich, dass uns die Luge als
geeignete Losung erscheint. Beide
Neigungen sind in Konflikt
miteinander geraten. Welche wird
den Sieg davontragen? Es hangt
davon ab, welche von beiden fiir uns
wichtiger ist, und in dieser
Beurteilung spielen die Gefiihle eine
entscheidende Rolle. Wenn sie auf
das Richtige hingeordnet sind, helfen
sie der Vernunft zu erkennen, dass
die Wahrheit sehr wertvoll ist und
dass die Wertschatzung der anderen
nicht winschenswert ist, wenn sie
die Leugnung der Wahrheit
erfordert. Die Liebe zur Wahrheit
uber andere Gtiter zu stellen, die
auch attraktiv sind, darin besteht die



Aufrichtigkeit. Wenn aber der
Wunsch, gut dazustehen, starker ist
als die Kraft der Wahrheit, dann
kann die Vernunft sich leicht irren
und obwohl sie weif$, dass es nicht
gut ist, urteilen, die Luge sei
gerechtfertigt. Auch wenn wir genau
wissen, dass man nicht liigen darf,
kommen wir zu dem Schluss, dass es
in diesem Fall in Ordnung ist.

Die rechte Ausrichtung der Gefiihle
hilft, das Gute zu tun; denn sie hilft
zunachst, das Gute wahrzunehmen.
Von daher ist es wichtig, die Gefiihle
zu erziehen. Wie? Im nachsten
Leitartikel werden wir einige
Gedanken dazu darlegen. Hier
beschranken wir uns darauf, etwas
zu zeigen, dass zu wissen sich lohnt,
bevor wir uns mit diesem Thema
weiter auseinandersetzen.

Der Wille und die Gefiihle

Wir haben festgestellt, dass eine
geordnete Gefuihlswelt hilft, das Gute



zu tun. Das Gleiche gilt im
umgekehrten Sinn: Gut handeln hilft
auch, die Gefliihlswelt richtig zu
ordnen.

Aus Erfahrung wissen wir — und es
ist gut, es nicht zu vergessen, wenn
wir vermeiden wollen, leicht in
Frustrationen und in Mutlosigkeit zu
fallen -, dass wir unseren Gefiihlen
nicht direkt kontrollieren konnen.
Wenn uns Mutlosigkeit itberkommt,
konnen wir dagegen nicht
unmittelbar angehen, etwa indem
wir uns entscheiden, froh zu sein.
Ahnlich ist es, wenn wir uns in
einem bestimmten Moment mutiger
fihlen wollen, weniger schiichtern
oder wenn wir wunschen, keine
Angst zu haben, uns nicht zu
schamen oder uns weniger stark
angezogen zu fihlen von Dingen, die
nicht in Ordnung sind. Ein anderes
Mal wiirden wir gerne problemloser
mit jemandem umgehen, gegen den
wir aus geringfiigigen Griinden eine



gewisse Abneigung empfinden, aber
wir schaffen es nicht, sie zu
uberwinden. Wir merken, dass der
Vorsatz, in Einfachheit mit diesem
Menschen umzugehen, das Problem
nicht 1ost.

Letztlich genuigt die
Willensentscheidung nicht, damit die
Gefiihle unseren Winschen gefiigig
sind. Dennoch bedeutet die Tatsache,
dass der Wille keinen direkten
Einfluss auf die Gefiihle hat, nicht,
dass er gar keinen Einfluss auf sie
hatte.

In der Ethik wird der Einfluss des
Willens auf die Gefiihle als politisch
bezeichnet, da er dem Einfluss
dhnelt, den ein Regent auf die
Entscheidungen seiner Untertanen
hat: Er kann sie nicht direkt
beeinflussen, da die Leute frei sind.
Wohl aber kann er Mafinahmen
ergreifen - beispielsweise die Steuern
reduzieren — in der Hoffnung, dass er



damit durch den freien Entscheid der
Burger Erfolge erzielt — z. B. hoheren
Konsum oder Kapitalanlagen. Auch
wir konnen Handlungen vollziehen,
aufgrund derer wir uns bestimmte
Gefiihle erhoffen. So konnen wir
daruber nachdenken, wie gut die
apostolische Arbeit ist, die wir
starten wollen, um mit Kithnheit
finanzielle Unterstiitzung zu
erbitten. Wir konnen unsere
Gotteskindschaft betrachten in der
Hoffnung, dass ein beruflicher
Misserfolg uns weniger bedriickt.
Wir wissen auch, dass uns eine
bestimmt Menge Alkohol in einen
vorubergehenden Zustand der
Euphorie versetzen kann oder dass
wir in uns Reaktionen des Zorns
provozieren kOnnen, wenn wir
immer wieder dariiber nachdenken,
wie schlecht wir behandelt wurden.
Das sind nur ein paar Beispiele fur
den Einfluss, den der Wille indirekt
auf unsere Gefiihlswelt haben kann.



Viel wichtiger noch ist der Einfluss,
den der Wille langfristig auf unsere
Affektivitdt ausiiben kann; denn das
ist genau der Einfluss, der sie zu
formen vermag. Wenn man uiber
diesen Prozess nachdenkt, merkt
man ganz deutlich, dass die
menschliche Person eine Einheit ist
und die Bildung ihr Ziel nur erreicht,
wenn sie Verstand, Willen und
Gefiihle umfasst. Davon wird der
nachste Leitartikel handeln.

[i] Vom Vater, Pastoralbrief,
14.02.2017, Nr. 8.

[ii] s. 2. Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et Spes
(07.12.1965), Nr. 22.

[iii] Vom Vater, Pastoralbrief,
14.02.2017, Nr. 8.



[iv] Spur des Sdmanns, Nr. 84: ,Dein
Gliick auf Erden ist eins mit deiner
Treue zum Glauben, zur Reinheit
und zu dem Weg, den Gott dir
bestimmt hat.“ s. auch z. B.
Instruktion, Mai 1935/ 14.09.1950,
60;Instruktion 08.12.1941, 61;
Freunde Gottes, 189.

[v] Christus Begegnen, Nr. 96.

[vi]Als Beispiel mag der Titel der
Homilie: Die Welt leidenschaftlich
lieben, in: Gesprdche, Nr. 113-123
genugen.

[vii] Christus Begegnen, Nr. 183.

[viii] Der Weg, Nr. 206.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/zum-innersten-der-person-
gelangen-gefuehle-1-2/ (28.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/
https://opusdei.org/de-at/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/

	Bis zum Innersten der Person gelangen - die Rolle der Gefühle (I)

