
opusdei.org

Warum überhaupt
fasten?

Papst Benedikt XVI. stellte sich
einmal die Frage nach dem
Sinn dieser alten Tradition der
Kirche: „Welchen Wert und
Sinn hat es für uns Christen,
sich etwas zu versagen, das an
sich gut und zu unserem
Unterhalt nützlich ist?"

27.02.2012

In seiner Botschaft zur Fastenzeit
2009 stellte sich Papst Benedikt XVI.
die Frage nach dem Sinn dieser alten
Tradition der Kirche: „Welchen Wert



und Sinn hat es für uns Christen, sich
etwas zu versagen, das an sich gut
und zu unserem Unterhalt nützlich
ist?"

Eine der drei "Bußpraktiken"

Zu Beginn der Fastenzeit, die ja ein
Weg vertieften geistlichen Tuns ist,
empfiehlt uns die Liturgie erneut
drei Bußpraktiken, die der biblischen
und christlichen Tradition sehr
wichtig sind – das Gebet, das
Almosengeben und das Fasten. Sie
dienen der inneren Vorbereitung,
damit das Osterfest besser begangen
und so die Macht Gottes erfahren
werden kann. Diese – so verkündigt
es uns neu die Ostervigil – „nimmt
den Frevel hinweg, reinigt von
Schuld, gibt den Sündern die
Unschuld, den Trauernden Freude.
Weit vertreibt sie den Hass, sie einigt
die Herzen und beugt die
Gewalten“ (Osterlob). In meiner
diesjährigen Fastenbotschaft möchte



ich besonders beim Wert und Sinn
des Fastens verweilen. Die österliche
Bußzeit ruft ja die vierzig Tage in
Erinnerung, in denen der Herr vor
dem Antritt seines öffentlichen
Wirkens in der Wüste fastete. Im
Evangelium lesen wir: „Jesus [wurde]
vom Geist in die Wüste geführt, um
vom Teufel versucht zu werden.
Nachdem er vierzig Tage und vierzig
Nächte gefastet hatte, bekam er
Hunger“ (Mt 4,1-2). Wie Mose vor
dem Empfang der Gesetzestafeln
(vgl. Ex 34,28), wie Elias vor der
Begegnung mit dem Herrn auf dem
Berg Horeb (vgl. 1 Kön 19,8), so
bereitete sich auch Jesus durch Beten
und Fasten auf seine Sendung vor, an
deren Anfang eine harte
Auseinandersetzung mit dem
Versucher steht.

Auch im Paradies wurde gefastet

Wir können uns fragen, welchen
Wert und Sinn es für uns Christen



hat, sich etwas zu versagen, das an
sich gut und zu unserem Unterhalt
nützlich ist. Die Heilige Schrift und
die ganze christliche Tradition
lehren, dass das Fasten eine große
Hilfe ist, die Sünde zu meiden sowie
das, was zu ihr verleitet. Darum
kehrt in der Heilsgeschichte die
Aufforderung zum Fasten des öfteren
wieder. Schon in den ersten Kapiteln
der Bibel untersagt der Herr dem
Menschen den Genuss der
verbotenen Frucht: „Von allen
Bäumen des Gartens darfst du essen.
Von dem Baum der Erkenntnis des
Guten und Bösen aber darfst du nicht
essen. Denn am Tag, da du davon
isst, musst du sicher sterben“ (Gen
2,16-17). In einem Kommentar über
das göttliche Gebot schreibt der
heilige Basilius: „Das erste
Fastengebot wurde im Paradies
erlassen“, und „im genannten Sinn
empfing Adam das erste Gebot.“
Daraus folgert er: „Nicht zu essen,
heisst also zu fasten und das Gesetz



der Enthaltsamkeit zu beachten“ (vgl.
Sermo de ieiunio: PG 31, 163, 98). Da
wir alle an der Sünde und ihren
Folgen tragen, wird uns das Fasten
als ein Mittel empfohlen, neu
Freundschaft mit dem Herrn zu
schliessen. So tat es Esra vor seiner
Rückkehr aus dem Exil in das
verheißene Land, als er das
versammelte Volk zum Fasten
aufrief, „damit wir“, wie er sagte,
„uns vor unserem Gott
verdemütigen“ (8,21). Der
Allmächtige erhörte ihr Gebet und
sicherte ihnen seine Huld und seinen
Schutz zu. Gleiches vollzogen die
Einwohner von Ninive, die auf Jonas
Appell zur Umkehr hörten und als
Zeugnis ihrer Aufrichtigkeit ein
Fasten ausriefen. Dabei hofften sie:
„Vielleicht reut es Gott noch einmal,
und er lässt ab von seinem
glühenden Zorn, so dass wir nicht
zugrunde gehen“ (3,9). Auch damals
schaute Gott auf ihr Tun und
verschonte sie.



Was uns Jesus und die ersten
Christen lehren

Im Neuen Testament erhellt Jesus
den tiefen Sinn des Fastens: Er
geißelt die Pharisäer, die die vom
Gesetz angeordneten Vorschriften in
allen Einzelheiten beachteten, deren
Herz jedoch weit von Gott entfernt
war. Wie der göttliche Meister an
anderer Stelle lehrt, besteht das
wahre Fasten vielmehr darin, den
Willen des himmlischen Vaters zu
tun, „der ins Verborgene sieht“ und
„vergelten“ wird (Mt 6,18). Jesus
selbst bezeugt dies am Ende der
vierzig Tage in der Wüste gegenüber
dem Satan: „Nicht vom Brot allein
lebt der Mensch, sondern von jedem
Wort, das aus dem Mund Gottes
kommt“ (Mt 4,4). Das wahre Fasten
richtet sich also auf das Essen der
„wahren Nahrung“, nämlich: den
Willen des Vaters zu tun (vgl. Joh
4,34). Während also einst Adam
Gottes Gebot übertrat, „von dem



Baum der Erkenntnis des Guten und
des Bösen“ nicht essen zu dürfen,
unterwirft sich nun der Gläubige
durch das Fasten Gott in Demut, weil
er auf dessen Güte und
Barmherzigkeit vertraut.

In der christlichen Urgemeinde
gehörte das Fasten zur festen
Gewohnheit (vgl. Apg 13,3; 14,22;
27,21; 2 Kor 6,5). Auch die
Kirchenväter sprechen von der
Wirkkraft des Fastens: Es hält die
Sünde in Zaum, dämpft die
Begierden des „alten Adams“,
eröffnet Gott den Weg im Herzen des
Gläubigen. Das Fasten ist zudem eine
geläufige Übung, die die Heiligen
jeder Zeit empfohlen haben. Der
heilige Petrus Chrysologus schreibt:
„Die Seele des Gebetes ist das Fasten,
das Leben des Fastens ist die
Barmherzigkeit (…) Wer also betet,
der faste auch; wer fastet, übe auch
Barmherzigkeit; wer selbst gehört
werden will, der höre auf den



Bittenden; wer sein Ohr dem
Bittenden nicht verschließt, der
findet Gehör bei Gott“ (Sermo 43: PL
52, 320. 332).

Die geistliche Bedeutung des
Fastens

In unseren Tagen scheint das Fasten
an geistlicher Bedeutung verloren zu
haben; eine Kultur, die von der
Suche nach materiellem Wohlstand
gekennzeichnet ist, gibt ihm eher den
Wert einer therapeutischen
Maßnahme zum Besten des Körpers.
Fasten dient sicherlich der
körperlichen Gesundheit; für die
Gläubigen aber ist es in erster Linie
eine „Therapie“ zur Heilung all
dessen, was sie hindert, Gottes
Willen anzunehmen. In der
Apostolischen Konstitution
Pænitemini von 1966 ordnete der
Diener Gottes Paul VI. das Fasten der
Berufung eines jeden Christen zu, die
darin besteht, „nicht mehr für sich



selbst [zu] leben, sondern für den,
der ihn liebte und sich selbst für ihn
hingab, sowie (…) für die Brüder und
Schwestern“ (vgl. Kap. I). Die
Fastenzeit könnte daher eine
passende Gelegenheit sein, die
Normen der eben erwähnten
Konstitution wieder aufzugreifen
und so die echte und dauernde
Bedeutung dieser alten Bußpraxis
aufzuwerten. Sie kann uns dazu
verhelfen, unseren Egoismus zu
bändigen und das Herz zu weiten für
die Liebe zu Gott und zum Nächsten,
für das erste und höchste Gebot des
Neuen Gesetzes und die Summe des
ganzen Evangeliums (Mt 22,34-40).

Fasten ist wirklich gut für uns

Unbeirrte Fastenpraxis trägt
außerdem dazu bei, Leib und Seele
der Person stärker zu vereinen, die
Sünde zu meiden und in der
Vertrautheit mit Gott zu wachsen.
Der Heilige Augustinus, der seine



bösen Neigungen gut kannte und
sich danach sehnte, „diese mehrfach
verschlungene und verwickelte
Verknotung“ möchte gelöst werden
(Bekenntnisse, II, 10.18), schrieb in
seiner Abhandlung über den Nutzen
des Fastens: „Gewiss, ich töte mich
ab, damit er mich schone; ich lege
mir Züchtigungen auf, damit er mir
zu Hilfe komme, damit ich
Wohlgefallen finde in seinen Augen,
damit ich ihm, dem Allmächtigen,
Freude mache“ (Sermo 400, 3, 3: PL
40, 708). Auf körperliche Speise zu
verzichten, die den Leib nährt,
fördert die innere Bereitschaft, auf
Christus zu hören und sich mit
seinem Heilswort zu sättigen. Unser
Fasten und Gebet erlauben es ihm,
den tiefliegenderen Hunger zu
stillen, den wir in unserem Innersten
empfinden: den Hunger und Durst
nach Gott.

Zugleich lässt uns das Fasten ein
wenig von der Situation erfahren, in



der viele unserer Brüder leben. In
seinem Ersten Brief mahnt der
heilige Johannes: „Wenn jemand
irdisches Vermögen besitzt, seinen
Bruder Not leiden sieht und sein
Herz vor ihm verschließt, wie kann
in ihm die Gottesliebe
bleiben?“ (3,17). Freiwillig zu fasten
verhilft uns dazu, den guten
Samariter nachzuahmen, der sich
hinneigt und sich des notleidenden
Bruders annimmt (vgl. Enz. Deus
caritas est, 15). Freiwilliger Verzicht
zum Heil anderer bekundet, dass uns
der bedürftige Nächste nicht fremd
ist. Um Sensibilität und Fürsorge für
die Brüder und Schwestern wach zu
halten, ermutige ich die
Pfarrgemeinden und jede
Gemeinschaft, in der österlichen
Bußzeit persönliches und
gemeinschaftliches Fasten häufiger
zu üben und sich zugleich dem
Hören auf Gottes Wort, dem Gebet
und der Wohltätigkeit zu widmen.
Das war von Anfang an die



Lebensart der christlichen
Gemeinde, in der besondere
Kollekten gehalten (vgl. 2 Kor 8-9;
Röm 15,25-27), und die Gläubigen
aufgefordert wurden, den Armen das
zu geben, was sie dank des Fastens
zur Seite gelegt hatten (vgl.
Didascalia Ap., V, 20,18). Auch heute
muss diese Praxis wiederentdeckt
und gefördert werden, vor allem in
der Fastenzeit.

Das bislang Gesagte überzeugt
davon: Zu fasten ist eine wichtige
Form der Askese, eine geistliche
Waffe zur Bekämpfung jeder
möglichen ungeordneten
Anhänglichkeit an uns selbst.
Freiwillig auf den Genuss von
Nahrung und andere materielle
Güter zu verzichten, hilft dem Jünger
Christi, das Verlangen der durch die
Ursünde geschwächten Natur im
Zaum zu halten, deren negative
Wirkungen den Menschen als ganzen
treffen. Ein alter liturgischer



Hymnus der Fastenzeit mahnt:
„Utamur ergo parcius, / verbis, cibis
et potibus, / somno, iocis et arctius /
perstemus in custodia – Lasst uns
maßvoll Wort, Nahrung, Trank,
Schlaf und Spiel gebrauchen und mit
größerer Aufmerksamkeit wach
bleiben“.

Aus dem Vatikan, 11. Dezember 2008

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/warum-uberhaupt-fasten/
(13.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/warum-uberhaupt-fasten/
https://opusdei.org/de-at/article/warum-uberhaupt-fasten/

	Warum überhaupt fasten?

