
opusdei.org

Thema 35. Das Gebet
im christlichen
Leben

Der Inhalt des Gebets kann
vielfältig und verschieden sein.
Das Bittgebet ist Teil der
allgemeinen religiösen
Erfahrung. Die Erfahrung der
empfangenen Güter spornt an,
den Geist Gott zuzuwenden.
Auch die Anerkennung und
Bekundung der Größe Gottes ist
wesentlicher Teil des Gebetes.
Der Katechismus unterscheidet
das mündliche Gebet, die
Betrachtung und das
kontemplative Gebet. Diese drei
Formen haben ein



grundlegendes gemeinsames
Merkmal: die Sammlung des
Herzens.

24.06.2023

Was ist Gebet?

Etymologisch kommt „Gebet“ von
„bitten“ und bezeichnet daher
primär die „Bitte“ („deprecatio“), mit
der man sich an Gott wendet, um
eine Wohltat zu erhalten. Das
gebräuchlichste lateinische Wort für
Gebet – „oratio“ – lässt hingegen in
erster Linie an ein Sprechen, einen
Diskurs denken.

Die Definitionen des Gebets spiegeln
diese Unterschiede wider. Der heilige
Johannes von Damaskus betrachtet
das Gebet zum Beispiel als
„Erhebung der Seele zu Gott oder
eine an Gott gerichtete Bitte um die



rechten Güter“ (De fide orthodoxa, III,
24, vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, 2559); für den heiligen
Johannes Climacus ist es eher „ein
vertrautes Gespräch und eine
Vereinigung des Menschen mit
Gott“ (Scala paradisi 28: PG 88, 1129).
Die heilige Theresia vom Kinde Jesus
schreibt dagegen: „Für mich ist das
Gebet ein Aufschwung des Herzens,
ein schlichter Blick zum Himmel, ein
Ausruf der Dankbarkeit und Liebe
inmitten der Prüfung und inmitten
der Freude“ (Autobiographisches
Manuskript C, 25 r, vgl. Katechismus,
2558).

Der Inhalt des Gebetes – wie der
eines jeden Dialogs der Liebe – kann
vielfältig und verschieden sein. Man
kann jedoch als besonders
bezeichnende Merkmale
hervorheben:

1) Bitte



Die ganze Heilige Schrift nimmt
häufig Bezug auf das Bittgebet. Jesus
selbst übt es nicht nur, sondern lädt
dazu ein, wobei er den Wert und die
Bedeutung einer einfachen und
vertrauensvollen Bitte hervorhebt.
Die christliche Tradition hat diese
Einladung wiederholt und auf
vielerlei Weisen in die Tat umgesetzt:
Bitte um Vergebung, Bitte um das
eigene Heil und das der anderen,
Bitte für die Kirche und das
Apostolat, Bitte für die
verschiedensten Bedürfnisse usw.

Das Bittgebet beruht auf der
allgemeinen religiösen Erfahrung.
Die (wenn auch gelegentlich diffuse)
Anerkennung der Wirklichkeit Gottes
(oder wenigstens eines höchsten
Wesens) weckt die Neigung, sich an
ihn zu wenden und seinen Schutz
und seine Hilfe zu erflehen. Gewiss
erschöpft sich das Gebet nicht im
Bittgebet, aber die Bitte ist klares
Zeichen der Anerkennung und



Ausdruck der Geschöpflichkeit des
Menschen und seiner absoluten
Abhängigkeit von einem Gott, dessen
Liebe uns der Glaube voll erkennen
lässt (vgl. Katechismus, 2629.2635).

2) Danksagung

Die Anerkennung der empfangenen
Güter und damit der göttlichen
Großzügigkeit und Barmherzigkeit
drängt dazu, den Geist auf Gott zu
richten, um seine Wohltaten zu
verkünden und für sie Dank zu
sagen. Die Haltung der Danksagung
füllt die Heilige Schrift und die
Geschichte der Spiritualität vom
Anfang bis zum Ende. Beide
offenbaren, dass diese Haltung,
wenn sie in der Seele Wurzeln
schlägt, einen Vorgang auslöst, der
dazu führt, nicht nur die
unmittelbaren Wohltaten, die als
solche erfahren werden,
anzuerkennen, sondern die
Gesamtheit der Geschehnisse als



göttliche Gabe zu verstehen, auch
jene, die negativ oder widrig
scheinen können.

Aufgrund der Überzeugung, dass die
Ereignisse auf einem liebevollen Plan
Gottes beruhen, weiß der Gläubige,
dass denen, die Gott lieben, alles zum
Guten gereicht (vgl. Röm 8,28) und
dass alle Gegenstand der göttlichen
Liebe sind. „Gewöhne dich daran,
dein Herz viele Male während des
Tages in Dankbarkeit zu Gott zu
erheben. – Weil Er dir dies und jenes
gibt. – Weil man dich verachtet hat. –
Weil du das Notwendige hast, oder
weil du es nicht hast. Weil Er seine
Mutter, die auch deine Mutter ist, so
schön gemacht hat. – Weil Er die
Sonne geschaffen und den Mond und
dieses Tier und jene Pflanze. – Weil
Er jenen Menschen so beredt
geschaffen hat und dich so
schwerfällig im Wort ... Sage Ihm
Dank für alles, denn alles ist gut“ (hl.
Josefmaria, Der Weg, 268).



3) Anbetung und Lobpreis

Es gehört wesentlich zum Gebet, die
Größe Gottes, seine Seinsfülle, seine
grenzenlose Güte und Liebe
anzuerkennen und zu verkünden.
Zum Lobpreis kann man durch die
Betrachtung der Schönheit und
Größe des Universums gelangen, wie
es in vielen biblischen Texten (vgl.
z.B. Ps 19; Sir 42,15-25; Dtn 3,32-90)
und in zahlreichen Gebeten der
christlichen Tradition geschieht; oder
indem man von den großen und
wunderbaren Werken ausgeht, die
Gott in der Heilsgeschichte wirkt, wie
es im Magnificat (Lk 1,46-55) oder in
den großen paulinischen Hymnen (z.
B. Eph 1,3-14) der Fall ist; oder
aufgrund kleiner oder sogar
unscheinbarer Tatsachen, in denen
sich die Liebe Gottes zeigt.

Auf jeden Fall ist es für den Lobpreis
charakteristisch, dass dabei der Blick
direkt auf Gott selbst gerichtet ist, so



wie er in sich ist, in seiner
grenzenlosen und unendlichen
Vollkommenheit. „Das Lob ist die
Gebetsform, die am unmittelbarsten
Gott anerkennt. Das Lob besingt Gott
um seiner selbst willen. Es erweist
ihm Ehre, nicht nur wegen seiner
Taten, sondern weil er
ist“ (Katechismus, 2639). Es ist daher
eng verbunden mit der Anbetung,
der nicht nur intellektuellen sondern
existentiellen Anerkennung der
Kleinheit alles Geschaffenen im
Vergleich mit dem Schöpfer, und in
der Folge mit der Demut, der
Annahme der persönlichen
Unwürdigkeit vor dem, der uns
unendlich übertrifft, mit dem
Erstaunen, das die Tatsache
verursacht, dass dieser Gott, dem die
Engel und das ganze Universum
huldigen, sich herabgelassen hat,
nicht nur seinen Blick auf den
Menschen zu richten, sondern im
Menschen zu wohnen, mehr noch,
Mensch zu werden.



Anbetung, Lob, Bitte und
Danksagung fassen die
Grundhaltungen zusammen, die den
Dialog zwischen Mensch und Gott
prägen. Welcher auch immer der
konkrete Inhalt des Gebetes sein
mag, so erfolgt es immer auf die eine
oder andere Weise, ausdrücklich
oder einschlussweise, als Anbetung,
Lob, Bitte oder Dank des Betenden an
diesen Gott, dem er die Ehre erweist,
den er liebt und dem er vertraut.
Dabei kann der konkrete Inhalt des
Gebets sehr verschieden sein.
Gelegentlich wird man im Gebet
Stellen der Schrift erwägen, um eine
christliche Wahrheit tiefer zu
erfassen, um das Leben Christi
mitzuerleben, um die Nähe Mariens
zu erfahren … Andere Male wird
man vom eigenen Leben ausgehen,
um Gott an den Freuden, Mühen,
Hoffnungen und Problemen, die es
mit sich bringt, teilhaben zu lassen;
oder um Stütze oder Trost zu finden;
oder um das eigene Verhalten vor



Gott zu prüfen und zu Vorsätzen und
Entscheidungen zu gelangen; oder
um einfach mit dem, von dem wir
wissen, dass er uns liebt, die
Ereignisse des Tages zu besprechen.

Als Begegnung des Gläubigen mit
Gott, auf den er sich stützt und von
dem er sich geliebt weiß, kann sich
das Gebet auf alle Geschehnisse des
Lebens beziehen und auf alle
Gefühle, die das Herz erfährt. „Du
hast mir geschrieben: ,Beten ist
Sprechen mit Gott. Aber wovon?‘ –
Wovon? Von Ihm und von dir, von
Freude und Kummer, von Erfolgen
und Misserfolgen, von hohen Zielen
und alltäglichen Sorgen ... Von
deinen Schwächen! Danksagungen
und Bitten. Lieben und Sühnen.
Kurz, Ihn erkennen und dich
erkennen: Beisammen sein!“ (hl.
Josefmaria, Der Weg, 91). Welchen
Weg man auch einschlägt, das Gebet
wird immer eine vertraute und
kindliche Begegnung des Menschen



mit Gott sein, die das Gespür für die
göttliche Nähe fördert und dazu
führen wird, jeden Tag unseres
Lebens in der Gegenwart Gottes zu
leben.

Ausdrucksformen oder Arten des
Gebets

In Hinblick auf die Weisen oder
Formen, in denen sich das Gebet
ausdrückt, treffen die Autoren
verschiedene Unterscheidungen:
mündliches und inneres Gebet;
öffentliches und privates Gebet; das
vorwiegend erwägende Gebet und
das affektive Gebet; das geregelte
und das spontane Gebet usw. Andere
Male wird versucht, hinsichtlich der
Intensität des Gebetes eine
Abstufung vorzunehmen. So
unterscheidet man zwischen
innerem Gebet, affektivem Gebet,
Gebet der Ruhe, Beschauung, Gebet
der Vereinigung …



Der Katechismus der Katholischen
Kirche strukturiert seine Darlegung,
indem er zwischen mündlichem
Gebet, Betrachtung und
beschaulichem (kontemplativem)
Gebet unterscheidet. „Die Sammlung
des Herzens ist ihr gemeinsamer
Grundzug. Die Wachsamkeit, die das
Wort Gottes bewahrt und in seiner
Gegenwart bleiben lässt, macht aus
jenen drei Ausdrucksformen
Höhepunkte des Lebens aus dem
Gebet“ (Katechismus, 2699). Die
Analyse des Textes macht außerdem
offenbar, dass sich der Katechismus
mit dieser Terminologie nicht auf
drei Stufen des Gebetslebens bezieht,
sondern eher auf zwei Wege, das
mündliche Gebet und die
Betrachtung, die beide geeignet sind,
um zu diesem Gipfel des
Gebetslebens zu führen, der die
Beschauung ist. In unseren
Ausführungen werden wir uns an
dieses Schema halten.



1) Das mündliche Gebet

Die Bezeichnung „mündliches Gebet“
bezieht sich auf ein Gebet, das in
Worten, die ausgesprochen werden,
zum Ausdruck kommt. Diese erste
Annäherung geht – auch wenn sie
richtig ist – der Sache nicht auf den
Grund. Denn einerseits gebraucht
jeder innere Dialog, auch wenn er
ausschließlich oder vorwiegend
geistig erfolgt, im Menschen die
Sprache, gelegentlich sogar die laut
artikulierte Sprache, sogar „im stillen
Kämmerlein“; andererseits besteht
das mündliche Gebet nicht nur in
Worten, sondern ist vor allem eine
Angelegenheit des Denkens und des
Herzens. Deshalb müsste man
genauer sagen, dass das mündliche
Gebet darin besteht, dass es
vorgegebene Formeln verwendet,
sowohl lange als auch kurze
(Stoßgebete), wobei es Aussagen
benützt, die der Heiligen Schrift
entnommen sein können (das 



Vaterunser, das Ave Maria) oder der
geistlichen Tradition entstammen
(das Veni Sancte Spiritus, das Salve
Regina, das Memorare…).

All dies natürlich unter der
Bedingung, dass die mündlich
ausgesprochenen Sätze oder Formeln
wahres Gebet sind, dass also die
Person, die es verrichtet, das nicht
nur mit den Lippen tut, sondern mit
dem Geist und dem Herzen. Deshalb
betont der heilige Josefmaria:
„Langsam. - Bedenke, was du sagst,
wer es sagt und zu wem. - Denn
dieses eilige und unbedachte
Sprechen ist Lärm, blecherner Lärm.
Ich sage dir mit der heiligen
Theresia, dass ich das nicht beten
heiße, auch wenn du die Lippen
kräftig bewegst“ (Der Weg, 85).

Das mündliche Gebet spielt in der
Pädagogik des Betens, vor allem zu
Beginn des Umgangs mit Gott, eine
entscheidende Rolle. Tatsächlich



wird das Kind, und häufig auch der
Erwachsene, durch das Erlernen des
Kreuzzeichens und mündlicher
Gebete in das konkrete
Glaubensleben und daher in das
Leben des Gebetes eingeführt. Dabei
bleibt die Rolle und die Bedeutung
des mündlichen Gebets nicht auf die
Anfänge des Dialogs mit Gott
beschränkt, sondern ist dazu
bestimmt, das geistliche Leben in
seiner ganzen Entwicklung zu
begleiten.

2) Die Betrachtung

Meditieren oder Betrachten bedeutet,
das Denken der Erwägung einer
Wirklichkeit oder einer Idee mit dem
Wunsch zuzuwenden, sie tiefer und
vollkommener zu erkennen und zu
verstehen. Bei einem Christen
impliziert die Betrachtung – die auch
oft inneres Gebet genannt wird – die
Ausrichtung des Denkens auf Gott, so
wie er sich im Lauf der Geschichte



Israels und endgültig in Christus
geoffenbart hat. Von Gott aus wendet
sich der Blick dann auf die eigene
Existenz, um sie zu bewerten und sie
dem Geheimnis des Lebens, der
Gemeinschaft und Liebe anzupassen,
das Gott uns erkennen lässt.

Die Betrachtung kann sich auf
spontane Weise entfalten, anlässlich
der Momente der Stille, die die
liturgischen Feiern begleiten oder
ihnen folgen, oder aufgrund der
Lektüre eines biblischen Textes oder
der Aussage eines geistlichen Autors.
Andere Male wird sie durch die
Widmung speziell dafür bestimmter
Zeiten konkretisiert. Jedenfalls
verlangt sie – besonders, aber nicht
nur in den Anfängen – das Bemühen,
Gott und seinen Willen tiefer zu
erkennen, um persönlich wirksame
Anstrengungen zur Besserung des
eigenen christlichen Lebens zu
unternehmen. In diesem Sinn kann
man sagen, dass „die Meditation vor



allem ein Suchen ist“ (Katechismus,
2705). Freilich muss ergänzt werden,
dass es sich nicht um ein Suchen von 
etwas, sondern von Jemand handelt.
Die christliche Meditation besteht
weder ausschließlich noch in erster
Linie darin, etwas zu verstehen
(letztlich Gottes Handeln und seine
Offenbarung zu begreifen), sondern
ihm zu begegnen und ihn zu finden,
sich mit seinem Willen zu
identifizieren und sich mit ihm zu
vereinigen.

3) Das beschauliche Gebet

Die fortschreitende christliche
Erfahrung – und in ihr und mit ihr
die Erfahrung des Gebetes – führt zu
einer immer beständigeren,
persönlicheren und innigeren
Verbindung zwischen dem Gläubigen
und Gott. Auf dieser Linie liegt das
Gebet, das der Katechismus
Kontemplation nennt und das die
Frucht des Umgangs mit Gott ist, dem



ein lebendiger Sinn für die liebevolle
Nähe Gottes entspringt. Nach und
nach wird diese Vertrautheit mit ihm
immer direkter, familiärer und
inniger, und der Mensch gelangt
sogar so weit, dass es nicht der Worte
und des überlegenden Denkens
bedarf, um tatsächlich in inniger
Vereinigung mit Gott zu leben.

„Was ist beschauliches
(kontemplatives) Gebet?“, fragt der 
Katechismus der Katholischen Kirche
zu Beginn des Abschnitts, der dem
kontemplativen Gebet gewidmet ist,
um sofort mit Worten der heiligen
Theresia von Jesus festzustellen:
„Meiner Ansicht nach ist das innere
Gebet nichts anderes als ein
freundschaftlicher Umgang, bei dem
wir oftmals ganz allein mit dem
reden, von dem wir wissen, dass er
uns liebt“ (vida 8,5, vgl. Katechismus,
2709). Der Ausdruck „kontemplatives
Gebet“, so wie ihn der Katechismus
und viele andere, frühere und



spätere Schriften verstehen, verweist
auf das, was man den Gipfel der
Beschauung nennen kann, das heißt,
den Augenblick, in dem der Geist,
alle anderen Wirklichkeiten
überschreitend, durch das Wirken
der Gnade an die Schwelle des
Göttlichen herangeführt wird. Man
kann ihn aber auch weiter fassen
und auf das lebendig empfundene
Wachstum der Gegenwart Gottes und
den Wunsch einer tiefen
Gemeinschaft mit ihm beziehen. Das
gilt sowohl für die speziell dem Gebet
gewidmeten Zeiten als auch für das
Ganze der Existenz. Das Gebet soll
schließlich die ganze Person des
Menschen erfassen – Verstand, Wille,
Gefühle – und zur Mitte des Herzens
gelangen, um es umzuwandeln; es
soll das ganze Leben des Christen
prägen und aus ihm einen anderen
Christus machen (vgl. Gal 2,20).

Mit dem Wort „Beschaulichkeit
inmitten der Welt“ hat der heilige



Josefmaria eines der wesentlichen
Merkmale des Geistes des Opus Dei
zusammengefasst, dass nämlich der
gewöhnliche Christ, der berufen ist,
sich inmitten der Welt zu heiligen,
zur Fülle der Kontemplation
gelangen kann, ohne sich deshalb
von seinen weltlichen Aufgaben
trennen zu müssen. Denn nach dem
heiligen Josefmaria ist der einfache
Christ dazu berufen, gerade in
seinem gewöhnlichen Leben und 
durch sein gewöhnliches Leben
beschaulich zu sein, weil sich die
Kontemplation nicht auf einige
konkrete Augenblicke des Tages
beschränkt (auf Zeiten, die
ausdrücklich dem persönlichen und
liturgischen Gebet gewidmet sind,
auf die Mitfeier der heiligen Messe
usw.), sondern den ganzen Tag
umfassen kann, bis sie zu einem
ständigen Gebet führt, bei dem die
Seele sich immer liebevoll von Gott
angeschaut weiß (vgl. Freunde
Gottes, 307). Deshalb sagt er: „Ich



möchte, dass wir uns heute (…) ein
für allemal von der Notwendigkeit
überzeugen, kontemplative Seelen zu
werden; ob auf der Straße oder bei
der Arbeit - unser Gespräch mit Gott
soll immerfort andauern und
niemals im Laufe des Tages
abreißen. Das ist der einzige Weg,
um treu den Schritten des Meisters
folgen zu können“ (Freunde Gottes,
238).

Bedingungen und Merkmale des
Gebetes.

Das Gebet verlangt wie jeder
wirklich personale Akt
Aufmerksamkeit und Absicht; es
verlangt Bewusstsein der Gegenwart
Gottes und wirksamen und
aufrichtigen Dialog mit ihm.
Bedingung dafür ist die Sammlung.
Unter Sammlung versteht man den
Akt des Willens, der dank seiner
Fähigkeit, die Gesamtheit der
menschlichen Vermögen zu lenken,



die Neigung zur Zerstreuung zu
mäßigen sucht, um auf diese Weise
die innere Ruhe und Gelassenheit zu
fördern. Diese Haltung ist für die
dem Gebet gewidmeten Zeiten
wesentlich, bei denen man von
anderen Beschäftigungen Abstand
nimmt und sich bemüht,
Ablenkungen zu vermeiden. Aber die
Sammlung soll nicht auf diese Zeiten
beschränkt bleiben, sondern sich
ausdehnen, bis eine habituelle
Sammlung erreicht wird, die darin
besteht, dass Glaube und Liebe das
Herz so erfüllen, dass sie alle
Handlungen, sei es ausdrücklich
oder implizit, auf Gott ausrichten.

Eine weitere Bedingung ist das 
Vertrauen. Ohne volles Vertrauen auf
Gott und seine Liebe wird es kein
Gebet geben, zumindest kein
aufrichtiges Gebet, das imstande ist,
die Prüfungen und Schwierigkeiten
zu überwinden. Es geht nicht nur um
das Vertrauen, dass eine bestimmte



Bitte erhört wird, sondern um die
Gewissheit, dass Gott uns liebt und
versteht und wir ihm daher
rückhaltlos das eigene Herz öffnen
können (vgl. Katechismus,
2734-2741).

Gelegentlich ist das Gebet ein Dialog,
der mit Leichtigkeit, sogar von
Freude und Trost begleitet, aus der
Tiefe der Seele hervorquillt; andere
Male aber wird er – vielleicht sogar
häufig – Entschlossenheit und Mühe
verlangen. Dann kann Entmutigung
aufkommen, die denken lässt, dass
die dem Umgang mit Gott gewidmete
Zeit keinen Sinn hat (vgl. 
Katechismus, 2728). In diesen
Augenblicken wird eine andere
notwendige Eigenschaft des Gebetes
offenbar: die Beharrlichkeit. Wir
beten nicht, weil wir Wohltaten
erlangen möchten oder Befriedigung,
Wonne oder Trost suchen, sondern
weil wir in Gemeinschaft mit Gott
leben wollen; daraus folgt die



Notwendigkeit und der Wert der
Beharrlichkeit im Gebet, das immer,
mit Schwung und Freude oder ohne
sie, eine Begegnung mit Gott ist (vgl. 
Katechismus, 2742-2745; 2746-2751).

Spezifisches und grundlegendes
Kennzeichen des christlichen Gebets
ist sein trinitarischer Charakter. Es ist
Frucht des Wirkens des Heiligen
Geistes, der den Glauben, die
Hoffnung und die Liebe eingießt und
mehrt. So lässt er in der Gegenwart
Gottes wachsen, bis man sich
zugleich auf der Erde weiß, wo man
lebt und arbeitet, und im Himmel,
der durch die Gnade im eigenen
Herzen gegenwärtig ist. Der Christ,
der aus dem Glauben lebt, weiß sich
eingeladen, Umgang mit den Engeln
und den Heiligen zu haben, mit der
Gottesmutter und besonders mit
Jesus Christus, dem
menschgewordenen Sohn Gottes, in
dessen Menschheit er auf die
Gottheit seiner Person stößt. Auf



diesem Weg voranschreitend,
erkennt er Gott den Vater und seine
unendliche Liebe, um immer tiefer in
einen vertrauten Umgang mit ihm
einzutreten.

Das christliche Gebet ist deshalb, und
auf hervorragende Weise, ein 
kindliches Gebet: das Gebet eines
Kindes, das sich in jedem Augenblick
– in der Freude und im Schmerz, in
der Arbeit und in der Erholung –
einfach und aufrichtig an seinen
Vater wendet, um die Hoffnungen
und Gefühle des eigenen Herzen in
seine Hände zu legen, in der
Gewissheit, bei ihm Verständnis und
Annahme zu finden. Mehr noch, eine
Liebe zu finden, in der alles seinen
Sinn findet.

Die Notwendigkeit des christlichen
Gebets

Aus dem Gesagten geht hervor, dass
das Gebet für das geistliche Leben
nicht fakultativ ist, sondern eine



vitale Notwendigkeit darstellt, wie
der Katechismus der Katholischen
Kirche (Nr. 2744) betont: „Beten ist
lebensnotwendig. Der Beweis durch
das Gegenteil ist nicht weniger
überzeugend: Wenn wir uns nicht
vom Geist leiten lassen, fallen wir in
die Knechtschaft der Sünde (vgl. Gal
5,16-25) zurück. Wie kann der
Heilige Geist ,unser Leben‘ sein,
wenn unser Herz fern ist von
ihm? ,Nichts ist so wertvoll wie das
Gebet: Es macht Unmögliches
möglich und Schweres leicht ... Ein
Mensch, der betet, kann unmöglich
sündigen‘ (Johannes Chrysostomus,
Anna 4,5). ,Wer betet, wird sicherlich
gerettet; wer nicht betet, verdammt
sich sicherlich‘ (Alphons v. Liguori,
mez.).“

Aus diesem Grund verwendet der 
Katechismus der Katholischen Kirche
den Ausdruck „die allgemeine
Berufung zum Beten“ als Untertitel
des ersten Kapitels des vierten Teil



des Katechismus (der dem Gebet
gewidmet ist): Die Offenbarung des
Gebetes. Die allgemeine Berufung zum
Beten. Auch wenn dieser Ausdruck
noch nicht häufig ist, so ist er sehr
mit einem anderen, bekannteren
verbunden: „Die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit in der
Kirche“, Titel des fünften Kapitels
der dogmatischen Konstitution 
Lumen gentium des II. Vatikanischen
Konzils. Es macht den Eindruck, dass
der Katechismus der Katholischen
Kirche, indem er an die Lehren des
letzten ökumenischen Konzils
erinnert, die Notwendigkeit des
Gebets für das Erreichen der
christlichen Heiligkeit hervorheben
will.

Eben deshalb haben die Heiligen
immer die Notwendigkeit des
Gebetes für das geistliche Leben und
seinen Fortschritt betont. Zum
Beispiel hat die heilige Theresia von
Jesus geschrieben: „Kürzlich sagte



mir ein großer Gelehrter, dass die
Seelen, die nicht beten, wie ein
gelähmter oder verkrüppelter
Körper sind. Auch wenn sie Beine
und Arme haben, können sie diese
nicht bewegen.“1 Und der heilige
Franz von Sales sagt in einer Predigt:
„Nur die Tiere beten nicht; daher
sind jene, die nicht beten, ihnen
ähnlich.“2 Der heilige Josefmaria
betont: „Heilig, ohne Gebet? An
solche Heiligkeit glaube ich
nicht“ (Der Weg, 107).

José Luis Illanes / Manuel Belda

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2558-2758

Empfohlene Lektüren

Kongregation für die Glaubenslehre, 
Schreiben über einige Aspekte der
christlichen Meditation „Orationes
formas“, 15.10.1989.



Katechesen von Papst Benedikt XVI.
über das Gebet. Es handelt sich um
die Texte der Katechesen von Papst
Benedikt XVI. in den
Generalaudienzen Mai 2011 bis
Oktober 2012.

Katechesen von Papst Franziskus über
das Vaterunser. Es handelt sich um
die Texte der Katechesen von Papst
Franziskus in den Generalaudienzen
Dezember 2018 bis Mai 2019.

Katechesen von Papst Franziskus über
das Gebet. Es handelt sich um die
Texte der Katechesen von Papst
Franziskus in den Generalaudienzen
Mai 2020 bis Juni 2021.

Hl. Josefmaria, Homilien Christi
Triumph in seiner Demut; Die
Eucharistie, Geheimnis des Glaubens
und der Liebe; Christi Himmelfahrt;
Der große Unbekannte und Durch
Maria zu Jesus, in Christus begegnen,
12-21, 83-94, 117-126 und 139-149;
Homilien Der Umgang mit Gott;



Leben aus dem Gebet und Auf dem
Weg zur Heiligkeit, in Freunde Gottes,
142-153, 238-257, 294-316.

1 Hl. Theresia von Jesus, Moradas del
castillo interior. Primeras Moradas, 1,
6, in Obras completas, B.A.C., Madrid
1986, S. 474.

2 Hl. Franz von Sales, Werke.
Gesamtausgabe, Annecy 1892-1964,
Bd. 9, S. 62.

José Luis Illanes / Manuel Belda

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-35-das-gebet-im-
christlichen-leben/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-35-das-gebet-im-christlichen-leben/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-35-das-gebet-im-christlichen-leben/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-35-das-gebet-im-christlichen-leben/

	Thema 35. Das Gebet im christlichen Leben

