
opusdei.org

Thema 34. Das
neunte und zehnte
Gebot

Das neunte und zehnte Gebot
beziehen sich auf die inneren
Akte, die den Sünden gegen das
sechste und siebte Gebot
entsprechen. Die inneren
Sünden können das Gewissen
verformen. Der Kampf gegen
die inneren Sünden ist ein Teil
der christlichen Strebens, mit
ganzem Herzen, mit ganzem
Gemüt und mit allen Kräften zu
lieben. Reinheit des Herzens
bedeutet, auf heilige Weise zu
fühlen.



25.06.2023

Du sollst nicht nach der Frau deines
Nächsten verlangen, du sollst nicht
das Haus deines Nächsten begehren,
nicht sein Feld, seinen Sklaven oder
seine Sklavin, sein Rind oder seinen
Esel, nichts, was deinem Nächsten
gehört (Dtn 5,21).

Wer eine Frau auch nur lüstern
ansieht, hat in seinem Herzen schon
Ehebruch mit ihr begangen (Mt 5,28).

Die innere Welt heiligen

Die Antwort Jesu auf die Frage nach
dem wichtigsten Gebot des Gesetzes
macht deutlich, dass sich das sittliche
Leben nicht auf die Erfüllung einer
Reihe äußerer Akte beschränkt,
sondern dass es um mehr geht: Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
mit ganzem Herzen und ganzer Seele,



mit all deinen Gedanken und all deiner
Kraft (Mk 12,30). Heiligkeit, die
immer ein Geschenk Gottes ist,
besteht nicht vor allem in einem
Leben ohne schwere Sünden,
sondern in einem Leben voller Liebe
zu Gott, wobei diese Liebe eine
innere Ordnung und Harmonie
verlangt, die dem Menschen ohne die
Gnade nicht erreichbar ist, die man
aber an den Heiligen wahrnehmen
kann. Und es ist es möglich, dieser
Gabe Gottes zu entsprechen. In
vielen unserer Schwestern und
Brüder im Glauben hat diese Gnade
aufgrund ihrer persönliche
Anstrengung Frucht gebracht: Herr,
fünf Talente hast du mir gegeben; sieh
her, ich habe noch fünf dazugewonnen
(Mt 25,20).

Diese innere Ordnung und Harmonie
nennt man „Reinheit des Herzens“.
Sie wird von Jesus in der Bergpredigt
gelobt und ermöglicht eine
besondere Offenheit dem Nächsten



gegenüber: „Auf diesem Weg treten
wir in die Beziehung zum Nächsten
ein, und das ist, ausgehend von der
Liebe, die Gott in Jesus Christus
erweist, ein Ruf zur Schönheit der
Treue, der Großherzigkeit und der
Authentizität. Aber um so zu leben –
also in der Schönheit der Treue, der
Großherzigkeit und der Authentizität
– müssen wir ein neues Herz haben,
das vom Heiligen Geist bewohnt ist
(…), das Geschenk einer ,neuen
Sehnsucht‘ (vgl. Röm 8,6) (…). Und so
befruchtet der Heilige Geist unser
Herz und legt die Sehnsucht in es
hinein, die sein Geschenk ist, die
Sehnsucht des Geistes: Sehnsucht
dem Geist gemäß, im Rhythmus des
Geistes, mit der Musik des Geistes
(…). Das ist der Dekalog für uns
Christen: Christus betrachten, um
uns zu öffnen und sein Herz zu
empfangen, um seine Sehnsucht zu
empfangen, um seinen Heiligen Geist
zu empfangen“ (Papst Franziskus,
Audienz, 28.11.2018).1



Die Zuneigung zu den Personen und
den materiellen Gütern ist an sich
etwas Gutes, verlangt aber eine
Ordnung, die das gesamte Wohl der
Person berücksichtigt, das für den
Christen in jener Liebe zu Gott
besteht, die den ganzen Menschen
einschließt: seinen Verstand, sein
Herz und alle seine Vermögen. Die
materiellen Güter, die als Mittel
unverzichtbar sind, können die
Sehnsucht des Herzens nach dem
Unendlichen nicht stillen. Es ist für
Gott geschaffen. Ein Wohlstand, der
nicht in das Leben gemäß dem
Heiligen Geist integriert ist, betäubt
oft Verstand und Herz, so dass es
schwierig ist, die anderen wirklich
zu lieben und ihre Bedürfnisse zu
erkennen.

Die inneren Sünden

Das neunte und zehnte Gebot
beziehen sich auf die inneren Akte,
die den Sünden gegen das sechste



und siebte Gebot entsprechen. Die
moralische Tradition zählt sie zu den
sogenannten „inneren Sünden“. Der
positive Inhalt dieser Gebote besteht
darin, in Gedanken und Wünschen
ein Leben der Keuschheit zu führen
(9. Gebot), sowie von den materiellen
Dingen losgelöst zu sein (10. Gebot),
entsprechend den Worten des Herrn:
Selig, die ein reines Herz haben, denn
sie werden Gott schauen (Mt 5,8) und 
Selig, die arm sind vor Gott, denn
ihnen gehört das Himmelreich (Mt
5,3).

Zuerst erhebt sich die Frage, ob es
Sinn hat, von inneren Sünden zu
sprechen. Anders gesagt: Warum
wird ein Akt des Verstandes bzw. des
Willens negativ gewertet, wenn er
sich nicht in einer äußeren
verwerflichen Handlung
konkretisiert?

Die Antwort ist nicht evident, denn
in den Sündenregistern, die das Neue



Testament enthält, werden vor allem
äußere Akte genannt (Ehebruch,
Unzucht, Mord, Götzendienst,
Zauberei, Streitigkeiten, Zorn usw.).
Es werden dort aber auch gewisse
innere Akte als Sünden zitiert (Neid,
Begierde, Habgier).2

Jesus selbst lehrt: Aus dem Herzen
kommen böse Gedanken, Mord,
Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falsche
Zeugenaussagen und Lästerungen (Mt
15,19). Und in Bezug auf den
spezifischen Bereich der Keuschheit
betont er: Jeder, der eine Frau ansieht,
um sie zu begehren, hat in seinem
Herzen schon Ehebruch mit ihr
begangen (Mt 5,28). Aus diesen
Aussagen ergibt sich ein wichtiger
Hinweis für die Moral, denn sie
lassen erkennen, dass die Quelle der
menschlichen Handlungen und
damit das Gut- oder Bösesein der
Person in den Wünschen des
Herzens liegt – in dem, was die
Person „will“ und wählt. Die Bosheit



von Mord, Ehebruch und Raub
besteht nicht hauptsächlich in der
physischen Handlung oder ihren
Folgen (die auch eine wichtige Rolle
spielen), sondern im Willen (im
Herzen) des Mörders, Ehebrechers
oder Räubers, der eine solche
Handlung wählt, weil er sie will. Er
schlägt einen Weg ein, der ihn in eine
Richtung führt, die der Liebe zum
Nächsten und daher auch zu Gott
entgegengesetzt ist.

Der Wille strebt immer ein Gut an;
gelegentlich handelt es sich
allerdings um ein Scheingut, das hier
und jetzt nicht auf das Wohl der
Person in ihrer Gesamtheit
ausgerichtet werden kann. Der Dieb
will etwas, das er als ein Gut ansieht,
aber die Tatsache, dass es einem
anderen gehört, macht es unmöglich,
dass die Entscheidung, sich diesen
Gegenstand anzueignen, auf sein
Wohl als Person ausgerichtet werden
kann, oder, was dasselbe ist, auf das



Ziel seines Lebens. In diesem Sinn ist
der äußere Akt nicht notwendig, um
den Willen in eine negative Richtung
zu bestimmen. Wer beschließt, einen
Gegenstand zu stehlen – auch wenn
er es dann aus unvorhergesehenen
Gründen nicht tut –, hat schlecht 
gehandelt. Er hat einen inneren, der
Tugend der Gerechtigkeit
widersprechenden Willensakt
gesetzt.

Die Person ist gut oder böse durch
ihr Wollen. Wenn von inneren
Sünden die Rede ist, geht es daher
eigentlich um (gewollte, bejahte)
Wünsche, nicht um Gedanken. Wenn
wir von der Vernunft sprechen, so
verwenden wir andere Kategorien,
wie wahr oder falsch. Wenn das 9.
Gebot die „unreinen Gedanken“
verbietet, bezieht es sich eigentlich
nicht auf Vorstellungen oder
Erwägungen, sondern auf die
Regungen des Willens, der die
ungeordnete Lust annimmt, die



durch ein (inneres oder äußeres) Bild
hervorgerufen wird.3

Traditionell hat man folgende innere
Sünden unterschieden:

Schlechte Gedanken („delectatio
morosa“): Vorstellung einer
sündhaften Handlung, ohne die
Absicht, sie zu begehen. Es
kann eine Todsünde vorliegen,
wenn die Materie schwer ist
und man sie sucht oder
annimmt, um sich an ihr zu
ergötzen.
Schlechte Wünsche
(„desiderium pravum“): inneres
und allgemeines Verlangen
nach einer sündhaften
Handlung, an der man Gefallen
findet. Dabei besteht nicht die
klare Absicht, diese Sünde zu
begehen (was immer ein
wirksames Wollen impliziert),
auch wenn man sie in nicht
wenigen Fällen begehen würde,

• 

• 



wenn es nicht Gründe gäbe, die
davon abhalten (die Folgen der
Handlung, die Schwierigkeit, sie
zu verwirklichen usw.).
Die sündhafte Lust („gaudium
peccaminosum“): das freiwillige
Wohlgefallen an einer selbst
oder von anderen schon
begangenen schlechten Tat. Sie
erneuert gleichsam die Sünde
in der Seele.

Die inneren Sünden sind weniger
schwer als die entsprechenden
äußeren Sünden, denn die äußere
Handlung offenbart im Allgemeinen
einen intensiveren
Willensentschluss. Die inneren
Sünden sind jedoch sehr schädlich,
vor allem wenn jemand den Umgang
und die Freundschaft mit Gott sucht,
denn:

sie werden leichter begangen,
denn es genügt die Zustimmung
des Willens, und die

• 

• 



Versuchungen pflegen häufiger
zu sein;
man achtet weniger auf sie,
denn man will sie sich oft nicht
eingestehen – manchmal aus
Unwissenheit oder weil die
Leidenschaften mit im Spiel
sind – und will nicht zugeben,
dass es sich, wenn die
Zustimmung unvollkommen
war, wenigstens um lässliche
Sünden gehandelt hat.

Die inneren Sünden können das
Gewissen verformen, z. B. wenn man
zwar die Todsünde meiden will, aber
innere lässliche Sünden immer
wieder zulässt. Eine solche
Verformung kann zu Äußerungen
der Reizbarkeit führen, zu Verstößen
gegen die Liebe, zu kritischem Geist,
und es kann sein, dass man sich mit
häufigen Versuchungen abfindet,
ohne wirklich gegen sie zu kämpfen.4

Es kommt vor, dass man innere
Sünden mit allerlei grundlosen

• 



Gründen rechtfertigt, wodurch das
Gewissen weiter verwirrt wird. In
der Folge wächst die Eigenliebe, es
entsteht innere Unruhe, Demut und
aufrichtige Reue fallen schwerer,
und man kann in einen Zustand der
Lauheit geraten.

Der Kampf gegen die inneren Sünden
fördert das sittliche Feingefühl und
die innere Ausgeglichenheit der
Person. Er hat nichts mit Skrupeln zu
tun, die eine Hypertrophie der
inneren Empfindsamkeit darstellen
und eine psychische Störung
bewirken können.

Der Kampf gegen die inneren Sünden
ist ein Teil des christlichen
Bestrebens, mit ganzem Herzen, mit
ganzer Seele und mit allen Kräften
zu lieben. In diesem Bereich sind
hilfreich:

Der häufige Empfang der
Sakramente, die uns die Gnade
verleihen oder vermehren und

• 



unsere täglichen Schwächen
heilen.
Das Gebet, die Abtötung und die
Arbeit, in der Gott aufrichtig
gesucht wird.
Die Demut – die uns unser
Elend erkennen lässt, ohne dass
wir wegen unserer Fehler
mutlos werden – und das
Vertrauen auf Gott, der immer
bereit ist, uns zu verzeihen.
Die Aufrichtigkeit vor Gott und
uns selbst sowie in der
geistlichen Leitung, indem wir
die Gewissenserforschung
sorgfältig pflegen.

Die Läuterung des Herzens

Wenn man diese beiden Gebote in
einem weiten Sinn nimmt, fassen sie
die inneren Mechanismen ins Auge,
die sich an der Wurzel jeder Sünde
befinden.5 Positiv genommen laden
sie dazu ein, mit rechter Absicht zu
handeln: mit reinem Herzen. Sie sind

• 

• 

• 



deshalb so wichtig, weil sie nicht bei
der der Beurteilung der äußeren
Handlungen Halt machen, sondern
zur Quelle vordringen, der diese
Handlungen entspringen.

Diese innere Dynamik ist für das
christliche Sittenleben grundlegend.
Die Gaben des Heiligen Geistes und
die eingegossenen Tugenden sind
nämlich durch die innere Haltung
des Menschen bedingt. Deshalb sind
die sittlichen Tugenden – als
Hinneigung des Willens und der
anderen Vermögen zum guten
Handeln – von so großer Bedeutung.
Wenn man diese Elemente vor Augen
hat, kann man die Fehlvorstellung
überwinden, dass das sittliche Leben
nur Kampf gegen die Sünden ist, und
das riesige positive Panorama der
menschlichen und insbesondere der
christlichen Existenz zu entdecken,
das sich auftut, wenn man es als ein
Bemühen um Wachstum in der



Tugend und als Reinigung des
Herzens entdeckt.

Das 9. und 10. Gebot beziehen sich
vor allem auf die inneren Sünden
gegen die Tugenden der Keuschheit
und der Gerechtigkeit, die sich in
einigen Texten der Heiligen Schrift
widerspiegeln. Sie spricht von den
„drei Arten der Begehrlichkeit oder
Begierde: der Begierde des Fleisches,
der Begierde der Augen und der
Hoffart der Welt (vgl. 1 Joh
2,16)“ (Katechismus der Katholischen
Kirche, 2514).

Jeder Mensch entdeckt in seinem
Inneren ungeordnete Neigungen, die
die moralische Tradition
Konkupiszenz (Begierde oder
Begehrlichkeit) genannt hat. Der 
Katechismus spricht vom
„Aufbegehren des ,Fleisches‘ wider
den ,Geist‘ (vgl. Gal 5,16.17.24; Eph
2,3). Die Begierde entstammt dem
Ungehorsam der ersten Sünde“ (Nr.



2515). Nach der Ursünde ist niemand
von der Konkupiszenz frei, mit
Ausnahme unseres Herrn Jesus
Christus und der allerseligsten
Jungfrau Maria.

Auch wenn die Begehrlichkeit an
sich keine Sünde ist, so macht sie
doch zur Sünde geneigt und bringt
sie hervor, wenn sie nicht der vom
Glauben erleuchteten Vernunft mit
Hilfe der Gnade unterworfen wird.
Wer die Existenz der Konkupiszenz
übersieht, verfällt leicht der
Auffassung, dass alle spontanen
Neigungen „natürlich sind“, so dass
es nicht schlecht ist, sich von ihnen
leiten zu lassen. Vielen wird klar,
dass das falsch ist, wenn sie an einen
Impuls zur Gewalttätigkeit denken,
denn man erkennt sofort, dass es
sich dabei um etwas Negatives
handelt, das man vermeiden muss.
Im Bereich der Keuschheit ist es
jedoch nicht so einfach zu erkennen,
dass die „natürlichen“ Antriebe oft



unangebracht sind. Das 9. Gebot hilft
zu verstehen, dass die Begehrlichkeit
die Natur verdunkelt hat, so dass das,
was wir als „natürlich“ empfinden,
häufig eine Folge der Sünde ist und
daher beherrscht werden muss.
Ähnliches gilt für das unkontrollierte
Streben nach Reichtum, also die
Habgier, auf die sich das 10. Gebot
bezieht.

Es ist wichtig, diese durch die
Erbsünde und unsere persönlichen
Sünden verursachte Unordnung zu
erkennen, denn diese Erkenntnis:

spornt uns an zu beten: nur Gott
vergibt die Erbsünde, die die
Begehrlichkeit verursacht hat;
und nur mit seiner Hilfe
werden wir auch diese
ungeordnete Neigung
überwinden; die Gnade Gottes 
heilt unsere Natur von den
Wunden der Sünde (und erhebt

• 



sie außerdem zur
übernatürlichen Ordnung);
sie lehrt uns, alles Geschaffene
zu lieben, denn es ist gut aus
den Händen Gottes
hervorgegangen; nur unsere
ungeordneten Wünsche
bewirken, dass die
geschaffenen Güter schlecht
gebraucht werden können.

Der Kampf um die Reinheit und die
Freiheit des Herzens

Reinheit des Herzens bedeutet eine
heilige Weise des Fühlens. Mit Gottes
Hilfe und persönlicher Anstrengung
gelingt es, immer mehr ein „reines
Herz“ zu haben: Reinheit in
Gedanken und Wünschen. Reinheit
des Herzens ist ein bildlicher
Ausdruck für mehr Freiheit, um zu
lieben.

Was das 9. Gebot betrifft, so erreicht
der Christ diese Reinheit mit der
Gnade Gottes und durch die Tugend

• 



und die Gabe der Keuschheit, durch
die Lauterkeit der Absicht, die
Reinheit des Blicks und das Gebet.6

Die Reinheit des Blicks begnügt sich
nicht damit, den Blick von eindeutig
unpassenden Bildern abzuwenden,
sondern verlangt eine Läuterung des
Gebrauchs unserer äußeren Sinne,
die uns die Welt und die anderen
Menschen mit übernatürlicher Sicht
betrachten lässt. Es geht um einen
positiven Kampf, der es dem
Menschen erlaubt, die wahre
Schönheit alles Geschaffenen zu
entdecken, besonders die Schönheit
jener Wesen, die nach dem Abbild
Gottes und ihm ähnlich gebildet
wurden.7

„Reinheit verlangt Schamhaftigkeit.
Diese ist ein wesentlicher Bestandteil
der Mäßigung. Die Schamhaftigkeit
wahrt den Intimbereich des
Menschen. Sie weigert sich, zu
enthüllen, was verborgen bleiben



soll. Sie ist auf die Keuschheit
hingeordnet, deren Feingefühl sie
bezeugt. Sie lenkt Blicke und Gesten
entsprechend der Würde der
Menschen und ihrer
Verbundenheit“ (Katechismus, 2521).

Was die materiellen Güter angeht, so
stimuliert die heutige Gesellschaft
den Konsum und die persönliche
Selbstbestätigung so gewaltig, dass
sogar die Stabilität der Familie
gefährdet wird. Viele Menschen
werden sich zu spät bewusst, dass sie
ihr Leben auf Beruf, Geld und
Prestige zentriert und andere,
wichtigere Aspekte ihrer Existenz –
ihre Beziehung zu Gott und ihre
Familie – vernachlässigt haben.

Die übertriebene Bedeutung, die
heute – mehr als so manchen
anderen Werten – dem materiellen
Wohlstand beigemessen wird, ist
kein Zeichen menschlichen
Fortschritts; sie ist eine Erniedrigung



des Menschen, dessen Würde darin
besteht, ein geistiges Geschöpf zu
sein, das zum ewigen Leben der
Kinder Gottes berufen ist (vgl. Lk
12,19-20).

„Das zehnte Gebot verlangt, den Neid
aus dem Herzen der Menschen zu
verbannen“ (Katechismus, 2538). Der
Neid ist eine Hauptsünde. „Er besteht
darin, dass man traurig ist, weil es
einem anderen gut
geht“ (Katechismus, 2539). Neid kann
viele andere Sünden nach sich
ziehen: Hass, Klatsch,
Ehrabschneidung, Ungehorsam usw.
Der Neid verstößt gegen die Liebe.
Um gegen ihn anzukämpfen, müssen
wir eine Haltung des Wohlwollens
gegenüber den anderen einnehmen.
Dabei hilft uns auch die Tugend der
Demut, denn man darf nicht
vergessen, dass der Neid häufig dem
Stolz entspringt (vgl. Katechismus,
2540).



Um in der Lage zu sein, aus ganzem
Herzen und mit allen Kräften zu
lieben, bedarf es einer inneren
Ordnung, die auf der Gnade und den
Tugenden beruht. Sie begnügt sich
nicht damit, gerade noch die
schwereren Sünden zu vermeiden,
sondern strebt nach jener Harmonie
des inneren Friedens, der die
Heiligen kennzeichnet.

Pablo Requena

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2514-2557.

Empfohlene Lektüren

Hl. Josefmaria, Homilie Denn sie
werden Gott schauen, in Freunde
Gottes, 175-189; Homilie Loslösung,
in Freunde Gottes, 110-126.



1 Papst Franziskus, Audienz,
28.11.2018.

2 Vgl. Gal 5,19-21; Röm 1,29-31; Kol
3,5. Paulus schreibt, nachdem er
aufgefordert hat, die Unzucht zu
meiden: Jeder von euch lerne, mit
seiner Frau in heiliger und
achtungsvoller Weise zu verkehren,
nicht in leidenschaftlicher Begierde
wie die Heiden, die Gott nicht kennen.
(…) Denn Gott hat uns nicht dazu
berufen, unrein zu leben, sondern
heilig zu sein (vgl. 1 Thess 4,3-7). Er
betont die Wichtigkeit der Affekte,
die Ursprung der Handlungen sind,
und lässt die Notwendigkeit ihrer
Läuterung für das christliche Leben
erkennen.

3 Auf diese Weise wird man leicht
den Unterschied zwischen „spüren“
und „einwilligen“ verstehen, bezogen
auf eine bestimmte Leidenschaft
oder Regung der Sinnlichkeit. Nur
wenn man einwilligt, kann ein Sünde



vorliegen (sofern die Materie
sündhaft war).

4 „Du plätscherst in den
Versuchungen herum, bringst dich
dabei in Gefahr, spielst mit Blicken
und mit Vorstellungen, ergehst dich
in seichtem Geschwätz. – Und dann
bist du verstört, wenn Zweifel,
Skrupel, Verwirrung, Trübsinn und
Niedergeschlagenheit auf dich
einstürmen. – Du musst mir zugeben,
dass du wenig konsequent bist“ (hl.
Josefmaria, Die Spur des Sämanns,
132).

5 „Das zehnte Gebot betrifft die
Absicht des Herzens; es fasst,
zusammen mit dem neunten, alle
Vorschriften des Gesetzes
zusammen“ (Katechismus, 2534).

6 „Mit der Gnade Gottes gelingt ihm
das

durch die Tugend und Gabe der
Keuschheit, denn die

• 



Keuschheit ermöglicht, mit
aufrichtigem und ungeteiltem
Herzen zu lieben;
durch die lautere Absicht, die
das wahre Ziel des Menschen
ins Auge fasst, denn der
Getaufte sucht mit arglosem
Auge in allem den Willen Gottes
zu erkennen und zu erfüllen
(vgl. Röm 12,2; Kol 1,10);
durch die äußerlich und
innerlich lautere Sichtweise,
durch die Beherrschung der
Gefühle und der Phantasie,
durch die Zurückweisung jedes
Wohlgefallens an unreinen
Gedanken, die zur Abkehr vom
Weg der göttlichen Gebote
verleiten: Der Anblick erregt die
Sehnsucht der Toren (Weish
15,5);
durch das Gebet“ (Katechismus,
2520).

7 „Die Augen! Durch sie geht viel
Böses in dein Inneres ein. - Wie viele

• 

• 

• 



haben die gleiche Erfahrung wie
David machen müssen!... Wenn ihr
den Blick bewahrt, ist euer Herz
beschützt“ (hl. Josefmaria, Der Weg,
183). „Mein Gott: In allem, was ich
sehe, finde ich Schönheit und Anmut.
Also will ich meine Blicke im Zaum
halten..., weil ich liebe“ (Ders., Im
Feuer der Schmiede, 415).

Pablo Requena

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-34-das-neunte-und-
zehnte-gebot/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-34-das-neunte-und-zehnte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-34-das-neunte-und-zehnte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-34-das-neunte-und-zehnte-gebot/

	Thema 34. Das neunte und zehnte Gebot

