
opusdei.org

Thema 31. Das fünfte
Gebot

Niemand darf sich, unter
keinen Umständen, das Recht
anmaßen, auf direkte Weise ein
unschuldiges menschliches
Wesen zu töten. Das fünfte
Gebot verbietet auch, sich selbst
oder den Nächsten körperlich
zu schlagen, zu verletzen oder
einen ungerechten Schaden
zuzufügen sowie ihn durch
beleidigende Worte zu
schädigen oder ihm übel zu
wollen. Was Abtreibung und
Euthanasie betrifft, muss die
Achtung des Lebens als Grenze
anerkannt werden, die keine



individuelle oder staatliche
Aktivität überschreiten darf.

28.06.2023

Das menschliche Leben ist heilig

„Das menschliche Leben ist heilig,
weil es von seinem Beginn an ,der
Schöpfermacht Gottes‘ bedarf und
für immer in einer besonderen
Beziehung zu seinem Schöpfer bleibt,
seinem einzigen Ziel. Nur Gott ist der
Herr des Lebens von seinem Anfang
bis zu seinem Ende: Niemand darf
sich, unter keinen Umständen, das
Recht anmaßen, ein unschuldiges
menschliches Wesen direkt zu
zerstören“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 2258).

Der Mensch wurde nach dem Bild
Gottes und ihm ähnlich geschaffen
(vgl. Gen 1,26-27). Er ist einzigartig:



das einzige Geschöpf dieser Welt, das
Gott um seiner selbst willen liebt.1 Er
ist dazu bestimmt, Gott zu erkennen
und ihn ewig zu lieben. Darin liegt
das letzte Fundament der Heiligkeit
und Würde des Menschen, und in
sittlicher Hinsicht gründet hier das
Gebot „Du sollst nicht töten“. Die
Enzyklika Evangelium vitae (1995),
die eine wunderschöne Betrachtung
über den Wert des menschlichen
Lebens und seine Berufung zum
ewigen Leben der Gemeinschaft mit
Gott bietet, erklärt: „Aus der
Heiligkeit des Lebens erwächst seine 
Unantastbarkeit“ (Nr. 40). Im Bund
mit Noach nach der Sintflut wird in
der Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott die Grundlage für die
Verurteilung des Mordes gesehen
(vgl. Gen 9,6).

Wenn das Leben in die Hände des
Menschen gelegt wird, bedeutet das
die Übertragung einer
Verfügungsgewalt, die nur im



Zusammenwirken mit Gott
gebraucht werden darf. Sie verlangt
eine Haltung der Liebe und des
Dienstes. Sie ist nicht eine absolute
und willkürliche, sondern dienende
Herrschaft, die Widerschein der
einzigen Herrschaft Gottes sein soll.2

Das Buch Genesis stellt den Verstoß
gegen das menschliche Leben als
Folge der Ursünde dar. Jahwe zeigt
sich immer als Beschützer des
Lebens – sogar des Kain, der seinen
Bruder Abel ermordet hat. Niemand
darf mit eigener Hand Gerechtigkeit
üben, und niemand darf sich das
Recht nehmen, über das Leben des
Nächsten zu verfügen (vgl. Gen
4,13-15).

Auch wenn dieses Gebot sich
spezifisch auf die Menschen bezieht,
erinnert es uns an die Notwendigkeit,
die anderen Lebewesen und unser
gemeinsames Haus zu hüten. In der
Enzyklika Laudato sí (2015) heißt es:



„Wenn andererseits das Herz
wirklich offen ist für eine universale
Gemeinschaft, dann ist nichts und
niemand aus dieser Brüderlichkeit
ausgeschlossen. Folglich ist es auch
wahr, dass die Gleichgültigkeit oder
die Grausamkeit gegenüber den
anderen Geschöpfen dieser Welt sich
letztlich immer irgendwie auf die
Weise übertragen, wie wir die
anderen Menschen behandeln. Das
Herz ist nur eines, und die gleiche
Erbärmlichkeit, die dazu führt, ein
Tier zu misshandeln, zeigt sich
unverzüglich auch in der Beziehung
zu anderen Menschen. Jegliche
Grausamkeit gegenüber irgendeinem
Geschöpf widerspricht der Würde
des Menschen“ (Nr. 92).

Dieses Gebot findet, wie die übrigen
auch, seinen vollen Sinn in Jesus
Christus, konkret in der Bergpredigt: 
Ihr habt gehört, dass zu den Alten
gesagt worden ist: Du sollst nicht
töten, wer aber jemand tötet, soll dem



Gericht verfallen sein. Ich aber sage
euch: Jeder, der seinem Bruder auch
nur zürnt, soll dem Gericht verfallen
sein; und wer zu seinem Bruder sagt:
Du Dummkopf, soll dem Spruch des
Hohen Rates verfallen sein; wer aber
zu ihm sagt: Du gottloser Narr!, soll
dem Feuer der Hölle verfallen sein.
Wenn du deine Opfergabe zum Altar
bringst und dir dabei einfällt, dass
dein Bruder etwas gegen dich hat, so
lass deine Gabe dort vor dem Altar
liegen; geh und versöhne dich zuerst
mit deinem Bruder; dann komm und
opfere deine Gabe (Mt 5,21-24).
„Gottes Gebot zum Schutz des Lebens
des Menschen hat also seinen
tiefsten Aspekt in der Forderung von
Achtung und Liebe gegenüber jedem
Menschen und seinem
Leben“ (Evangelium vitae, 41).

Die moralische Pflicht, das Leben
und die Gesundheit zu erhalten



Das menschliche Leben wird als ein
sehr kostbares Geschenk Gottes
empfangen, das zu schützen und zu
bewahren ist. Der Katechismus 
erklärt, dass wir auf vernünftige
Weise für die Gesundheit sorgen
sollen, wobei wir immer die
Bedürfnisse der anderen und das
Gemeinwohl berücksichtigen müssen
(Nr. 2288). Zugleich erinnert er
daran, dass sie kein absoluter Wert
ist: Die christliche Moral ist einer
neuheidnischen Auffassung
entgegengesetzt, die den Körperkult 
fördert und zur Perversion der
menschlichen Beziehungen führen
kann (Nr. 2289).

„Die Tugend der Mäßigung lässt 
Unmäßigkeit aller Art meiden: jedes
Übermaß an Speisen, Alkohol, Tabak
und Medikamenten. Wer in
betrunkenem Zustand oder im
Geschwindigkeitsrausch auf der
Straße, auf dem Wasser oder in der
Luft die Sicherheit anderer und die



eigene gefährdet, versündigt sich
schwer“ (Nr. 2290). Deshalb ist auch
der Gebrauch von Drogen eine
schwere Verfehlung, weil er einen
ernsten Schaden für die Gesundheit
bewirkt (vgl. Nr. 2291).

Das Schreiben Samaritanus bonus
(2020) weist darauf hin, dass uns der
Fortschritt der Medizin bei unserer
Pflicht hilft, das Leben und die
Gesundheit zu bewahren und zu
pflegen. Zugleich erinnert es uns an
die Notwendigkeit, alle
diagnostischen und therapeutischen
Möglichkeiten mit weiser sittlicher
Unterscheidung zu nützen, aber alles
zu vermeiden, was unangemessen
und sogar entmenschlichend sein
könnte.

In diesem Zusammenhang finden die
Überlegungen zur
Organtransplantation statt. Die
Kirche lehrt, dass die Organspende
für Transplantationen legitim ist und



ein Akt der Liebe sein kann, wenn sie
eine ganz freie und unentgeltliche
Handlung ist3 und die Ordnung der
Gerechtigkeit und der Liebe
respektiert. „Eine Person darf nur
etwas geben, das sie ohne ernste
Gefahr oder Schaden für das eigene
Leben oder die persönliche Identität
oder aus einem gerechten und
angemessenen Grund entbehren
kann. Es ist offensichtlich, dass die
lebenswichtigen Organe nur nach
dem Tod entnommen werden
dürfen“ (Hl. Johannes Paul II.,
Ansprache, 22.6.1991, 4).

Das fünfte Gebot verbietet zu töten.
Es verbietet auch, sich selbst oder
den Nächsten körperlich zu schlagen,
zu verletzen oder einen ungerechten
Schaden zuzufügen, sei es selber
oder durch andere; desgleichen
untersagt es, den Nächsten durch
beleidigende Worte zu schädigen
oder ihm übel zu wollen. Das fünfte
Gebot verbietet auch den



Selbstmord. Die Enzyklika 
Evangelium vitae widmet ihren
dritten Teil den Angriffen auf das
Leben und legt dabei die frühere
moralische Tradition dar. Dieser
Abschnitt bestätigt feierlich die
Verurteilung des Mordes, der
Abtreibung und der Euthanasie.

„Das fünfte Gebot verwirft den
direkten und willentlichen Mord als
schwere Sünde. Der Mörder und
seine freiwilligen Helfer begehen
eine himmelschreiende Sünde (vgl.
Gen 4,10)“ (Katechismus, 2268). „Das
fünfte Gebot untersagt auch, etwas
mit der Absicht zu tun, den Tod eines
Menschen indirekt herbeizuführen.
Das sittliche Gesetz verbietet,
jemanden ohne schwerwiegenden
Grund einer tödlichen Gefahr
auszusetzen ebenso wie die
Weigerung, einem Menschen in
Lebensgefahr zu Hilfe zu
kommen“ (Katechismus, 2269). 



Evangelium vitae hat definitiv und
unfehlbar die folgende negative
Norm formuliert: „Mit der Petrus
und seinen Nachfolgern von Christus
verliehenen Autorität bestätige ich
daher in Gemeinschaft mit den
Bischöfen der katholischen Kirche, 
dass die direkte und freiwillige Tötung
eines unschuldigen Menschen immer
ein schweres sittliches Vergehen ist.
Diese Lehre, die auf jenem
ungeschriebenen Gesetz beruht, das
jeder Mensch im Lichte der Vernunft
in seinem Herzen findet (vgl. Röm
2,14-15), ist von der Heiligen Schrift
neu bestätigt, von der Tradition der
Kirche überliefert und vom
ordentlichen und allgemeinen
Lehramt gelehrt worden“ (Nr. 57).

Diese Verurteilung schließt die
Möglichkeit der legitimen
Verteidigung, die wie ein Paradoxon
erscheinen kann, nicht aus. So lehrt 
Evangelium vitae: „Die Notwehr kann
für den, der für das Leben anderer



oder für das Wohl seiner Familie
oder des Gemeinwesens
verantwortlich ist, nicht nur ein
Recht, sondern eine schwerwiegende
Verpflichtung sein. Es geschieht
leider, dass die Notwendigkeit, den
Angreifer unschädlich zu machen,
mitunter seine Tötung mit sich
bringt“ (Nr. 55).

Die Abtreibung

„Das menschliche Leben ist vom
Augenblick der Empfängnis an
absolut zu achten und zu
schützen“ (Katechismus, 2270).
Deshalb „stellt die direkte, das heißt
als Ziel oder Mittel gewollte
Abtreibung immer ein schweres
sittliches Vergehen dar, nämlich die
vorsätzliche Tötung eines
unschuldigen
Menschen“ (Evangelium vitae, 62).
„Kein Umstand, kein Zweck, kein
Gesetz der Welt wird jemals eine
Handlung statthaft machen können,



die in sich unerlaubt ist, weil sie dem
Gesetz Gottes widerspricht, das
jedem Menschen ins Herz
geschrieben, mit Hilfe der Vernunft
selbst erkennbar und von der Kirche
verkündet worden ist“ (ebd.).4

Im sozialen Kontext vieler Länder
wird die Abtreibung als Recht und
unerlässliches Mittel zur
Verbesserung der reproduktiven
Gesundheit der Frauen angesehen.
Dadurch wird es schwieriger, die
Lehre der Kirche zu verstehen, und
darin liegt einer der Gründe, warum
nicht wenige diesen Eingriff aus
Unwissenheit vornehmen lassen, die
nicht selten unüberwindlich ist.
Auch kann angesichts einer
unerwünschten Schwangerschaft der
soziale und familiäre Druck so groß
sein, dass er die persönliche
Verantwortung der Frau, die sich für
die Abtreibung entscheidet,
vermindert.



Daher sind die Initiativen
lobenswert, die Müttern helfen, ihre
Schwangerschaft fortzusetzen, vor
allem wenn sie besonderen
Schwierigkeiten begegnen. In diesem
Bereich spielt der Staat eine
vorrangige Rolle, denn es geht um
die Verteidigung einer besonders
verletzlichen Gruppe. Sehr zu loben
ist auch die Arbeit, die geleistet wird,
um angemessen über die Realität der
Abtreibung zu informieren und ihre
oft schweren negativen
psychologischen und existenziellen
Folgen im Leben jener aufzuzeigen,
die sich für diese Möglichkeit
entscheiden.

Selbstmord und Euthanasie

Einige meinen fälschlich, dass sich
das Tötungsverbot nur auf andere
bezieht, dass das Christentum aber,
wenigstens unter manchen
Umständen, nichts gegen den
Selbstmord einzuwenden hat; sie



sagen, die Heilige Schrift verurteile
sie nicht ausdrücklich. Evangelium
vitae (Nr. 66) hält jedoch fest: „Der
Selbstmord ist immer ebenso sittlich
unannehmbar wie der Mord. Die
Tradition der Kirche hat ihn immer
als schwerwiegend böse
Entscheidung zurückgewiesen.“ Der 
Katechismus erklärt näher: „Er ist
eine schwere Verfehlung gegen die
rechte Eigenliebe. Selbstmord
verstößt auch gegen die
Nächstenliebe, denn er zerreißt zu
Unrecht die Bande der Solidarität mit
der Familie, der Nation und der
Menschheit, denen wir immer
verpflichtet sind. Der Selbstmord
widerspricht zudem der Liebe zum
lebendigen Gott“ (Nr. 2281).5 Etwas
anderes ist es, den eigenen Tod
vorzuziehen, um das Leben eines
anderen zu retten, was ein
heroischer Akt der Liebe ist.

Es ist wahr, dass einige
psychologische, kulturelle und



soziale Bedingtheiten die subjektive
Verantwortung für den Selbstmord
verringern oder sogar beseitigen
können, und die Kirche empfiehlt
Gott die Seelen jener, die diese
extreme Tat gesetzt haben. Das
bedeutet aber nicht, dass sie die
Entscheidung, sich das Leben zu
nehmen, rechtfertigt.

In den letzten Jahrzehnten ist zum
Selbstmord die Euthanasie
hinzugekommen, bei der ein anderer
auf Bitte des Betroffenen die
Tötungshandlung vornimmt. Unter 
Euthanasie im wahren und
eigentlichen Sinn ist eine Handlung
oder Unterlassung zu verstehen, die
ihrem Wesen nach und absichtlich
den Tod verursacht mit dem Ziel,
jeden Schmerz zu beseitigen. Die
Kirche hat immer gelehrt, „dass die
Euthanasie eine schwere Verletzung
des göttlichen Gesetzes ist,insofern es
sich um eine vorsätzliche Tötung
einer menschlichen Person handelt,



was sittlich nicht zu akzeptieren ist.
(…) Eine solche Handlung setzt, je
nach den Umständen, die Bosheit
voraus, wie sie dem Selbstmord oder
dem Mord eigen ist“ (Evangelium
vitae, 65). Es handelt sich um eine
der gegen die Menschenwürde
verstoßenden Konsequenzen, zu
denen der Hedonismus und der
Verlust des christlichen Sinns des
Schmerzes führen können.

Es ist wichtig, die Euthanasie von
anderen Handlungen zu
unterscheiden, die im Rahmen
angemessener medizinischer
Betreuung am Ende des Lebens
vorgenommen werden, wie die
Unterbrechung einiger
Behandlungen, die in einem
bestimmten Moment als
außergewöhnlich oder als für die
angestrebten Ziele
unverhältnismäßig angesehen
werden. Verschieden ist auch die so
genannte „palliative Sedation“ als



therapeutisches Mittel für einige
terminale Situationen, in denen die
gewöhnliche Behandlung nicht
ausreicht, um dem Patienten
schwere Leiden zu ersparen.
Manchmal ist es nicht leicht, die
geeignetsten Vorgangsweisen zu
bestimmen. Das Schreiben 
Samaritanus bonus bietet einige
Kriterien, die helfen können, gute
Entscheidungen zu treffen.

In Bezug auf Abtreibung und
Euthanasie ist zu bedenken, dass die
Achtung des Lebens als Grenze
anerkannt werden muss, die keine
individuelle oder staatliche
Handlung überschreiten darf. Das
unaufgebbare Recht jeder
unschuldigen menschlichen Person
auf Leben ist ein konstitutives
Element der zivilen Gesellschaft und
ihrer Gesetzgebung und muss als
solches sowohl von der Gesellschaft
als auch von der politischen



Autorität anerkannt und respektiert
werden (vgl. Katechismus, 2273).6

Gesetze, die die Abtreibung erlauben,
„rufen nicht nur keine Verpflichtung
für das Gewissen hervor, sondern
erheben vielmehr die schwere und
klare Verpflichtung, sich ihnen mit
Hilfe des Einspruchs aus
Gewissensgründen zu
widersetzen“ (Evangelium vitae, 73).

Die Todesstrafe

Jahrhunderte lang wurde die
Todesstrafe als wirksames Mittel
gerechtfertigt, um das Gemeinwohl
zu garantieren und um bei schweren
Verbrechen die Gerechtigkeit wieder
herzustellen. Angesichts der
Tatsache, dass immer bessere
Möglichkeiten gefunden wurden, um
durch angemessene Systeme der Haft
das Gemeinwohl der Bürger zu
schützen, hat sich das Lehramt der
Kirche fortschreitend entwickelt und
ist bis zur aktuellen Formulierung



des Katechismus (Nr. 2267) gelangt.
Er betrachtet die Todesstrafe als
unzulässig, weil sie gegen die
Unverletzlichkeit und Würde der
Person verstößt, und weist darauf
hin, dass sich die Kirche für ihre
totale Abschaffung auf der ganzen
Welt einsetzt.

Entführungen und Geiselnahmen
sind sittlich unerlaubt. Sie bedeuten,
dass man Personen, indem man sie
ungerecht ihrer Freiheit beraubt, nur
als Mittel behandelt, um bestimmte
Ziele zu erreichen. Auch Terrorismus
und Folter widersprechen radikal
der Gerechtigkeit und der Liebe.

„Außer wenn streng therapeutische
Gründe dafür sprechen, verstoßen
direkt gewollte Amputationen,
Verstümmelungen oder
Sterilisationen unschuldiger
Menschen gegen das sittliche
Gesetz“ (Katechismus, 2297).



Im Rahmen des fünften Gebotes
behandelt der Katechismus nach den
Schädigungen des Leibes auch die
„Schädigungen der Seele“ und nennt
das Ärgernis. Schon Jesus hatte es bei
der Belehrung seiner Jünger
verurteilt. Wer einen von diesen
Kleinen, die an mich glauben, zum
Bösen verführt, für den wäre es
besser, wenn er mit einem Mühlstein
um den Hals ins tiefe Meer versenkt
würde (Mt 18,6). Es handelt sich um
„eine Tat oder eine Unterlassung,
durch die andere absichtlich zu
einem schlimmen Fehltritt verleitet
werden“ (Katechismus, 2284). Das
Ärgernis ist eine schwere Verfehlung,
weil es andere durch eine Tat oder
Unterlassung mitreißt, eine Sünde zu
begehen. Man kann Ärgernis
(scandalum) erregen durch
ungerechte Bemerkungen, durch die
Förderung unmoralischer
Aufführungen, durch Bücher und
Zeitschriften, schamlose Moden usw.7



Die Enzyklika Fratelli tutti lädt ein zu
„einer freundschaftlichen Offenheit,
die es erlaubt, jeden Menschen
jenseits des eigenen Umfeldes und
jenseits des Ortes in der Welt, wo er
geboren ist und wo er wohnt,
anzuerkennen, wertzuschätzen und
zu lieben“ (Nr. 1). Diese
Brüderlichkeit vermag wahren
sozialen und internationalen Frieden
zu begründen.

Selig, die Frieden stiften, denn sie
werden Söhne Gottes genannt werden
(Mt 5,9). Merkmal der
Gotteskindschaft ist es, Säleute des
Friedens und der Freude zu sein.8

„Friede auf Erden herrscht nur dann,
wenn die persönlichen Güter
gesichert sind, die Menschen frei
miteinander verkehren können, die
Würde der Personen und der Völker
geachtet und die Brüderlichkeit
unter den Menschen gepflegt wird.
(…) Er ist das Werk der Gerechtigkeit



(vgl. Jes 32,17) und die Wirkung der
Liebe“ (Katechismus, 2304).

Die Geschichte der Menschheit hat
unzählige Kriege, die Zerstörung und
Hass hervorbringen, gesehen und
sieht sie weiterhin. Auch wenn sie
gelegentlich als unvermeidlich
dargestellt werden, „handelt es sich
um falsche Antworten, die nicht die
Probleme lösen, die sie zu
überwinden glauben, und die
letztendlich nur neue
Zerstörungsfaktoren in das Gefüge
der nationalen und weltweiten
Gemeinschaft
einbringen“ (Franziskus, Fratelli
tutti, 255). „Wegen der Übel und
Ungerechtigkeiten, die jeder Krieg
mit sich bringt, fordert die Kirche
alle eindringlich zum Beten und
Handeln auf, damit die göttliche Güte
uns von der alten Knechtschaft des
Krieges befreit (vgl. Gaudium et Spes,
81,4)“ (Katechismus, 2307).



Der Katechismus lehrt, dass es eine
„legitime Verteidigung mit
militärischen Mitteln“ gibt. Aber
„eine solche Entscheidung ist so
schwerwiegend, dass sie nur unter
den folgenden strengen
Bedingungen, die gleichzeitig
gegeben sein müssen, sittlich
vertretbar ist“ (Katechismus, 2309).
Und er betont:

„Der Schaden, der der Nation oder
der Völkergemeinschaft durch den
Angreifer zugefügt wird, muss sicher
feststehen, schwerwiegend und von
Dauer sein. Alle anderen Mittel, dem
Schaden ein Ende zu machen,
müssen sich als undurchführbar
oder wirkungslos erwiesen haben. Es
muss ernsthafte Aussicht auf Erfolg
bestehen. Der Gebrauch von Waffen
darf nicht Schäden und Wirren mit
sich bringen, die schlimmer sind als
das zu beseitigende Übel. Beim Urteil
darüber, ob diese Bedingung erfüllt
ist, ist sorgfältig auf die gewaltige



Zerstörungskraft der modernen
Waffen zu achten“ (ebd.).9

„Der Rüstungswettlauf sichert den
Frieden nicht. Statt die
Kriegsursachen zu beseitigen, droht
er diese zu verschlimmern. Die
Ausgabe ungeheurer Summen, die
für die Herstellung immer neuer
Waffen verwendet werden,
verhindert, dass Not leidenden
Völkern geholfen wird. Somit hält die
übermäßige Rüstung die
Entwicklung der Völker
auf“ (Katechismus, 2315). Der
Rüstungswettlauf „ist eine der
schrecklichsten Wunden der
Menschheit, er schädigt unerträglich
die Armen“ (II. Vatikanisches Konzil, 
Gaudium et spes, 81). Die Autoritäten
haben das Recht und die Pflicht, die
Produktion von und den Handel mit
Waffen zu regulieren (vgl. 
Katechismus, 2316).10

Pablo Requena / Pau Agulles



Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2258-2330.

Hl. Johannes Paul II., Evangelium
vitae, 25.3.1995, Kap. 3.

1 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, 
Gaudium et spes, 24.

2 Hl. Johannes Paul II., Evangelium
vitae, 52.

3 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Ansprache, 22.6.1991, 3; Katechismus,
2301.

4 Das Verbrechen der Abtreibung ist
so schwerwiegend, dass die Kirche
dieses Vergehen mit der kanonischen
Strafe der Exkommunikation latae
sententiae bedroht (vgl. Katechismus,
2272).



5 „Man darf jedoch die Hoffnung auf
das ewige Heil der Menschen, die
sich das Leben genommen haben,
nicht aufgeben. Auf Wegen, die Gott
allein kennt, kann er ihnen
Gelegenheit zu heilsamer Reue
geben. Die Kirche betet für die
Menschen, die sich das Leben
genommen haben“ (Katechismus,
2283).

6 Vgl. Kongregation für die
Glaubenlehre, Donum vitae, 22.2.87,
3. Hl. Josefmaria, Der Weg, 400: „Wie
viele Verbrechen werden im Namen
der Gerechtigkeit begangen! - Wenn
du Schusswaffen verkauftest und
jemand gäbe dir das Geld für eine
solche und wollte damit deine Mutter
töten, würdest du sie ihm
verkaufen?... Aber hat er dir nicht
etwa den vollen Preis bezahlt?...
Professor, Journalist, Politiker,
Diplomat: denkt nach.“



7 „So gibt Ärgernis, wer Gesetze oder
gesellschaftliche Strukturen schafft,
die zum Verfall der Sitten und zur
Zersetzung des religiösen Lebens
führen oder zu
’Gesellschaftsverhältnissen, die - ob
gewollt oder nicht - ein den Geboten
entsprechendes christliches
Verhalten schwierig und praktisch
unmöglich machen’ (Pius XII.,
Ansprache vom 1. Juni
1941)“ (Katechismus, 2286).

8 Vgl. hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 124.

9 Das sind die traditionellen
Bedingungen, die in der so
genannten Lehre vom „gerechten
Krieg“ genannt werden. Die
Bewertung dieser Voraussetzungen
für die moralische Legitimität kommt
dem klugen Urteil jener zu, die für
das Gemeinwohl zuständig sind (vgl. 
Katechismus, 2309). Außerdem „ist
man sittlich verpflichtet, sich



Befehlen, die einen Völkermord
anordnen, zu
widersetzen“ (Katechismus, 2313).

10 Franziskus, Fratelli tutti, 256-262.

Pablo Requena / Pau Agulles

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-31-das-funfte-gebot/
(17.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-31-das-funfte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-31-das-funfte-gebot/

	Thema 31. Das fünfte Gebot

