opusdei.org

Thema 31. Das fuinfte
Gebot

Niemand darf sich, unter
keinen Umstanden, das Recht
anmaifien, auf direkte Weise ein
unschuldiges menschliches
Wesen zu toten. Das funfte
Gebot verbietet auch, sich selbst
oder den Nachsten korperlich
zu schlagen, zu verletzen oder
einen ungerechten Schaden
zuzufiuigen sowie ihn durch
beleidigende Worte zu
schadigen oder ihm tibel zu
wollen. Was Abtreibung und
Euthanasie betrifft, muss die
Achtung des Lebens als Grenze
anerkannt werden, die keine



individuelle oder staatliche
Aktivitat iiberschreiten darf.

28.06.2023

Das menschliche Leben ist heilig

»,<Das menschliche Leben ist heilig,
weill es von seinem Beginn an ,der
Schopfermacht Gottes‘ bedarf und
fir immer in einer besonderen
Beziehung zu seinem Schopfer bleibt,
seinem einzigen Ziel. Nur Gott ist der
Herr des Lebens von seinem Anfang
bis zu seinem Ende: Niemand darf
sich, unter keinen Umstanden, das
Recht anmafien, ein unschuldiges
menschliches Wesen direkt zu
zerstoren“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 2258).

Der Mensch wurde nach dem Bild
Gottes und ihm dhnlich geschaffen
(vgl. Gen 1,26-27). Er ist einzigartig:



das einzige Geschopf dieser Welt, das
Gott um seiner selbst willen liebt." Er
ist dazu bestimmt, Gott zu erkennen
und ihn ewig zu lieben. Darin liegt
das letzte Fundament der Heiligkeit
und Wirde des Menschen, und in
sittlicher Hinsicht grindet hier das
Gebot ,,Du sollst nicht toten“. Die
Enzyklika Evangelium vitae (1995),
die eine wunderschone Betrachtung
uber den Wert des menschlichen
Lebens und seine Berufung zum
ewigen Leben der Gemeinschaft mit
Gott bietet, erklart: ,,Aus der
Heiligkeit des Lebens erwéchst seine
Unantastbarkeit“ (Nr. 40). Im Bund
mit Noach nach der Sintflut wird in
der Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott die Grundlage fir die
Verurteilung des Mordes gesehen
(vgl. Gen 9,6).

Wenn das Leben in die Hande des
Menschen gelegt wird, bedeutet das
die Ubertragung einer
Verfugungsgewalt, die nur im



Zusammenwirken mit Gott
gebraucht werden darf. Sie verlangt
eine Haltung der Liebe und des
Dienstes. Sie ist nicht eine absolute
und willktirliche, sondern dienende
Herrschaft, die Widerschein der
einzigen Herrschaft Gottes sein soll.?

Das Buch Genesis stellt den Verstof3
gegen das menschliche Leben als
Folge der Ursuinde dar. Jahwe zeigt
sich immer als Beschiitzer des
Lebens - sogar des Kain, der seinen
Bruder Abel ermordet hat. Niemand
darf mit eigener Hand Gerechtigkeit
uben, und niemand darf sich das
Recht nehmen, tiber das Leben des
Néachsten zu verfiigen (vgl. Gen
4,13-15).

Auch wenn dieses Gebot sich
spezifisch auf die Menschen bezieht,
erinnert es uns an die Notwendigkeit,
die anderen Lebewesen und unser
gemeinsames Haus zu hiten. In der
Enzyklika Laudato st (2015) heifst es:



,Wenn andererseits das Herz
wirklich offen ist fiir eine universale
Gemeinschaft, dann ist nichts und
niemand aus dieser Bruderlichkeit
ausgeschlossen. Folglich ist es auch
wahr, dass die Gleichgultigkeit oder
die Grausamkeit gegentiiber den
anderen Geschopfen dieser Welt sich
letztlich immer irgendwie auf die
Weise ubertragen, wie wir die
anderen Menschen behandeln. Das
Herz ist nur eines, und die gleiche
Erbarmlichkeit, die dazu fihrt, ein
Tier zu misshandeln, zeigt sich
unverzuglich auch in der Beziehung
zu anderen Menschen. Jegliche
Grausamkeit gegeniiber irgendeinem
Geschopf widerspricht der Wiirde
des Menschen“ (Nr. 92).

Dieses Gebot findet, wie die tibrigen
auch, seinen vollen Sinn in Jesus
Christus, konkret in der Bergpredigt:
Ihr habt gehort, dass zu den Alten
gesagt worden ist: Du sollst nicht
toten, wer aber jemand totet, soll dem



Gericht verfallen sein. Ich aber sage
euch: Jeder, der seinem Bruder auch
nur ztirnt, soll dem Gericht verfallen
sein; und wer zu seinem Bruder sagt:
Du Dummkopf, soll dem Spruch des
Hohen Rates verfallen sein; wer aber
zu thm sagt: Du gottloser Narr!, soll
dem Feuer der Holle verfallen sein.
Wenn du deine Opfergabe zum Altar
bringst und dir dabei einfillt, dass
dein Bruder etwas gegen dich hat, so
lass deine Gabe dort vor dem Altar
liegen; geh und versohne dich zuerst
mit deinem Bruder; dann komm und
opfere deine Gabe (Mt 5,21-24).
,Gottes Gebot zum Schutz des Lebens
des Menschen hat also seinen
tiefsten Aspekt in der Forderung von
Achtung und Liebe gegeniiber jedem
Menschen und seinem

Leben“ (Evangelium vitae, 41).

Die moralische Pflicht, das Leben
und die Gesundheit zu erhalten



Das menschliche Leben wird als ein
sehr kostbares Geschenk Gottes
empfangen, das zu schiitzen und zu
bewahren ist. Der Katechismus
erklart, dass wir auf vernunftige
Weise flir die Gesundheit sorgen
sollen, wobei wir immer die
Bediirfnisse der anderen und das
Gemeinwohl berticksichtigen miissen
(Nr. 2288). Zugleich erinnert er
daran, dass sie kein absoluter Wert
ist: Die christliche Moral ist einer
neuheidnischen Auffassung
entgegengesetzt, die den Korperkult
fordert und zur Perversion der
menschlichen Beziehungen fiihren
kann (Nr. 2289).

»,Die Tugend der Mafdigung lasst
Unmdjsigkeit aller Art meiden: jedes
Ubermafs an Speisen, Alkohol, Tabak
und Medikamenten. Wer in
betrunkenem Zustand oder im
Geschwindigkeitsrausch auf der
Strafde, auf dem Wasser oder in der
Luft die Sicherheit anderer und die



eigene gefahrdet, versiindigt sich
schwer“ (Nr. 2290). Deshalb ist auch
der Gebrauch von Drogen eine
schwere Verfehlung, weil er einen
ernsten Schaden fiir die Gesundheit
bewirkt (vgl. Nr. 2291).

Das Schreiben Samaritanus bonus
(2020) weist darauf hin, dass uns der
Fortschritt der Medizin bei unserer
Pflicht hilft, das Leben und die
Gesundheit zu bewahren und zu
pflegen. Zugleich erinnert es uns an
die Notwendigkeit, alle
diagnostischen und therapeutischen
Moglichkeiten mit weiser sittlicher
Unterscheidung zu nutzen, aber alles
zu vermeiden, was unangemessen
und sogar entmenschlichend sein
konnte.

In diesem Zusammenhang finden die
Uberlegungen zur
Organtransplantation statt. Die
Kirche lehrt, dass die Organspende
fur Transplantationen legitim ist und



ein Akt der Liebe sein kann, wenn sie
eine ganz freie und unentgeltliche
Handlung ist’ und die Ordnung der
Gerechtigkeit und der Liebe
respektiert. ,Eine Person darf nur
etwas geben, das sie ohne ernste
Gefahr oder Schaden fur das eigene
Leben oder die personliche Identitat
oder aus einem gerechten und
angemessenen Grund entbehren
kann. Es ist offensichtlich, dass die
lebenswichtigen Organe nur nach
dem Tod entnommen werden
durfen® (HI. Johannes Paul II.,
Ansprache, 22.6.1991, 4).

Das fiinfte Gebot verbietet zu toten.
Es verbietet auch, sich selbst oder
den Nachsten korperlich zu schlagen,
zu verletzen oder einen ungerechten
Schaden zuzuflgen, sei es selber
oder durch andere; desgleichen
untersagt es, den Nachsten durch
beleidigende Worte zu schadigen
oder ihm tubel zu wollen. Das fiinfte
Gebot verbietet auch den



Selbstmord. Die Enzyklika
Evangelium vitae widmet ihren
dritten Teil den Angriffen auf das
Leben und legt dabei die frihere
moralische Tradition dar. Dieser
Abschnitt bestatigt feierlich die
Verurteilung des Mordes, der
Abtreibung und der Euthanasie.

,Das funfte Gebot verwirft den
direkten und willentlichen Mord als
schwere Siinde. Der Morder und
seine freiwilligen Helfer begehen
eine himmelschreiende Stinde (vgl.
Gen 4,10)“ (Katechismus, 2268). ,Das
funfte Gebot untersagt auch, etwas
mit der Absicht zu tun, den Tod eines
Menschen indirekt herbeizufiihren.
Das sittliche Gesetz verbietet,
jemanden ohne schwerwiegenden
Grund einer todlichen Gefahr
auszusetzen ebenso wie die
Weigerung, einem Menschen in
Lebensgefahr zu Hilfe zu

kommen* (Katechismus, 2269).



Evangelium vitae hat definitiv und
unfehlbar die folgende negative
Norm formuliert: ,,Mit der Petrus
und seinen Nachfolgern von Christus
verliehenen Autoritdt bestdtige ich
daher in Gemeinschaft mit den
Bischofen der katholischen Kirche,
dass die direkte und freiwillige Totung
eines unschuldigen Menschen immer
ein schweres sittliches Vergehen ist.
Diese Lehre, die auf jenem
ungeschriebenen Gesetz beruht, das
jeder Mensch im Lichte der Vernunft
in seinem Herzen findet (vgl. Rom
2,14-15), ist von der Heiligen Schrift
neu bestatigt, von der Tradition der
Kirche uiberliefert und vom
ordentlichen und allgemeinen
Lehramt gelehrt worden“ (Nr. 57).

Diese Verurteilung schliefdt die
Moglichkeit der legitimen
Verteidigung, die wie ein Paradoxon
erscheinen kann, nicht aus. So lehrt
Evangelium vitae: ,,Die Notwehr kann
fur den, der fiir das Leben anderer



oder fiir das Wohl seiner Familie
oder des Gemeinwesens
verantwortlich ist, nicht nur ein
Recht, sondern eine schwerwiegende
Verpflichtung sein. Es geschieht
leider, dass die Notwendigkeit, den
Angreifer unschédlich zu machen,
mitunter seine Totung mit sich
bringt“ (Nr. 55).

Die Abtreibung

,Das menschliche Leben ist vom
Augenblick der Empfangnis an
absolut zu achten und zu

schutzen“ (Katechismus, 2270).
Deshalb ,stellt die direkte, das heifst
als Ziel oder Mittel gewollte
Abtreibung immer ein schweres
sittliches Vergehen dar, ndmlich die
vorsatzliche Totung eines
unschuldigen

Menschen“ (Evangelium vitae, 62).
,Kein Umstand, kein Zweck, kein
Gesetz der Welt wird jemals eine
Handlung statthaft machen konnen,



die in sich unerlaubt ist, weil sie dem
Gesetz Gottes widerspricht, das
jedem Menschen ins Herz
geschrieben, mit Hilfe der Vernunft
selbst erkennbar und von der Kirche
verkiindet worden ist“ (ebd.).*

Im sozialen Kontext vieler Lander
wird die Abtreibung als Recht und
unerléssliches Mittel zur
Verbesserung der reproduktiven
Gesundheit der Frauen angesehen.
Dadurch wird es schwieriger, die
Lehre der Kirche zu verstehen, und
darin liegt einer der Griinde, warum
nicht wenige diesen Eingriff aus
Unwissenheit vornehmen lassen, die
nicht selten uniiberwindlich ist.
Auch kann angesichts einer
unerwinschten Schwangerschaft der
soziale und familidre Druck so grof3
sein, dass er die personliche
Verantwortung der Frau, die sich fur
die Abtreibung entscheidet,
vermindert.



Daher sind die Initiativen
lobenswert, die Miittern helfen, ihre
Schwangerschaft fortzusetzen, vor
allem wenn sie besonderen
Schwierigkeiten begegnen. In diesem
Bereich spielt der Staat eine
vorrangige Rolle, denn es geht um
die Verteidigung einer besonders
verletzlichen Gruppe. Sehr zu loben
ist auch die Arbeit, die geleistet wird,
um angemessen Uber die Realitat der
Abtreibung zu informieren und ihre
oft schweren negativen
psychologischen und existenziellen
Folgen im Leben jener aufzuzeigen,
die sich fur diese Moglichkeit
entscheiden.

Selbstmord und Euthanasie

Einige meinen falschlich, dass sich
das Totungsverbot nur auf andere
bezieht, dass das Christentum aber,
wenigstens unter manchen
Umstinden, nichts gegen den
Selbstmord einzuwenden hat; sie



sagen, die Heilige Schrift verurteile
sie nicht ausdrucklich. Evangelium
vitae (Nr. 66) halt jedoch fest: ,Der
Selbstmord ist immer ebenso sittlich
unannehmbar wie der Mord. Die
Tradition der Kirche hat ihn immer
als schwerwiegend bose
Entscheidung zuriuckgewiesen.“ Der
Katechismus erklart ndher: ,Er ist
eine schwere Verfehlung gegen die
rechte Eigenliebe. Selbstmord
verstofdt auch gegen die
Nachstenliebe, denn er zerreifst zu
Unrecht die Bande der Solidaritat mit
der Familie, der Nation und der
Menschheit, denen wir immer
verpflichtet sind. Der Selbstmord
widerspricht zudem der Liebe zum
lebendigen Gott“ (Nr. 2281).> Etwas
anderes ist es, den eigenen Tod
vorzuziehen, um das Leben eines
anderen zu retten, was ein
heroischer Akt der Liebe ist.

Es ist wahr, dass einige
psychologische, kulturelle und



soziale Bedingtheiten die subjektive
Verantwortung fiir den Selbstmord
verringern oder sogar beseitigen
konnen, und die Kirche empfiehlt
Gott die Seelen jener, die diese
extreme Tat gesetzt haben. Das
bedeutet aber nicht, dass sie die
Entscheidung, sich das Leben zu
nehmen, rechtfertigt.

In den letzten Jahrzehnten ist zum
Selbstmord die Euthanasie
hinzugekommen, bei der ein anderer
auf Bitte des Betroffenen die
Totungshandlung vornimmt. Unter
Euthanasie im wahren und
eigentlichen Sinn ist eine Handlung
oder Unterlassung zu verstehen, die
ihrem Wesen nach und absichtlich
den Tod verursacht mit dem Ziel,
jeden Schmerz zu beseitigen. Die
Kirche hat immer gelehrt, ,,dass die
Euthanasie eine schwere Verletzung
des gottlichen Gesetzes ist,insofern es
sich um eine vorsatzliche Totung
einer menschlichen Person handelt,



was sittlich nicht zu akzeptieren ist.
(...) Eine solche Handlung setzt, je
nach den Umstdnden, die Bosheit
voraus, wie sie dem Selbstmord oder
dem Mord eigen ist“ (Evangelium
vitae, 65). Es handelt sich um eine
der gegen die Menschenwtirde
verstofdenden Konsequenzen, zu
denen der Hedonismus und der
Verlust des christlichen Sinns des
Schmerzes fiihren konnen.

Es ist wichtig, die Euthanasie von
anderen Handlungen zu
unterscheiden, die im Rahmen
angemessener medizinischer
Betreuung am Ende des Lebens
vorgenommen werden, wie die
Unterbrechung einiger
Behandlungen, die in einem
bestimmten Moment als
auflergewohnlich oder als fur die
angestrebten Ziele
unverhdaltnisméflig angesehen
werden. Verschieden ist auch die so
genannte ,palliative Sedation® als



therapeutisches Mittel fir einige
terminale Situationen, in denen die
gewohnliche Behandlung nicht
ausreicht, um dem Patienten
schwere Leiden zu ersparen.
Manchmal ist es nicht leicht, die
geeignetsten Vorgangsweisen zu
bestimmen. Das Schreiben
Samaritanus bonus bietet einige
Kriterien, die helfen konnen, gute
Entscheidungen zu treffen.

In Bezug auf Abtreibung und
Euthanasie ist zu bedenken, dass die
Achtung des Lebens als Grenze
anerkannt werden muss, die keine
individuelle oder staatliche
Handlung tiberschreiten darf. Das
unaufgebbare Recht jeder
unschuldigen menschlichen Person
auf Leben ist ein konstitutives
Element der zivilen Gesellschaft und
threr Gesetzgebung und muss als
solches sowohl von der Gesellschaft
als auch von der politischen



Autoritat anerkannt und respektiert
werden (vgl. Katechismus, 2273).°

Gesetze, die die Abtreibung erlauben,
yrufen nicht nur keine Verpflichtung
fur das Gewissen hervor, sondern
erheben vielmehr die schwere und
klare Verpflichtung, sich ihnen mit
Hilfe des Einspruchs aus
Gewissensgriinden zu

widersetzen® (Evangelium vitae, 73).

Die Todesstrafe

Jahrhunderte lang wurde die
Todesstrafe als wirksames Mittel
gerechtfertigt, um das Gemeinwohl
zu garantieren und um bei schweren
Verbrechen die Gerechtigkeit wieder
herzustellen. Angesichts der
Tatsache, dass immer bessere
Moglichkeiten gefunden wurden, um
durch angemessene Systeme der Haft
das Gemeinwohl der Biirger zu
schutzen, hat sich das Lehramt der
Kirche fortschreitend entwickelt und
ist bis zur aktuellen Formulierung



des Katechismus (Nr. 2267) gelangt.
Er betrachtet die Todesstrafe als
unzuléssig, weil sie gegen die
Unverletzlichkeit und Wiirde der
Person verstofst, und weist darauf
hin, dass sich die Kirche fiir ihre
totale Abschaffung auf der ganzen
Welt einsetzt.

Entfiihrungen und Geiselnahmen
sind sittlich unerlaubt. Sie bedeuten,
dass man Personen, indem man sie
ungerecht ihrer Freiheit beraubt, nur
als Mittel behandelt, um bestimmte
Ziele zu erreichen. Auch Terrorismus
und Folter widersprechen radikal
der Gerechtigkeit und der Liebe.

»Aulser wenn streng therapeutische
Grunde dafur sprechen, verstofden
direkt gewollte Amputationen,
Verstummelungen oder
Sterilisationen unschuldiger
Menschen gegen das sittliche
Gesetz“ (Katechismus, 2297).



Im Rahmen des fiinften Gebotes
behandelt der Katechismus nach den
Schadigungen des Leibes auch die
»Schadigungen der Seele“ und nennt
das Argernis. Schon Jesus hatte es bei
der Belehrung seiner Junger
verurteilt. Wer einen von diesen
Kleinen, die an mich glauben, zum
Bdésen verfiihrt, fiir den wire es
besser, wenn er mit einem Miihlstein
um den Hals ins tiefe Meer versenkt
wiirde (Mt 18,6). Es handelt sich um
»eine Tat oder eine Unterlassung,
durch die andere absichtlich zu
einem schlimmen Fehltritt verleitet
werden® (Katechismus, 2284). Das
Argernis ist eine schwere Verfehlung,
weil es andere durch eine Tat oder
Unterlassung mitreifdt, eine Stinde zu
begehen. Man kann Argernis
(scandalum) erregen durch
ungerechte Bemerkungen, durch die
Forderung unmoralischer
Auffihrungen, durch Bicher und
Zeitschriften, schamlose Moden usw.’



Die Enzyklika Fratelli tutti 1adt ein zu
,einer freundschaftlichen Offenheit,
die es erlaubt, jeden Menschen
jenseits des eigenen Umfeldes und
jenseits des Ortes in der Welt, wo er
geboren ist und wo er wohnt,
anzuerkennen, wertzuschitzen und
zu lieben“ (Nr. 1). Diese
Bruderlichkeit vermag wahren
sozialen und internationalen Frieden
zu begrinden.

Selig, die Frieden stiften, denn sie
werden Sohne Gottes genannt werden
(Mt 5,9). Merkmal der
Gotteskindschaft ist es, Scleute des
Friedens und der Freude zu sein.®
,Friede auf Erden herrscht nur dann,
wenn die personlichen Guter
gesichert sind, die Menschen frei
miteinander verkehren konnen, die
Wirde der Personen und der Volker
geachtet und die Bruderlichkeit
unter den Menschen gepflegt wird.
(...) Er ist das Werk der Gerechtigkeit



(vgl. Jes 32,17) und die Wirkung der
Liebe“ (Katechismus, 2304).

Die Geschichte der Menschheit hat
unzahlige Kriege, die Zerstorung und
Hass hervorbringen, gesehen und
sieht sie weiterhin. Auch wenn sie
gelegentlich als unvermeidlich
dargestellt werden, ,handelt es sich
um falsche Antworten, die nicht die
Probleme l6sen, die sie zu
uberwinden glauben, und die
letztendlich nur neue
Zerstorungsfaktoren in das Geflige
der nationalen und weltweiten
Gemeinschaft

einbringen” (Franziskus, Fratelli
tutti, 255). ,,Wegen der Ubel und
Ungerechtigkeiten, die jeder Krieg
mit sich bringt, fordert die Kirche
alle eindringlich zum Beten und
Handeln auf, damit die gottliche Gtite
uns von der alten Knechtschaft des
Krieges befreit (vgl. Gaudium et Spes,
81,4)“ (Katechismus, 2307).



Der Katechismus lehrt, dass es eine
slegitime Verteidigung mit
militarischen Mitteln“ gibt. Aber
»eine solche Entscheidung ist so
schwerwiegend, dass sie nur unter
den folgenden strengen
Bedingungen, die gleichzeitig
gegeben sein mussen, sittlich
vertretbar ist“ (Katechismus, 2309).
Und er betont:

,2Der Schaden, der der Nation oder
der Volkergemeinschaft durch den
Angreifer zugefiigt wird, muss sicher
feststehen, schwerwiegend und von
Dauer sein. Alle anderen Mittel, dem
Schaden ein Ende zu machen,
mussen sich als undurchfiihrbar
oder wirkungslos erwiesen haben. Es
muss ernsthafte Aussicht auf Erfolg
bestehen. Der Gebrauch von Waffen
darf nicht Schiden und Wirren mit
sich bringen, die schlimmer sind als
das zu beseitigende Ubel. Beim Urteil
dartuber, ob diese Bedingung erfullt
ist, ist sorgfaltig auf die gewaltige



Zerstorungskraft der modernen
Waffen zu achten® (ebd.).’

,Der Rustungswettlauf sichert den
Frieden nicht. Statt die
Kriegsursachen zu beseitigen, droht
er diese zu verschlimmern. Die
Ausgabe ungeheurer Summen, die
fur die Herstellung immer neuer
Waffen verwendet werden,
verhindert, dass Not leidenden
Volkern geholfen wird. Somit hélt die
ubermafdige Ristung die
Entwicklung der Volker

auf“ (Katechismus, 2315). Der
Rustungswettlauf ,,ist eine der
schrecklichsten Wunden der
Menschheit, er schidigt unertraglich
die Armen® (II. Vatikanisches Konzil,
Gaudium et spes, 81). Die Autoritiaten
haben das Recht und die Pflicht, die
Produktion von und den Handel mit
Waffen zu regulieren (vgl.
Katechismus, 2316).%°

Pablo Requena / Pau Agulles



Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2258-2330.

Hl. Johannes Paul II., Evangelium
vitae, 25.3.1995, Kap. 3.

1 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Gaudium et spes, 24.

2 HI. Johannes Paul II., Evangelium
vitae, 52.

3 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Ansprache, 22.6.1991, 3; Katechismus,
2301.

4 Das Verbrechen der Abtreibung ist
so schwerwiegend, dass die Kirche
dieses Vergehen mit der kanonischen
Strafe der Exkommunikation latae
sententiae bedroht (vgl. Katechismus,
2272).



5 ,Man darf jedoch die Hoffnung auf
das ewige Heil der Menschen, die
sich das Leben genommen haben,
nicht aufgeben. Auf Wegen, die Gott
allein kennt, kann er ihnen
Gelegenheit zu heilsamer Reue
geben. Die Kirche betet fiir die
Menschen, die sich das Leben
genommen haben® (Katechismus,
2283).

6 Vgl. Kongregation fir die
Glaubenlehre, Donum vitae, 22.2.87,
3. HI. Josefmaria, Der Weg, 400: ,,Wie
viele Verbrechen werden im Namen
der Gerechtigkeit begangen! - Wenn
du Schusswaffen verkauftest und
jemand gébe dir das Geld fir eine
solche und wollte damit deine Mutter
toten, wurdest du sie ihm
verkaufen?... Aber hat er dir nicht
etwa den vollen Preis bezahlt?...
Professor, Journalist, Politiker,
Diplomat: denkt nach.“



7 ,S0 gibt Argernis, wer Gesetze oder
gesellschaftliche Strukturen schafft,
die zum Verfall der Sitten und zur
Zersetzung des religiosen Lebens
fihren oder zu
’Gesellschaftsverhaltnissen, die - ob
gewollt oder nicht - ein den Geboten
entsprechendes christliches
Verhalten schwierig und praktisch
unmoglich machen’ (Pius XII.,
Ansprache vom 1. Juni

1941)“ (Katechismus, 2286).

8 Vgl. hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 124.

9 Das sind die traditionellen
Bedingungen, die in der so
genannten Lehre vom ,gerechten
Krieg“ genannt werden. Die
Bewertung dieser Voraussetzungen
fur die moralische Legitimitat kommt
dem klugen Urteil jener zu, die fir
das Gemeinwohl zustandig sind (vgl.
Katechismus, 2309). Aufserdem ,,ist
man sittlich verpflichtet, sich



Befehlen, die einen Volkermord
anordnen, zu
widersetzen“ (Katechismus, 2313).

10 Franziskus, Fratelli tutti, 256-262.

Pablo Requena / Pau Agulles

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-31-das-funfte-gebot/
(17.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/thema-31-das-funfte-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-31-das-funfte-gebot/

	Thema 31. Das fünfte Gebot

