
opusdei.org

Thema 28. Das erste
und zweite Gebot

Das erste Gebot des Dekalogs
hat eine existenzielle
Bedeutung: Es ist das einzige
mögliche Fundament, um ein
menschliches Leben gelingen
zu lassen. Der höchste Grund
der menschlichen Würde
besteht in der Berufung des
Menschen zur Gemeinschaft
mit Gott. Die Liebe zu Gott muss
die Liebe zu jenen umfassen,
die Gott liebt. Das zweite Gebot
verbietet jeden unangebrachten
Gebrauch des Namens Gottes,
besonders die Blasphemie
(Gotteslästerung).



01.07.2023

Das erste Gebot

Du sollst den Herrn, deinen Gott,
lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer
Seele und ganzer Kraft (Dtn 6,5).
Diese Worte des Deuteronomiums
rufen den Menschen auf, an Gott zu
glauben, auf ihn zu hoffen und ihn
über alles zu lieben (vgl. 
Katechismus, 2134).

Auch wenn es oft synthetisch
formuliert wird mit „Du sollst Gott
mehr als alle Dinge lieben“, „umfasst
das erste Gebot in Wirklichkeit den
Glauben, die Hoffnung und die
Liebe“ (vgl. Katechismus, 2086), weil
uns die Liebe befähigt, auf göttliche
Weise zu lieben. Aber es ist nicht
möglich, zur Liebe, die Gott verdient,
bewegt zu werden, ohne ihn mit dem
Licht des Glaubens wirklich zu



kennen und ohne ihn als das
vollkommene Gut anzuerkennen,
nach dem wir streben und das,
gestützt auf die Hoffnung, wir zu
erreichen vertrauen.

Jesus selbst bestätigt: Das erste Gebot
ist: Höre Israel, der Herr, unser Gott,
ist der einzige Herr. Darum sollst du
den Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen und ganzer Seele, mit
all deinen Gedanken und all deiner
Kraft (Mk 12,28-30). Für das Leben
jedes Menschen ist es wesentlich,
dass dieses Gebot den ihm
gebührenden Platz einnimmt: Es ist
das erste, nicht nur nach der
Ordnung des Dekalogs, sondern in
Bezug auf die existenzielle
Wichtigkeit, denn es ist das einzig
mögliche Fundament, um ein
menschliches Leben so zu gestalten,
dass es gelingt.

Der Sinn des ersten Gebots



Unsere Freiheit gestattet, dass wir
uns die verschiedensten Ziele setzen
und nach ihnen streben, indem wir
Entscheidungen treffen. Viele dieser
Ziele werden als Mittel gesucht, um
andere Ziele zu erreichen. Aber
immer gibt es ein Ziel, das wir letztes
Ziel nennen können, weil es nicht
eines anderen Zieles wegen gewollt
wird, sondern um seiner selbst
willen. Die Person sieht es als ihr
höchstes Gut an, dem sie die Auswahl
und Verfolgung aller Zwischenziele
unterordnet. Sie wählt und handelt
im Leben in dem Maß, als sie denkt,
dass etwas sie ihrem Ziel
näherbringt oder nicht, es mehr oder
weniger begünstigt; und sie urteilt
nach demselben Kriterium, ob die
Anstrengungen und Bemühungen,
die das eine oder andere
Zwischenziel verlangen werden, der
Mühe wert sind. Das letzte Ziel, das
sich jemand vornimmt, bestimmt die
Ordnung der Liebe in ihrem Leben.



Wenn aber jemand sich ein falsches
letztes Ziel vornimmt, das nicht
imstande ist, sein Leben zu erfüllen,
auch wenn es das zu versprechen
scheint – Ehre, Reichtum, Macht… –,
oder wenn er so handelt, als hätte er
es sich vorgenommen, sind alle seine
Entscheidungen in Bezug auf die
Zwischenziele durch diese
Unordnung der Liebe bedingt; und
die Freiheit, die sich dieser Lüge bei
ihrem Gebrauch unterwirft, wird
schließlich die Person schädigen, ja
sie sogar zerstören (vgl. z. B. 
Katechismus, 29).

Denn wir sind nach dem Maß Gottes
gemacht worden. „Ein besonderer
Wesenszug der Würde des Menschen
liegt in seiner Berufung zur
Gemeinschaft mit Gott. Zum Dialog
mit Gott ist der Mensch schon von
seinem Ursprung her aufgerufen: er
existiert nämlich nur, weil er, von
Gott aus Liebe geschaffen, immer aus
Liebe erhalten wird; und er lebt



nicht voll gemäß der Wahrheit, wenn
er diese Liebe nicht frei anerkennt
und sich seinem Schöpfer anheim
gibt“ (Gaudium et spes, 19).

Unser ganzes Gut liegt in Gott, und
außerhalb von ihm gibt es kein
wahres und totales Gut. Er ist
objektiv unser letztes Ziel. Auch
wenn wir das nicht wissen oder in
manchen Momenten unseres Lebens
nicht klar verstehen, so kann nur
Gott unsere Sehnsucht nach Glück
stillen. Und alle Liebe, die uns nicht
zu Gott führt, die uns von ihm trennt,
ist zugleich ein Verrat an uns selbst,
eine Verurteilung zu künftiger
Frustration.

Unser Herz ist dazu geschaffen, Gott
zu lieben und uns von seiner Liebe
erfüllen zu lassen. Dafür gibt es
keinen Ersatz und keine reale
Alternative. Daher ist das einzige
angemessene Maß, um dieser
unendlichen Liebe, die uns Gott



anbietet, zu entsprechen, ihm „alles“
zu geben: ihn zu lieben mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und mit
allen Kräften. Wenn wir ihm keine
Liebe nach dem Maß seiner
Sehnsucht geben, „dann rächt sich
das Herz und wird zum
Fäulnisherd“ (hl. Josefmaria, Im
Feuer der Schmiede, Nr. 204).

Die Liebe zu Gott

Die Liebe zu Gott, auf die sich das
erste Gebot bezieht, verlangt:

A) Ihn als letztes Ziel all unseres
Handelns zu erwählen. Zu
versuchen, alles aus Liebe zu ihm
und zu seiner Ehre zu tun: Ob ihr
also esst oder trinkt oder etwas
anderes tut, tut alles zur
Verherrlichung Gottes (1 Kor 10,31).
„Deo omnis gloria – Gott alle
Ehre“ (hl. Josefmaria, Der Weg, 780).
Kein Ziel darf diesem vorgezogen
werden, denn keine Liebe verdient
es, über die Liebe zu Gott gestellt zu



werden: Wer Vater oder Mutter mehr
liebt als mich, ist meiner nicht würdig,
und wer Sohn oder Tochter mehr liebt
als mich, ist meiner nicht würdig (Mt
10,37). Eine Liebe, die die Liebe zu
Gott ausschließt oder unterordnet,
wäre weder wahr noch gut.

B) Seinen Willen mit Werken zu
erfüllen: Nicht jeder, der zu mir sagt:
Herr! Herr!, wird in das Himmelreich
kommen, sondern nur, wer den Willen
meines Vaters im Himmel erfüllt (Mt
7,21). Ihn erfüllen, auch wenn es
Opfer verlangt: Nicht mein, sondern
dein Wille soll geschehen (Lk 22,42),
in der Überzeugung, dass es der
Mühe wert ist, denn es geht um
unser höchstes Gut.

Der Wille Gottes ist, dass wir heilig
werden (vgl. 1 Thess 4,3), dass wir
Christus nachfolgen (vgl. Mt 17,5),
indem wir alles Notwendige tun, um
den Weg seiner Gebote zu folgen (vgl.
Joh 14,21). „Du willst wirklich heilig



werden? – Erfülle die kleine Pflicht
jeden Augenblicks! Tu das, was du
sollst, und sei ganz in dem, was du
tust“ (Der Weg, 815, vgl. ebd. 933).

C) Sich stets in seiner Schuld zu
wissen – in der Schuld eines Kindes
seinem guten Vater gegenüber – und
zu wünschen, seiner Liebe zu
entsprechen. Er hat uns zuerst
geliebt, er hat uns frei geschaffen
und uns zu seinen Kindern gemacht
(vgl. 1 Joh 4,19). Die Sünde ist eine
Zurückweisung der Liebe Gottes (vgl.
Katechismus, 2094); aber er vergibt
immer, er gibt sich uns immer hin:
Die Logik Gottes ist der Überfluss. 
Nicht darin besteht die Liebe, dass wir
Gott geliebt haben, sondern dass er
uns geliebt und seinen Sohn als Sühne
für unsere Sünden gesandt hat (1 Joh
4,10; vgl. Joh 3,16). Er hat mich geliebt
und sich für mich hingegeben (Gal
2,20). „Nur mit voller Hingabe des
Leibes und der Seele können wir
eine solche Liebe erwidern“ (hl.



Josefmaria, Christus begegnen, 87). Es
handelt sich nicht um ein Gefühl,
sondern um einen Entschluss des
Willens, der von Empfindungen
begleitet sein kann oder nicht.

Der Wunsch, Gottes Liebe mit Liebe
zu erwidern, führt zum Bemühen,
auf verschiedene Weise (vgl. Der
Weg, 91) die Beziehung zu Gott zu
pflegen, den persönlichen Umgang
mit ihm, der seinerseits die Liebe
bildet und nährt. Deshalb schließt
das erste Gebot verschiedene
Ausdrucksformen der Tugend der
Religion ein:

- „Anbetung ist die erste Haltung
des Menschen, der sich vor
seinem Schöpfer als Geschöpf
erkennt“ (Katechismus, 2628).
Sie ist die grundlegendste
Haltung der Religion (vgl. 
Katechismus, 2095). „Vor dem
Herrn, deinem Gott, sollst du
dich niederwerfen und ihm

• 



allein dienen“ (Mt 4,10). „Dein
Gebet soll immer Anbetung
Gottes sein – aufrichtig und von
Herzen“ (hl. Josefmaria, Im
Feuer der Schmiede, 263). Die
Anbetung Gottes befreit von
den verschiedenen, auch
modernen Formen des
Götzendienstes, die in die
Sklaverei führen.
Die Danksagung (vgl. 
Katechismus, 2638), weil wir
alles, was wir sind und haben,
von ihm empfangen: „Was hast
du, das du nicht empfangen
hättest? Wenn du es aber
empfangen hast, warum rühmst
du dich, als hättest du es nicht
empfangen? (1 Kor 4,7).
Die Bitte um Vergebung für die
Entscheidungen und Haltungen,
die uns von Gott trennen (die
Sünde); und um Hilfe, auch für
die anderen, die Kirche und die
ganze Menschheit. Jesus
schließt diese Arten von Bitten

• 

• 



in das Vaterunser ein. Das
Bittgebet des Christen ist voller
Sicherheit, denn es ist ein
kindliches Bitten durch
Christus: Was ihr vom Vater
erbitten werdet, das wird er euch
in meinem Namen geben (Joh
16,23; vgl. 1 Joh 5,14-15).
Die Liebe zeigt sich auch im
Opfer, das die Darbringung
eines Gutes an Gott ist, als
Ausdruck der inneren Hingabe
des eigenen Willens, das heißt
des Gehorsams. Christus hat
uns erlöst durch sein Opfer am
Kreuz, das seinen
vollkommenen Gehorsam bis
zum Tod dem Vater gegenüber
offenbart (vgl. Phil 2,8).
Das Gebet und das Opfer sind
untrennbar: Das Gebet wird
wertvoller durch das Opfer (Der
Weg, 81). Beide sind in ihren
verschiedenen Formen Teil der
Gottesverehrung, die cultus
latriae oder Anbetung genannt

• 

• 



wird. Der Kultakt schlechthin
ist die heilige Messe, in der
Christus selbst durch den
Heiligen Geist dem Vater die
vollkommene Anbetung,
Danksagung, Sühne für die
Sünden und Bitte um seine
Gnade darbringt. Durch die
Taufe Glieder Christi geworden,
haben die Christen die Fähigkeit
empfangen, sich besonders in
der Feier der Eucharistie Gott in
Christus darzubringen, der
unsere Opfergaben annimmt
und sie, mit seinem Opfer
vereint, dem Vater im Heiligen
Geist darbietet (vgl. 
Katechismus, 2100).
Die Liebe zu Gott soll sich in der
Würde des Kults zeigen: im
Einhalten der Vorschriften der
Kirche, in der „Etikette der
Frömmigkeit“ (Der Weg, 541),
der Pflege und Sauberkeit der
Gegenstände, die für den
Gottesdienst bestimmt sind.

• 



„Jene Frau, die im Hause
Simons des Aussätzigen in
Bethanien das Haupt des
Meisters mit Nardenöl salbte,
erinnert uns an die Pflicht, im
Dienste des Herrn freigebig zu
sein. – All die Pracht und
Herrlichkeit und Schönheit
scheinen mir gering“ (Der Weg,
527. Vgl. Mt 26,6-13).

Der Glaube und die Hoffnung auf
Gott

Glaube, Hoffnung und Liebe sind die
drei göttlichen Tugenden (Tugenden,
die sich auf Gott richten). Die größte
ist die Liebe (vgl. 1 Kor 13,13), die
dem Glauben und der Hoffnung
übernatürliche „Form“ und „Leben“
gibt (ähnlich wie die Seele dem Leib
Leben verleiht). Aber die Liebe setzt
den Glauben voraus, denn ein
Mensch kann Gott nur lieben – als
Frucht seiner Freiheit –, wenn er ihn
kennt; und sie setzt die Hoffnung



voraus, denn nur der kann Gott
lieben, der sein Verlangen nach
Glück auf die Vereinigung mit ihm
richtet; sonst wird er, zu seinem
Schaden, das lieben, wonach ihn
verlangt.

Der Glaube ist ein Geschenk Gottes,
Licht für die Vernunft, das uns
erlaubt, die Wahrheit, die Gott
offenbart hat, zu erkennen und ihr
zuzustimmen, sie uns zu eigen zu
machen. Er richtet sich auf das, was
Gott offenbart, aber auch auf Gott
selbst, der es offenbart, indem er ihm
vertraut.

Zwischen Glauben und Vernunft gibt
es keinen Gegensatz und kann es
keinen geben. Die Vernunft, geleitet
vom Licht des Glaubens, ist
unentbehrlich zur Annahme des
Glaubens und zum tieferen
Eindringen in ihn, indem man sich
gleichsam den Blick Gottes auf die
Wirklichkeit zu Eigen macht.



Die Glaubensbildung ist wichtig, um
einen festen Glauben zu erlangen
und so die Liebe zu Gott und zu den
anderen um Gottes willen zu nähren.
Sie ist unerlässlich für Heiligkeit und
Apostolat. Das Glaubensleben ist ein
auf den Glauben gestütztes Leben
und steht im Einklang mit ihm.

Auch die Hoffnung ist eine Gabe
Gottes, die dazu führt, die
Vereinigung mit ihm, in der unser
Glück besteht, zu wünschen – ohne
den Mut zu verlieren, wenn sie uns
unerreichbar scheint –, denn wir
vertrauen darauf, dass er uns, auch
wenn wir nicht wissen wie, die
Fähigkeit und die Mittel geben wird,
sie zu erlangen (vgl. Katechismus,
2090).

Wir Christen müssen froh in der
Hoffnung (Röm 12,12) sein, weil uns,
wenn wir treu sind, das Glück des
Himmels erwartet: die Schau Gottes
von Angesicht zu Angesicht (1 Kor



13,12), die visio beatifica. Sind wir
aber Kinder, dann auch Erben; wir
sind Erben Gottes und sind Miterben
Christi, wenn wir mit ihm leiden, um
mit ihm auch verherrlicht zu werden
(Röm 8,17).

Das christliche Leben ist ein Weg des
Glücks, nicht nur des zukünftigen,
sondern auch des irdischen Glücks,
weil wir schon jetzt kraft der
Gewissheit, die uns die wahre
Hoffnung gibt, im Voraus etwas von
diesem ewigen Glück genießen. Wir
wissen, dass dieses Glück auf Erden
vereinbar ist mit dem Schmerz, mit
dem Kreuz. Die Hoffnung lässt uns in
der Gewissheit leben, dass es die
Mühe wert ist, aus Liebe zu arbeiten
und zu leiden (hl. Josefmaria, Im
Feuer der Schmiede, 26), damit sich
mit unserer Mitwirkung die
wunderbaren Pläne Gottes für unser
Leben erfüllen.



„Die Hoffnung betrügt nicht. Sie ist
nicht auf das gegründet, was wir tun
oder sein können; und auch nicht auf
das, was wir glauben können. Ihr
Fundament, das Fundament der
christlichen Hoffnung, ist das
Treueste und Sicherste, das
existieren kann: Die Liebe, die Gott
zu jedem Einzelnen von uns
hat“ (Franziskus, Generalaudienz,
15.2.2017).

Die Liebe zu den anderen und zu
sich selbst aus Liebe zu Gott

Bei seiner Antwort auf die Frage
nach dem wichtigsten Gebot fügt
Jesus hinzu: Ebenso wichtig ist das
zweite; Du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst (Mt 22,39). Er
bezieht sich nicht auf das im Dekalog
als zweitesangeführte Gebot, sondern
auf seinen zweiten wesentlichen
Kern, der nach der Liebe zu Gott
verschiedene Gebote des Dekalogs
einschließt. Jesus nennt es „ebenso



wichtig“ wie das erste. Es ist
verschieden, es ist nicht gleichwertig
oder auswechselbar, aber doch
untrennbar mit dem ersten
verbunden. Daher ist es „ebenso
wichtig“ wie das erste.

Die Liebe zu Gott muss die Liebe zu
jenen, die Gott liebt, umfassen. Wenn
jemand sagt, Ich liebe Gott!, aber
seinen Bruder hasst, ist er ein Lügner.
Denn wer seinen Bruder nicht liebt,
den er sieht, kann Gott nicht lieben,
den er nicht sieht. Und dieses Gebot
haben wir von ihm: Wer Gott liebt,
soll auch seinen Bruder lieben (1 Joh
4,20-21). Man kann Gott nicht lieben,
ohne alle Menschen zu lieben, die
von ihm nach seinem Bild geschaffen
und berufen wurden, durch die
Gnade seine Kinder zu sein (vgl. 
Katechismus, 2069).

„Den Kindern Gottes gegenüber
müssen wir uns als Kinder Gottes
verhalten“ (Christus begegnen, 36).



A) Sich wie ein Sohn bzw. eine
Tochter Gottes verhalten, wie ein
anderer Christus. Die Liebe zu den
Mitmenschen hat die Liebe Christi
zum Maßstab: Ein neues Gebot gebe
ich euch: Liebt einander! Wie ich euch
geliebt habe, so sollt auch ihr
einander lieben. Daran werden alle
erkennen, dass ihr meine Jünger seid
(Joh 13,34-35). Der Heilige Geist
wurde in unsere Herzen gesandt,
damit wir wie Kinder Gottes lieben
können, mit der Liebe Christi (vgl.
Röm 5,5).

B) In den anderen Kinder Gottes
sehen bzw. Christus sehen: Was ihr
für einen meiner geringsten Brüder
getan habt, das habt ihr mir getan (Mt
25,40). Für sie ihr wahres Gut
wünschen, das Gott für sie will: dass
sie heilig sind und deshalb glücklich
werden. Der erste Ausdruck der
Liebe ist das Apostolat. Das führt
auch dazu, sich um die materiellen
Bedürfnisse der anderen zu



kümmern. Verstehen – sich die
geistlichen und materiellen
Schwierigkeiten der anderen zu
Eigen machen. Vergeben können.
Barmherzig sein (vgl. Mt 5,7). Die
Liebe ist langmütig, die Liebe ist gütig.
Sie ereifert sich nicht, sie prahlt nicht,
(…) sie sucht nicht ihren Vorteil, lässt
sich nicht zum Zorn reizen, trägt das
Böse nicht nach … (1 Kor 13,4-5). Die
brüderliche Zurechtweisung (vgl. Mt
18,15).

Du sollst deinen Nächsten lieben wie
dich selbst (Mt 22,39). Hier kommt
auch zum Ausdruck, dass es eine
rechte Selbstliebe gibt, die dazu
führt, sich zu sehen und zu
beurteilen, wie Gott es tut, und für
sich selbst das Gut zu suchen, das
Gott will: die Heiligkeit und daher
das Glück in Gott.

Es gibt auch eine ungeordnete Selbst-
oder Eigenliebe: den Egoismus, der
dazu treibt, den eigenen Willen über



den Willen Gottes zu stellen und das
persönliche Interesse über den
Dienst an den anderen. Die rechte
Liebe zu sich selbst ist nicht ohne
Kampf gegen den Egoismus
erreichbar. Sie verlangt
Selbstverleugnung, Hingabe an Gott
und die anderen. Wer mein Jünger
sein will, der verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge
mir nach. Denn wer sein Leben retten
will, wird es verlieren, wer aber sein
Leben um meinetwillen verliert, wird
es gewinnen (Mt 16,24-25). Wie das II.
Vat. Konzil festhielt, kann sich der
Mensch „selbst nur durch die
aufrichtige Hingabe seiner selbst
vollkommen finden“ (Gaudium et
Spes, 24).

Sünden gegen das erste Gebot

Die Sünden gegen das erste Gebot
sind Sünden gegen die göttlichen
Tugenden:



A) Gegen den Glauben: Atheismus,
Agnostizismus, freiwilliger
Glaubenszweifel, religiöse
Gleichgültigkeit, Häresie, Apostasie
(Glaubensabfall), Schisma usw. (vgl. 
Katechismus, 2089). Es widerspricht
auch dem ersten Gebot, den eigenen
Glauben willentlich in Gefahr zu
bringen. Gegen die rechte
Gottesverehrung verstoßen Sakrileg,
Simonie, gewisse abergläubische
Praktiken, Magie usw. und
Satanismus (vgl. Katechismus,
2111-2128).

B) Gegen die Hoffnung: Verzweiflung
am eigenen Heil (vgl. Katechismus,
2091) und im extremen Gegensatz
dazu Vermessenheit: Erwarten, dass
die göttliche Barmherzigkeit die
Sünden ohne Bekehrung und Reue
bzw. ohne Bußsakrament vergeben
wird (vgl. Katechismus, 2092). Dieser
Tugend widerspricht es auch, das
letzte Glück anderswo als in Gott zu
erwarten.



C) Gegen die Liebe: jede Sünde
verstößt gegen die Liebe; direkt aber
ist ihr die Zurückweisung Gottes
entgegengesetzt und ebenso die
Lauheit, die darin besteht, Gott nicht
allen Ernstes mit ganzem Herzen
lieben zu wollen.

Das zweite Gebot

Das zweite Gebot des Dekalogs lautet:
Du sollst den Namen Gottes nicht
verunehren. Dieses Gebot gebietet,
den Namen Gottes zu ehren und zu
achten (vgl. Katechismus, 2142). Wir
sollen „ihn nur gebrauchen, um Gott
zu preisen, zu loben und zu
verherrlichen“ (Katechismus, 2143).
Sonst verliert der Mensch in
größerem oder geringerem Maß den
Sinn für die Realität: Er vergisst, wer
Gott ist und wer er selbst ist; und gibt
erneut der ersten Versuchung nach.

„Der Name drückt das Wesen, die
Identität der Person und den Sinn
ihres Lebens aus. Gott hat einen



Namen. Er ist nicht eine namenlose
Kraft“ (Katechismus, 203). Gott kann
jedoch weder mit menschlichen
Begriffen erfasst werden, keine Idee
kann ihn darstellen, noch kann das
göttliche Wesen erschöpfend
ausgedrückt werden. Gott ist „heilig“,
das bedeutet, er ist absolut
überlegen, steht über jeder Kreatur,
ist transzendent.

Damit wir ihn anrufen und uns
persönlich an ihn wenden können,
hat er sich trotz allem im Alten
Testament „seinem Volk Schritt für
Schritt und unter verschiedenen
Namen zu erkennen
gegeben“ (Katechismus, 204). Der
Name, den er Mose offenbarte, weist
darauf hin, dass Gott das wesenhafte
Sein ist, der das Sein von niemandem
empfangen hat und von dem alles
ausgeht. „Gott sagte zu Mose: Ich bin
der ’Ich-bin’. Und er fügte hinzu: So
sollst du zu den Israeliten sagen: Der
’Ich-bin’ (Jahwe: ’Er ist’) hat mich zu



euch gesandt (…). Das ist mein Name
für immer“ (Ex 3,13-15; vgl. 
Katechismus, 213). Aus Ehrfurcht vor
der Heiligkeit Gottes sprach das Volk
Israel diesen Namen nicht aus,
sondern ersetzte ihn durch den Titel
„Herr“ („Adonai“ auf Hebräisch,
„Kyrios“ auf Griechisch) (vgl. 
Katechismus, 209). Andere Namen
Gottes im Alten Testament sind:
„Elohim“, das ist der Majestätsplural
von „Fülle“ oder „Größe“; „El-
Saddai“, was Mächtiger, Allmächtiger
bedeutet.

Im Neuen Testament tut Gott das
Geheimnis seines inneren Lebens
kund: des einen Gottes in drei
Personen: Vater, Sohn und Heiliger
Geist. Jesus Christus lehrt uns, Gott
„Vater“ zu nennen (Mt 6,9). „Abba“
ist auf Hebräisch die familiäre Weise,
Vater zu sagen (vgl. Röm 8,15). Gott
ist der Vater Jesu Christi und unser
Vater, wenn auch nicht auf dieselbe
Weise, denn Jesus ist der



eingeborene Sohn, und wir sind
Kinder durch Adoption. Aber diese
besondere Adoption macht uns
wahrhaft zu Kindern (vgl. 1 Joh 3,1),
zu Brüdern Jesu Christi (Röm 8,29),
weil der Heilige Geist in unsere
Herzen gesandt wurde und wir an
der göttlichen Natur teilhaben (vgl.
Gal 4,6; 2 Petr 1,4). Wir sind Kinder
Gottes in Christus. Folglich können
wir uns an Gott wenden, indem wir
ihn wahrhaft „Vater“ nennen, wie
der heilige Josefmaria empfiehlt:
„Gott ist ein Vater voll von Zartgefühl
und unendlicher Liebe. Nenne Ihn
Vater oftmals während des Tages.
Sage Ihm - du allein, in deinem
Herzen -, dass du Ihn liebst, Ihn
anbetest, dass du dich stolz und stark
fühlst, weil du sein Sohn
bist“ (Freunde Gottes, 150).

Im Vaterunser beten wir: „Geheiligt
werde dein Name“. Das Wort
„heiligen“ soll hier in dem Sinn
verstanden werden, „den Namen



Gottes als heilig anerkennen und
seinen Namen so
behandeln“ (Katechismus, 2807). Das
tun wir, wenn wir Gott anbeten,
loben oder ihm Dank sagen. Aber die
Worte „Geheiligt werde dein Name“
sind auch eine Vaterunser-Bitte:
Wenn wir sie aussprechen, bitten
wir, dass sein Name durch uns
geheiligt werde, das heißt, dass wir
ihn mit unserem Leben ehren und
die anderen dazu anleiten, dass sie
ihm Ehre erweisen (vgl. Mt 5,16). „Es
hängt zugleich von unserem Leben
und von unserem Gebet ab, ob sein
Name unter den Völkern geheiligt
wird“ (Katechismus, 2814).

Die Achtung vor dem Namen Gottes
verlangt auch Achtung vor dem
Namen der Jungfrau Maria, der
Heiligen und der heiligen
Wirklichkeiten, in denen Gott auf die
eine oder andere Weise gegenwärtig
ist, vor allem der Heiligsten
Eucharistie, die die wahre



Gegenwart Jesu Christi, der zweiten
Person der Heiligsten Dreifaltigkeit,
unter den Menschen ist.

Das zweite Gebot verbietet jeden
unangebrachten Gebrauch des
Namens Gottes (vgl. Katechismus,
2146), besonderen die Blasphemie:
„Gotteslästerung besteht darin, dass
man – innerlich oder äußerlich –
gegen Gott Worte des Hasses, des
Vorwurfs, der Herausforderung
äußert (…). Gotteslästerlich ist es
auch, den Namen Gottes zu
missbrauchen, um verbrecherische
Handlungen zu decken, Völker zu
versklaven, Menschen zu foltern
oder zu töten. (…) Gotteslästerung ist
in sich eine schwere
Sünde“ (Katechismus, 2148).

Es verbietet auch, falsch zu schwören
(vgl. Katechismus, 2150). Schwören
bedeutet, Gott zum Zeugen anrufen
(zum Beispiel, um die Wahrheit eines
Versprechens oder einer



Zeugenaussage zu garantieren). Der
Schwur (Eid) ist erlaubt, wenn er
notwendig ist und der Wahrheit und
der Gerechtigkeit entspricht: zum
Beispiel bei einem Urteil oder bei der
Übernahme eines Amtes (vgl. 
Katechismus, 2154). Sonst lehrt der
Herr, nicht zu schwören: Euer Ja sei
ein Ja, euer Nein ein Nein (Mt 5,37;
vgl. Jak 5,12; Katechismus, 2153).

Der Name des Christen

Das II. Vatikanische Konzil betonte:
„Der Mensch ist auf Erden die einzige
von Gott um ihrer selbst willen
gewollte Kreatur“ (Gaudium et Spes,
24). Er ist nicht „etwas“, sondern
„jemand“, eine Person. „Er allein ist
berufen, in Erkenntnis und Liebe am
Leben Gottes teilzuhaben. Auf dieses
Ziel hin ist er geschaffen worden,
und das ist der Hauptgrund für seine
Würde“ (Katechismus, 356). In der
Taufe erhält er einen Namen, der
seine unwiederholbare



Einzigartigkeit vor Gott und vor den
anderen ausdrückt (vgl. Katechismus,
2156, 2158). Taufen heißt
„christianisieren“. Christ, Jünger
Christi, ist der Eigenname jedes
Getauften: In Antiochia nannte man
die Jünger zum ersten Mal Christen
(Apg 11,26).

Gott nennt jeden Einzelnen bei
seinem Namen (vgl. 1 Sam 3,4-10; Jes
43,1; Joh 10,3; Apg 9,4). Er liebt jeden
Einzelnen persönlich. Von jedem
Einzelnen erwartet er eine Antwort
der Liebe: „Du sollst den Herrn,
deinen Gott, lieben mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und ganzer
Kraft.“ Niemand kann diese Antwort
für uns geben. Der heilige Josefmaria
ermuntert uns: „Bedenkt noch
einmal in Ruhe jene göttliche
Mahnung, die die Seele mit Unruhe
erfüllt und sie zugleich die Süße des
Wabenhonigs schmecken lässt: 
Redemi te et vocavi te nomine tuo:
meus es tu (Jes 43,1), ich habe dich



erlöst und dich beim Namen gerufen,
du bist mein! Nehmen wir Gott nicht
das, was sein Eigentum ist. Er ist ein
Gott, der uns so sehr geliebt hat, dass
Er für uns gestorben ist; ein Gott, der
uns von aller Ewigkeit her, noch vor
Erschaffung der Welt, auserwählt
hat, damit wir in seiner Gegenwart
heilig seien (vgl. Eph 1,4)“ (Freunde
Gottes, 312).

Javier López / Jorge Miras

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
203-213; 2064-2132; 2142-2195.

Benedikt XVI. – Joseph Ratzinger, 
Jesus von Nazareth, 176-180.

Empfohlene Lektüren

Benedikt XVI., Deus caritas est,
25.12.2005, 1-18.

Ders., Spe salvi, 30.11.2007.



Franziskus, Lumen fidei, 29.6.2013.

Hl. Josefmaria, Homilien Leben aus
dem Glauben, Die Hoffnung des
Christen, Mit der Kraft der Liebe,
Umgang mit Gott, in Freunde Gottes,
190-237; 142-153.

Javier López / Jorge Miras

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-28-das-erste-und-zweite-

gebot/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-28-das-erste-und-zweite-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-28-das-erste-und-zweite-gebot/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-28-das-erste-und-zweite-gebot/

	Thema 28. Das erste und zweite Gebot

