
opusdei.org

Thema 24. Ehe und
Priesterweihe

Die Ehe ist eine weise
Einrichtung des Schöpfers, um
in der Menschheit seinen Plan
der Liebe zu verwirklichen. Sie
entspringt dem persönlichen
und unwiderruflichen
Einverständnis der Eheleute.
Ihre Wesenseigenschaften sind
Einheit und Unauflöslichkeit.
Sie ist auf die Zeugung und
Erziehung von
Nachkommenschaft
ausgerichtet: Die Kinder sind
das hervorragendste Geschenk
der Ehe und tragen viel zum
Wohl der Eltern selbst bei.



05.07.2023

Gott Vater hat uns in seinem Plan der
Liebe vor der Erschaffung der Welt
in Christus auserwählt, um uns zur
Würde der Kinder Gottes zu erheben
(vgl. Eph 1,4-5). Außerdem will er mit
der Mitwirkung der Menschen
rechnen, um seinen Heilsplan zu
vollenden. Die Sakramente der Ehe
und der Priesterweihe verleihen dem
Christen eine spezifische Berufung
und Sendung in der Kirche (vgl. 
Katechismus, 1534).

Das Sakrament der Ehe

„Weit davon entfernt, das bloße
Produkt des Zufalls oder Ergebnis
des blinden Ablaufs von
Naturkräften zu sein, ist die Ehe in
Wirklichkeit vom Schöpfergott in
weiser Voraussicht so eingerichtet,
dass sie in den Menschen seinen



Liebesplan verwirklicht. Darum
streben Mann und Frau durch ihre
gegenseitige Hingabe, die ihnen in
der Ehe eigen und ausschließlich ist,
nach jener personalen Gemeinschaft,
in der sie sich gegenseitig vollenden,
um mit Gott zusammenzuwirken bei
der Weckung und Erziehung neuen
menschlichen Lebens. Darüber
hinaus hat für die Getauften die Ehe
die hohe Würde eines sakramentalen
Gnadenzeichens, und bringt darin
die Verbundenheit Christi mit seiner
Kirche zum Ausdruck“ (hl. Paul VI., 
Humanae vitae, 8).

„In ihrer tiefsten Wirklichkeit ist die
Liebe wesenhaft Gabe, und wenn die
eheliche Liebe die Gatten zum
gegenseitigen ,Erkennen‘ führt und
zu ,einem Fleisch‘ (vgl. Gen 2, 24)
macht, erschöpft sie sich nicht in der
Gemeinschaft der beiden, sondern
befähigt sie zum größtmöglichen
Geben, zum Schenken des Lebens an
eine neue menschliche Person,



wodurch sie zu Mitarbeitern Gottes
werden“ (hl. Johannes Paul II., 
Familiaris consortio, 14).

Diese gegenseitige Liebe der Eheleute
„wird ein Bild der unverbrüchlichen,
absoluten Liebe, mit der Gott den
Menschen liebt. Diese ist in den
Augen des Schöpfers gut, ja sehr gut
(vgl. Gen 1,31). Die eheliche Liebe
wird von Gott gesegnet und dazu
bestimmt, fruchtbar zu sein und sich
im gemeinsamen Werk der
Verantwortung für die Schöpfung zu
verwirklichen: Gott segnete sie, und
Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar,
und vermehrt euch, bevölkert die
Erde, unterwerft sie euch (Gen
1,28)“ (Katechismus, 1604).

Die eigentliche Gabe, die die eheliche
Liebe kennzeichnet, sind die
Personen in ihrer auf die Zeugung
ausgerichteten geschlechtlichen
Verschiedenheit. Keine Person kann
für sich allein oder mit einer



anderen Person desselben
Geschlechts das Leben weitergeben,
denn Vaterschaft und Mutterschaft
bilden ein einziges Prinzip der
Zeugung. Deshalb besitzt, verglichen
mit anderen Sprachen der Liebe, die
Annahme der Gabe in der ehelichen
Liebe eine ganz eigene und
besondere Dynamik: Angebot der
Gabe und Annahme der Gabe fallen
zusammen. Die Annahme der Gabe
der Vaterschaft findet statt durch die
Hingabe der Gabe der Mutterschaft,
und umgekehrt. Es gibt daher keine
innigere Gemeinschaft der Liebe
zwischen zwei Menschen, die nach
Worten der Heiligen Schrift ein
Fleisch sind (Gen 2,24).

Diese Dynamik der ehelichen
Schenkung zeigt, dass die eheliche
Liebe nicht auf spontane Weise
entsteht, sondern der freien Hingabe
jeder Person entspringt und
aufgrund ihrer Gegenseitigkeit eine
geschuldete Liebe ist. So lehrt der



heilige Paulus, wenn er schreibt: 
Nicht die Frau verfügt über ihren Leib,
sondern der Mann. Ebenso verfügt
nicht der Mann über seinen Leib,
sondern die Frau (1 Kor 7,4). Und
deshalb mahnt er die Männer, ihre
Frauen so zu lieben wie ihren eigenen
Leib (Eph 5,28). Die Ehe als
natürliche Einrichtung entspricht
der Dimension der Gerechtigkeit, die
der ehelichen Liebe innewohnt: „Die
Ehe als Institution ist weder ein
ungebührliches Eingreifen der
Gesellschaft oder der Autorität noch
ein von außen kommendes
Auferlegen einer Form, sondern eine
dem ehelichen Liebesbund
innewohnende Notwendigkeit, der
sich dadurch der Öffentlichkeit als
etwas Einmaliges und
Ausschließliches kundtut, damit so
die Treue zum Plan des
Schöpfergottes voll verwirklicht
wird“ (hl. Johannes Paul II., 
Familiaris consortio, 11).



Da die eheliche Gemeinschaft die
natürliche Grundlage der Familie
bildet, die wiederum Grundzelle der
Gesellschaft ist, gehört sie nicht
ausschließlich der privaten Sphäre
an, sondern ist ein Gut öffentlichen
Interesses. Die Gesellschaft schützt
die Ehe durch ihre gesetzliche
Institutionalisierung: die zivile Ehe
in der bürgerlichen Gesellschaft und
die kanonische Ehe in der Kirche.
Damit die Legalisierung der Ehe
wirksam und für das Gemeinwohl
nützlich ist, muss sie ihrem Wesen
entsprechen: als natürliche
Institution und im Fall der
kanonischen Ehe auch als
Sakrament.

In vielen Ländern kommt es vor,
dass Menschen ohne institutionelles
Bindung more uxorio
zusammenleben. Die Gründe sind
verschieden: „aufgrund des
Einflusses von Ideologien, die Ehe
und Familie abwerten; der Erfahrung



des Scheiterns anderer Ehepaare, das
sie nicht riskieren wollen; der Furcht
vor etwas, das sie als zu groß und zu
heilig empfinden; aufgrund der
gesellschaftlichen Chancen und der
wirtschaftlichen Vorteile, die sich aus
dem bloßen Zusammenleben
ergeben, oder aufgrund einer rein
emotionalen und romantischen
Vorstellung von der Liebe; der Angst,
ihre Freiheit und ihre Selbständigkeit
zu verlieren; der Ablehnung von
etwas, das als institutionell und
bürokratisch wahrgenommen
wird“ (Franziskus, Amoris laetitia,
40).

Wenn eine solche Beziehung von
einem wahren Ehewillen getragen
ist, soll man den Betreffenden die
Notwendigkeit vor Augen führen,
ihre Situation zu legalisieren. Wenn
dieser Wille nicht gegeben ist, soll
man ihnen helfen, die Lüge einer
solchen Beziehung zu entdecken,
denn die eheliche Liebe „verlangt



eine endgültige und ganze
gegenseitige Hingabe der beiden
Partner“ (Katechismus, 2391), und
eine solche Lüge schwächt die
Aufrichtigkeit und die gegenseitige
Treue: „Was kann ein
Liebesverhältnis bedeuten, bei dem
die beiden Partner keine
gegenseitigen Verpflichtungen
eingehen und damit bezeugen, dass
sie weder auf den Partner noch auf
sich selbst noch auf die Zukunft
genügend vertrauen?“ (Katechismus,
2390).

Wenn wir die Schöpfung von
Christus her betrachten, entdecken
wir, dass „sie ,der Beginn der
Heilsökonomie‘ ist, ,der Anfang der
Heilsgeschichte‘, die in Christus
gipfelt“ (Katechismus, 280). Und die
Ehe des Anfangs hat eine besondere
Würde; sie wurde von Gott als
„Typus“ der Vereinigung zwischen
Christus und der Kirche gestiftet (vgl.
Eph 5,31-32), weshalb die eheliche



Liebe nicht nur an der
schöpferischen Liebe Gottes, sondern
auch an seiner erlösenden Liebe
teilhat und so mit dem menschlichen
Leben das Leben der Gnade in
Christus weitergibt.

Die Ursünde hat zum Bruch des
Menschen mit Gott und gleichzeitig
zum Bruch der ursprünglichen
Gemeinschaft zwischen Mann und
Frau geführt. Die Institution Ehe
wird dann durch das Auftreten der
Polygamie und der Scheidung
geschwächt, und die Eltern
übertragen statt des Lebens der
Kinder Gottes die Erbschuld.

Aufgrund göttlicher Pädagogik tadelt
das Alte Gesetz weder die Polygamie
der Patriarchen noch verbietet es die
Scheidung; aber „die Propheten
sahen den Bund Gottes mit Israel
unter dem Bild einer
ausschließlichen, treuen ehelichen
Liebe (vgl. Hos 1-3; Jes 54; 62; Jer 2-3;



31: Ez 16; 23) und führten so das
Bewusstsein des auserwählten Volkes
zu einem tieferen Verständnis der
Einheit und Unauflöslichkeit der Ehe
(vgl. Mal 2,13-17)“ (Katechismus,
1611). Außerdem gewährt die
Erneuerung des ursprünglichen
göttlichen Segens für Abraham
zusammen mit der Verheißung einer
unzählbaren Nachkommenschaft,
der das Land Kanaan übergeben
werden soll (vgl. Gen 12,2.7; 13,16;
22,17), der Ehe eine grundlegende
Rolle bei der Verwirklichung des
Heilsplans. Ohne die Ehe würde der
Bund Gottes mit Abraham und seiner
Nachkommenschaft nicht in
Erfüllung gehen, die im Licht des
Neuen Testaments Christus und die
Kirche sind (vgl. Gal 3,26-29).

„Jesus, der alles in sich versöhnt hat,
hat Ehe und Familie zu ihrer
ursprünglichen Form zurückgeführt
(vgl. Mk 10,1-12). Christus hat Ehe
und Familie erlöst (vgl. Eph 5,21-32)



und nach dem Bild der Heiligsten
Dreifaltigkeit, dem Geheimnis, aus
dem jede wahre Liebe entstammt,
wieder hergestellt. Der eheliche
Bund, der in der Schöpfung
grundgelegt und in der
Heilsgeschichte offenbart wurde,
erhält die volle Offenbarung seiner
Bedeutung in Christus und in seiner
Kirche. Ehe und Familie empfangen
von Christus durch die Kirche die
notwendige Gnade, um Gottes Liebe
zu bezeugen und ein gemeinsames
Leben zu leben. Das Evangelium der
Familie zieht sich durch die
Geschichte der Welt, von der
Erschaffung des Menschen nach dem
Bild und Gleichnis Gottes (vgl. Gen
1,26-27) bis zur Erfüllung des
Geheimnisses des Bundes in Christus
am Ende der Zeit mit der Hochzeit
des Lammes (vgl. Offb 19,9)“ (Amoris
laetitia, 63).

Die Eheschließung



Die Ehe entspringt dem persönlichen
und unwiderruflichen
Einverständnis der Brautleute (vgl. 
Katechismus, 1626). „Der Ehekonsens
ist der Willensakt, durch den Mann
und Frau sich in einem
unwiderruflichen Bund gegenseitig
schenken und annehmen, um eine
Ehe zu gründen“ (CIC, 1057 §2).

„Die Kirche verlangt normalerweise
von ihren Gläubigen, dass sie die Ehe
in kirchlicher Form
schließen“ (Katechismus, 1631).
Deshalb „sind nur jene Ehen gültig,
die geschlossen werden unter
Assistenz des Ortsordinarius oder
des Ortspfarrers oder eines von
einem der beiden delegierten
Priesters oder Diakons sowie vor
zwei Zeugen nach den Regeln des
Kodex des Kanonischen Rechts“ (CIC,
1108 §1).

Mehrere Gründe erklären diese
Bestimmung: Die sakramentale Ehe



schafft Rechte und Pflichten in der
Gemeinschaft der Kirche zwischen
den Eheleuten und in Bezug auf die
Kinder. Da die Ehe ein Lebensstand
in der Kirche ist, muss über sie
Gewissheit bestehen (deshalb die
Verpflichtung, Zeugen beizuziehen);
und der öffentliche Charakter des
Ehekonsenses schützt das einmal
gegebene „Ja“ und hilft, ihm treu zu
bleiben (vgl. Katechismus, 1631).

„Die Wesenseigenschaften der Ehe
sind die Einheit und die
Unauflöslichkeit, die in der
christlichen Ehe aufgrund des
Sakraments eine besondere
Festigkeit erlangen“ (CIC, 1056). Der
Mann und die Frau sind durch den
Ehevertrag nicht mehr zwei, sondern
eins (Mt 19,6). Diese innige
Vereinigung als gegenseitige Hingabe
von zwei Personen, wie auch das
Wohl der Kinder fordern
vollkommene eheliche Treue und



drängen zu ihrer unauflöslichen
Einheit.1

„Wenn wirklich durch die
gegenseitige und bedingungslose
Liebe die gleiche personale Würde
sowohl der Frau wie des Mannes
anerkannt wird, wird auch die vom
Herrn bestätigte Einheit der Ehe
deutlich. Die Polygamiewiderspricht
dieser gleichen Würde der Gatten
und der ehelichen Liebe, die einzig
und ausschließlich ist“ (Katechismus,
1645).

„In seiner Predigttätigkeit lehrte
Jesus unmissverständlich den
ursprünglichen Sinn der Vereinigung
von Mann und Frau, wie sie der
Schöpfer zu Beginn gewollt hatte: Die
von Mose gegebene Erlaubnis, seine
Frau zu verstoßen, sei ein
Entgegenkommen gegenüber der
Herzenshärte gewesen (vgl. Mt 19,8);
die eheliche Vereinigung von Mann
und Frau sei unauflöslich – Gott



selbst habe sie geschlossen: Was aber
Gott verbunden hat, das darf der
Mensch nicht trennen (Mt
19,6)“ (Katechismus, 1614). Kraft des
Sakraments, durch das die
christlichen Brautleute das
Geheimnis der Einheit und der
fruchtbaren Liebe zwischen Christus
und der Kirche offenbaren (vgl. Eph
5,32), erlangt die Unauflöslichkeit
einen neuen und tieferen Sinn. Die
ursprüngliche Festigkeit des
Ehebandes wird gestärkt, so dass
„die gültige (das heißt, die zwischen
Getauften geschlossene) und
vollzogene Ehe durch keine
menschliche Gewalt und aus keinem
Grunde, außer durch den Tod,
aufgelöst werden kann“ (CIC, 1141).

„Die Ehescheidung ist ein schwerer
Verstoß gegen das natürliche
Sittengesetz. Sie gibt vor, den
zwischen den Gatten freiwillig
eingegangenen Vertrag, bis zum Tod
zusammenzuleben, brechen zu



können. Die Ehescheidung
missachtet den Bund des Heiles,
dessen Zeichen die sakramentale Ehe
ist“ (Katechismus, 2384).
„Möglicherweise ist einer der beiden
Gatten das unschuldige Opfer der
durch das Zivilgesetz
ausgesprochenen Scheidung. In
diesem Fall verstößt er nicht gegen
das sittliche Gebot. Es besteht ein
beträchtlicher Unterschied zwischen
dem Ehepartner, der sich redlich
bemüht hat, dem Sakrament der Ehe
treu zu bleiben, und
ungerechterweise verlassen wird,
und demjenigen, der durch ein
schweres Vergehen eine
kirchenrechtlich gültige Ehe
zerstört“ (Katechismus, 2386).

„Es gibt jedoch Situationen, in denen
das eheliche Zusammenleben aus
sehr verschiedenen Gründen
praktisch unmöglich wird. In diesen
Fällen gestattet die Kirche, dass sich
die Gatten dem Leib nach trennen



und nicht länger zusammenwohnen.
Die Ehe der getrennten Gatten bleibt
aber vor Gott weiterhin aufrecht; sie
sind nicht frei, eine neue Ehe zu
schließen. In dieser schwierigen
Situation wäre, falls dies möglich ist,
die Versöhnung die beste
Lösung“ (Katechismus, 1649). Wenn
nach der Trennung „die zivile
Scheidung die einzige Möglichkeit ist,
gewisse legitime Rechte, die Sorge
für die Kinder oder das ererbte
Vermögen zu sichern, darf sie in
Kauf genommen werden und ist
dann keine sittliche
Verfehlung“ (Katechismus, 2383).

Wenn nach der Scheidung eine neue,
eventuell auch zivilrechtlich
anerkannte Bindung eingegangen
wird, „befindet sich der Ehepartner,
der sich wieder verheiratet hat, dann
in einem dauernden, öffentlichen
Ehebruch“ (Katechismus, 2384). Die
wiederverheirateten Geschiedenen
können, auch wenn sie weiter der



Kirche angehören, nicht zur
Eucharistie zugelassen werden, weil
ihr Stand und Leben objektiv jener
Verbindung unauflöslicher Liebe
zwischen Christus und der Kirche
widerspricht, die in der Eucharistie
bezeichnet und aktualisiert wird.
„Die Wiederversöhnung im
Sakrament der Buße, das den Weg
zum Sakrament der Eucharistie
öffnet, kann nur denen gewährt
werden, welche die Verletzung des
Zeichens des Bundes mit Christus
und der Treue zu ihm bereut und die
aufrichtige Bereitschaft zu einem
Leben haben, das nicht mehr im
Widerspruch zur Unauflöslichkeit
der Ehe steht. Das heißt konkret,
dass, wenn die beiden Partner aus
ernsthaften Gründen - zum Beispiel
wegen der Erziehung der Kinder -
der Verpflichtung zur Trennung
nicht nachkommen können, sie sich
verpflichten, völlig enthaltsam zu
leben, das heißt, sich der Akte zu
enthalten, welche Eheleuten



vorbehalten sind“ (Hl. Johannes Paul
II., Familiaris consortio, 84).2

Diese Normen sollen mit der Logik
des Mitleids gegenüber den
schwachen Personen angewandt
werden, indem man vermeidet, der
göttlichen Barmherzigkeit so viele
Bedingungen zu stellen, dass sie
ihres Sinns beraubt werden (vgl. 
Amoris laetitia, 307-312). Es ist daher
zu berücksichtigen, dass im
Pönitenten, „auch wenn er der
Absicht treu ist, nicht mehr zu
sündigen, die frühere Erfahrung und
das Bewusstsein der gegenwärtigen
Schwäche die Furcht vor neuem
Versagen wecken; aber das
beeinträchtigt nicht die Echtheit der
Absicht, wenn mit dieser
Befürchtung der Wille verbunden ist,
gestützt auf das Gebet, das Mögliche
zu tun, um die Sünde zu
vermeiden.“3 Der Pönitent ist
möglicherweise wegen der
konkreten Umstände, in denen er



sich befindet, für seine Handlungen
nicht völlig verantwortlich. Der
Beichtvater wird das in Rechnung
stellen, um zu bewerten, was er zur
Vermeidung der Sünde tun kann, um
so zur moralischen Gewissheit über
die ausreichenden Reue des
Pönitenten zum Empfang der
Absolution zu gelangen (vgl. Amoris
laetitia, 303-305).

Bei einem neuen Versagen muss die
Person auf jeden Fall vor
Kommunionempfang zur Beichte
gehen. Geschlechtliche Beziehungen
mit jemandem, der nicht der eigene
Ehepartner ist, sind von ihrem
Objekt her zuinnerst böse. Da
außerdem die Reue „an sich
verborgen ist, während ihr Zustand
als wiederverheiratete Geschiedene
an sich offenkundig ist, dürfen sie
die eucharistische Kommunion nur 
remoto scandalo empfangen“4.
Schließlich wird der Empfang der
Kommunion nicht das Ziel des Weges



der Bekehrung sein, sondern die
kostbare Hilfe, um weiter die
notwendigen Schritte zu tun, um in
einer Situation zu leben, die nicht
mehr im Gegensatz zu der Lehre Jesu
über die Ehe steht (vgl. Amoris
laetitia, 307-308).

Die verantwortliche Elternschaft

„Durch ihre natürliche Eigenart sind
die Ehe als Institution und die
eheliche Liebe auf die Zeugung und
Erziehung von Nachkommenschaft
hingeordnet und finden darin
gleichsam ihre Krönung. Kinder sind
gewiss die vorzüglichste Gabe für die
Ehe und tragen zum Wohl der Eltern
selbst sehr viel bei. Derselbe Gott,
der gesagt hat: Es ist nicht gut, dass
der Mensch allein sei (Gen 2,18) und 
der den Menschen von Anfang an als
Mann und Frau schuf (Mt 19,4), wollte
ihm eine besondere Teilnahme an
seinem schöpferischen Wirken
verleihen, segnete darum Mann und



Frau und sprach: Wachset und
mehret euch (Gen 1,28). Ohne
Hintansetzung der übrigen Eheziele
sind deshalb die echte Gestaltung der
ehelichen Liebe und die ganze sich
daraus ergebende Natur des
Familienlebens dahin ausgerichtet,
dass die Gatten von sich aus
entschlossen bereit sind zur
Mitwirkung mit der Liebe des
Schöpfers und Erlösers, der durch sie
seine eigene Familie immer mehr
vergrößert und
bereichert“ (Katechismus, 1652).
Deshalb sind unter „den Eheleuten,
die diese ihnen von Gott
aufgetragene Aufgabe erfüllen,
besonders jene zu erwähnen, die in
gemeinsamer kluger Beratung eine
größere Zahl von Kindern, wenn
diese entsprechend erzogen werden
können, hochherzig auf sich
nehmen“ (II. Vat. Konzil, Gaudium et
spes, 50).



Auch mit einer großzügigen
Bereitschaft zur Elternschaft können
die Gatten „durch mancherlei
Lebensbedingungen der heutigen
Zeit eingeengt sein und sich in einer
Lage befinden, in der die Zahl der
Kinder – mindestens zeitweise –
nicht vermehrt werden
kann“ (Gaudium et spes, 51). „Wenn
gerechte Gründe dafür sprechen,
Abstände einzuhalten in der
Reihenfolge der Geburten - Gründe,
die sich aus der körperlichen oder
seelischen Situation der Gatten oder
aus äußeren Verhältnissen ergeben -,
ist es nach kirchlicher Lehre den
Gatten erlaubt, dem natürlichen
Zyklus der Zeugungsfunktionen zu
folgen, dabei den ehelichen Verkehr
auf die empfängnisfreien Zeiten zu
beschränken und die Kinderzahl so
zu planen“ (Humanae vitae, 16).

Nach dem Plan Gottes ist die Ehe
Fundament der weiteren
Gemeinschaft der Familie, da ja die



Institution der Ehe und die eheliche
Liebe selbst auf die Zeugung und
Erziehung der Nachkommenschaft
hingeordnet sind, in der sie ihre
Krönung finden.5

„Der Schöpfer der Welt errichtete die
eheliche Gemeinschaft als Ursprung
und Grundlage der menschlichen
Gesellschaft; deshalb ist die Familie
erste und lebendige Zelle der
Gesellschaft.“6 Diese spezifische und
exklusive öffentliche Dimension der
Ehe und der Familie verlangt ihre
Verteidigung und Förderung durch
die zivile Autorität.

In der Kirche wird die Familie
„Hauskirche“ genannt, weil die
Gemeinschaft ihrer Mitglieder
berufen ist, „spezifische Darstellung
und Verwirklichung der kirchlichen
Gemeinschaft“ (Familiaris consortio,
21) zu sein. „Die Eltern sollen durch
Wort und Beispiel für ihre Kinder die
ersten Glaubensboten sein und die



einem jeden eigene Berufung
fördern, die geistliche aber mit
besonderer Sorgfalt“ (LG, 11). „Hier
wird das durch die Taufe erworbene
Priestertum des Familienvaters, der
Mutter, der Kinder, aller Glieder der
Familie aufs schönste ausgeübt ,im
Empfang der Sakramente, im Gebet,
in der Danksagung, durch das
Zeugnis eines heiligen Lebens, durch
Selbstverleugnung und tätige
Liebe‘ (LG 10). Die Familie ist so die
erste Schule des christlichen Lebens
und ,eine Art Schule reich entfalteter
Humanität‘ (GS 52,1). Hier lernt man
Ausdauer und Freude an der Arbeit,
geschwisterliche Liebe, großmütiges,
ja wiederholtes Verzeihen und vor
allem den Dienst Gottes in Gebet und
Hingabe des Lebens“ (Katechismus,
1657).

Das Sakrament der Priesterweihe

Im Volk Israel, das in Ex 19,6 als 
Reich von Priestern bezeichnet wird,



ist der Stamm Levi von Gott mit der
Sorge für die Wohnstätte der
Bundesurkunde (Num 1,50)
ausgewählt worden; ihrerseits
wurden unter den Leviten die
Priester des Alten Bundes mit dem
Ritus der Salbung (vgl. Ex 29,1-7)
geweiht, und es wurde ihnen die
Aufgabe übertragen, für die
Menschen zum Dienst vor Gott Gaben
und Opfer für die Sünden
darzubringen (Hebr 5,1). Als Element
des mosaischen Gesetzes ist dieses
Priestertum Einführung in eine
bessere Hoffnung (Hebr 7,19), 
Schatten der künftigen Güter, doch 
kann es durch die immer gleichen,
alljährlich dargebrachten Opfer die,
die vor Gott treten, niemals für immer
zur Vollendung führen (Hebr 10,1).

Das levitische Priestertum stellte
irgendwie im auserwählten Volk im
voraus die volle Verwirklichung des
Priestertums in Jesus Christus dar,
das weder an die Abstammung noch



an die Opfer des Tempels noch an
das Gesetz, sondern an Gott selbst
gebunden ist (vgl. Hebr 6,17-20 und
7,1ff). Deshalb wurde er von Gott
angeredet als Hoherpriester nach der
Ordnung Melchisedeks (Hebr 5,10),
der durch ein einziges Opfer die, die
geheiligt werden, für immer zur
Vollendung geführt hat (Hebr 10,14).
In der Tat erlöst das
menschgewordene Wort Gottes, an
dem sich die messianischen
Prophezeiungen erfüllen, durch
seinen Tod und seine Auferstehung
alle Menschen, indem Christus sein
eigenes Leben, priesterlich handelnd,
als Opfer darbringt. Dieses
Priestertum, das Jesus selbst mit den
Begriffen der Weihe und der
Sendung darstellt (vgl. Joh 10,14), hat
deshalb universalen Wert: Es gibt
„kein Heilswirken Gottes außerhalb
der einzigen Mittlerschaft
Christi“ (Kongregation für die
Glaubenslehre, Dominus Iesus, 14).



Beim Letzten Abendmahl offenbart
Jesus seinen Willen, die Apostel an
seinem Priestertum, also seiner
Weihe und Sendung, teilhaben zu
lassen: Wie du mich in die Welt
gesandt hast, so habe auch ich sie in
die Welt gesandt. Und ich heilige mich
für sie, damit auch sie in der Wahrheit
geheiligt sind (Joh 17,18-19). Diese
Teilhabe vollzieht sich in
verschiedenen Augenblicken im
Laufe des Wirkens Christi, die als
aufeinander folgende Schritte
angesehen werden können, die zur
Einsetzung der heiligen Weihe
führen: Er beruft die Apostel und
konstituiert sie als Kollegium (vgl.
Mk 3,13-19); er unterweist sie und
sendet sie aus zum Predigen (vgl. Lk
9,1-6); er verleiht ihnen die
Vollmacht, Sünden zu vergeben (vgl.
Joh 20,22-23); er überträgt ihnen eine
universale Mission (vgl. 28,18-20);
und in einer hervorragenden Stunde
hat er ihnen aufgetragen, die
Eucharistie zu feiern: Tut dies zu



meinem Gedächtnis (1 Kor 11,24). In
dieser apostolischen Sendung
„wurden sie am Pfingsttag voll
bekräftigt“ (LG, 19).

Während ihres Lebens „hatten sie
nicht bloß verschiedene Helfer im
Dienstamt, sondern übertrugen,
damit die ihnen anvertraute
Sendung nach ihrem Tod weitergehe,
gleichsam nach Art eines Testaments
ihren unmittelbaren Mitarbeitern die
Aufgabe, das von ihnen begonnene
Werk zu vollenden und zu kräftigen,
(…) und gaben dann Anordnung,
dass nach ihrem Hingang andere
bewährte Männer ihr Dienstamt
übernähmen“. „Die Bischöfe haben
also das Dienstamt in der
Gemeinschaft zusammen mit ihren
Helfern, den Priestern und den
Diakonen, übernommen. An Gottes
Stelle stehen sie der Herde vor, deren
Hirten sie sind, als Lehrer in der
Unterweisung, als Priester im



heiligen Kult, als Diener in der
Leitung“ (LG, 20).

Im Neuen Testament wird das
apostolische Dienstamt durch die
Auflegung der Hände, begleitet von
einem Gebet, übertragen (vgl. Apg
6,6; 1 Tim 4,14; 5,22; 2 Tim 1,6). Das
ist auch die in den ältesten
Weiheriten etwa der Traditio
apostolica oder den Statuta Ecclesiae
Antiqua beschriebene Praxis. Dieser
wesentliche Kern, der das
sakramentale Zeichen bildet, wurde
im Laufe der Jahrhunderte durch
einige ergänzende, in den einzelnen
liturgischen Traditionen
verschiedene Riten bereichert. „Im
lateinischen Ritus bezeugen die
Eröffnungsriten – die Vorstellung
und Wahl des Ordinanden, die
Ansprache des Bischofs, die
Befragung des Ordinanden, die
Allerheiligenlitanei –‚ dass die Wahl
des Kandidaten dem Brauch der
Kirche entsprechend vorgenommen



wurde. Sie bereiten auf den
feierlichen Weiheakt vor. Nach
diesem bringen weitere Riten das
vollzogene Mysterium symbolisch
zum Ausdruck und zum Abschluss:
Der Bischof und der Priester erhalten
die Salbung mit dem heiligen
Chrisam, dem Zeichen der
besonderen Salbung durch den
Heiligen Geist, der ihren Dienst
fruchtbar macht; dem Bischof
werden das Evangelienbuch, der
Ring, die Mitra und der Stab
überreicht zum Zeichen seiner
apostolischen Sendung zur
Verkündigung des Gotteswortes,
seiner Treue zur Kirche, der Braut
Christi, und seines Auftrags, der
Hirte der Herde des Herrn zu sein;
dem Priester werden die Patene und
der Kelch überreicht für ,die Gabe
des heiligen Volkes‘, die er Gott
darbringen soll; dem Diakon, der die
Sendung erhalten hat, das
Evangelium Christi zu verkünden,



wird das Evangelienbuch
übergeben“ (Katechismus, 1574).

Wesen und Wirkungen der
empfangenen Weihe

Durch das Sakrament der Weihe
wird eine Teilhabe am Priestertum
Christi aufgrund der apostolischen
Sukzession verliehen. Dieses
Amtspriestertum unterscheidet sich
vom gemeinsamen Priestertum der
Gläubigen, das von der Taufe und
der Firmung herrührt; beide „sind
einander zugeordnet“, doch „sie
unterscheiden sich dem Wesen und
nicht bloß dem Grade nach“ (LG, 10).
Es ist dem Amtspriestertum eigen
und spezifisch, „eine sakramentale
Repräsentation Christi des Hauptes
und Hirten“ (hl. Johannes Paul II., 
Pastores dabo vobis, 23). zu sein, die
dem Geweihten erlaubt, die Autorität
Christi in der pastoralen Funktion
der Verkündigung und der Leitung
auszuüben, und bei der Verwaltung



der Sakramente in persona Christi zu
handeln.

Die repraesentatio Christi Capitis
bleibt in dem Diener immer
bestehen, dessen Seele mit dem
sakramentalen Charakter besiegelt
wurde, der ihr bei der Weihe
unauslöschlich eingeprägt wird. Der
Charakter ist demnach die
hauptsächliche Wirkung des
Sakraments; und da er eine
bleibende Realität darstellt, kann die
Weihe weder wiederholt noch
rückgängig gemacht noch zeitlich
begrenzt übertragen werden. „Ein
gültig Geweihter kann aus
angemessenen Gründen der
Verpflichtungen und Ämter
enthoben werden, die mit der Weihe
gegeben sind, oder es kann ihm
verboten werden, sie auszuüben. Er
kann aber nicht wieder Laie im
eigentlichen Sinn
werden“ (Katechismus, 1583).



Die Weihe vermittelt auf jeder
einzelnen ihrer Stufen „die Gnade
des Heiligen Geistes, die diesem
Sakrament innewohnt; durch sie
wird der Geweihte Christus dem
Priester, Lehrer und Hirten
angeglichen, als dessen Diener er
eingesetzt ist“ (Katechismus, 1585).
Dieser Dienst ist sowohl Gabe als
auch Aufgabe, denn die Weihe wird
empfangen zum Dienst an Christus
und an den Gläubigen, die in der
Kirche seinen mystischen Leib
bilden. Für den Bischof ist die
empfangene Gabe „der Geist der
Leitung, den du deinem geliebten
Sohn gabst und den er seinerseits
den heiligen Aposteln
mitteilte“ (Römisches Pontifikale,
Bischofsweihe, Konsekrationsgebet).
Für den Priester erbittet man von
Gott die Gabe des Geistes „damit er
würdig sei, ohne Makel vor deinem
Altar zu stehen, das Evangelium
deines Reiches zu verkünden, den
Dienst deines Wortes der Wahrheit



zu vollziehen, dir geistliche Gaben
und Opfer darzubringen, dein Volk
durch das Bad der Wiedergeburt zu
erneuern; so dass es zur Begegnung
mit unserem großen Gott und
Heiland Jesus Christus
gelangt“ (Byzantinischer Ritus, Gebet
bei der Priesterweihe). Die Diakone
„dienen, mit sakramentaler Gnade
gestärkt, dem Volke Gottes in der
Diakonie der Liturgie, des Wortes
und der Liebestätigkeit in
Gemeinschaft mit dem Bischof und
seinem Presbyterium“ (LG, 29).

Die Weihestufen

Diakonat, Presbyterat und Episkopat
wahren untereinander eine innere
Beziehung als Stufen der einzigen
sakramentalen Realität der Weihe.

Der Episkopat ist „die Fülle des
Sakraments der Weihe“ und wird „im
liturgischen Brauch der Kirche wie in
den Worten der heiligen Väter das
Hohepriestertum, die Ganzheit des



heiligen Dienstamtes“ genannt (LG,
21). „Die Bischöfe haben also das
Dienstamt in der Gemeinschaft (…).
An Gottes Stelle stehen sie der Herde
vor, deren Hirten sie sind, als Lehrer
in der Unterweisung, als Priester im
heiligen Kult, als Diener in der
Leitung“ (LG, 20). Sie sind Nachfolger
der Apostel und Mitglieder des
Bischofskollegiums, dem sie kraft der
Weihe unmittelbar eingegliedert
werden, indem sie die hierarchische
Gemeinschaft mit dem Papst, dem
Haupt des Kollegiums, und mit den
anderen Mitgliedern wahren. Ihnen
kommen vor allem die Funktionen
des Hauptes zu, sowohl in der
Gesamtkirche als auch als Vorsteher
der Ortskirchen, die sie „als
Stellvertreter und Gesandte Christi
durch Rat, Zuspruch, Beispiel, aber
auch in Autorität und heiliger
Vollmacht leiten“ (LG 27). „Unter den
hauptsächlichsten Ämtern der
Bischöfe hat die Verkündigung des
Evangeliums einen hervorragenden



Platz. Denn die Bischöfe sind
Glaubensboten, die Christus neue
Jünger zuführen; sie sind
authentische, das heißt mit der
Autorität Christi ausgerüstete Lehrer.
Sie verkündigen dem ihnen
anvertrauten Volk die Botschaft zum
Glauben und zur Anwendung auf das
sittliche Leben und erklären sie im
Licht des Heiligen Geistes, indem sie
aus dem Schatz der Offenbarung
Neues und Altes vorbringen (vgl. Mt
13,52). So lassen sie den Glauben
fruchtbar werden und halten die
ihrer Herde drohenden Irrtümer
wachsam fern (vgl. 2 Tim 4,1-4). Die
Bischöfe, die in Gemeinschaft mit
dem römischen Bischof lehren, sind
von allen als Zeugen der göttlichen
und katholischen Wahrheit zu
verehren“ (LG, 25). Als Verwalter der
Gnade des höchsten Priestertums
ordnen sie außerdem mit ihrer
Autorität die fruchtbare Spendung
der Sakramente: „Sie leiten die
Taufspendung, die Anteil am



königlichen Priestertum Christi
gewährt. Sie sind die erstberufenen
Firmspender, sie erteilen die heiligen
Weihen und regeln die Bußdisziplin.
Ferner ermahnen und unterweisen
sie sorgsam ihr Volk, dass es in der
Liturgie und vorzüglich im
Messopfer seinen Anteil gläubig und
ehrfürchtig erfülle“ (LG, 26).

Der Presbyterat wurde von Gott
eingesetzt, damit seine Diener
„heilige Weihevollmacht besitzen zur
Darbringung des Opfers und zum
Nachlass der Sünden und das
priesterliche Amt öffentlich vor den
Menschen in Christi Namen
verwalten“ (II. Vat. Konzil, 
Presbyterorum Ordinis, 2). Den
Priestern wurde ihr Dienstamt „in
untergeordnetem Rang übertragen;
als Glieder des Priesterstandes
sollten sie, in der rechten Erfüllung
der ihnen von Christus anvertrauten
Sendung, Mitarbeiter des
Bischofsstandes sein“ (PO, 2). Sie



„nehmen an der Vollmacht teil, mit
der Christus selbst seinen Leib
auferbaut, heiligt und leitet“, und die
empfangene sakramentale Weihe
„zeichnet die Priester durch die
Salbung des Heiligen Geistes mit
einem besonderen Prägemal und
macht sie auf diese Weise dem
Priester Christus gleichförmig, so
dass sie in der Person des Hauptes
Christus handeln können“ (PO, 2). Sie
„bilden in Einheit mit ihrem Bischof
ein einziges Presbyterium, das
freilich mit unterschiedlichen
Aufgaben betraut ist“ (LG, 28), und
erfüllen ihre Sendung in
unmittelbarem Kontakt mit den
Menschen. Konkret „ist die erste
Aufgabe der Priester als Mitarbeiter
der Bischöfe, allen die frohe
Botschaft Gottes zu verkünden, um
so in der Erfüllung des
Herrenauftrags: Gehet hin in alle
Welt, und verkündet das Evangelium
allen Geschöpfen (Mk 16,15) das
Gottesvolk zu begründen und zu



mehren“ (PO, 4). „Am meisten üben
sie ihr heiliges Amt in der
eucharistischen Feier oder
Versammlung aus, wobei sie in der
Person Christi handeln und sein
Mysterium verkünden, die Gebete
der Gläubigen mit dem Opfer ihres
Hauptes vereinigen und das einzige
Opfer des Neuen Bundes, das Opfer
Christi nämlich, der sich ein für
allemal dem Vater als unbefleckte
Gabe dargebracht hat (vgl. Hebr
9,11-28), im Messopfer bis zur
Wiederkunft des Herrn (vgl. 1 Kor
11,26) vergegenwärtigen und
zuwenden“ (LG, 28). Damit ist
verbunden der „Dienst der
Versöhnung und der
Wiederaufrichtung“, den sie „für die
büßenden oder von Krankheit
heimgesuchten Gläubigen“
verwalten. „Das Amt Christi des
Hirten und Hauptes üben sie
entsprechend dem Anteil ihrer
Vollmacht aus, sie sammeln die
Familie Gottes als von einem Geist



durchdrungene Gemeinde von
Brüdern und führen sie durch
Christus im Geist zu Gott dem
Vater“ (LG, 28).

Die Diakone bilden die niedrigste
Stufe der Hierarchie. Ihnen werden
die Hände „nicht zum Priestertum,
sondern zur Dienstleistung“
aufgelegt, die sie als eine 
repraesentatio Christi servi ausüben.
„Sache des Diakons ist es, je nach
Weisung der zuständigen Autorität
feierlich die Taufe zu spenden, die
Eucharistie zu verwahren und
auszuteilen, der Eheschließung im
Namen der Kirche zu assistieren und
sie zu segnen, die Wegzehrung den
Sterbenden zu überbringen, vor den
Gläubigen die Heilige Schrift zu
lesen, das Volk zu lehren und zu
ermahnen, dem Gottesdienst und
dem Gebet der Gläubigen
vorzustehen, Sakramentalien zu
spenden und den Beerdigungsritus
zu leiten“ (LG, 40).



Spender und Empfänger

Die Spendung der Priesterweihe in
ihren drei Stufen ist ausschließlich
dem Bischof vorbehalten. Im Neuen
Testament spenden sie nur die
Apostel, und „da das Sakrament der
Weihe das Sakrament des
apostolischen Dienstes ist, kommt
den Bischöfen als Nachfolgern der
Apostel die Vollmacht zu, ,die
geistliche Gabe‘ (LG 21),
die ,apostolische Saat‘ (LG 20)
weiterzugeben“ (Katechismus, 1576).
So ist es die Jahrhunderte hindurch
geschehen.

Für die Erlaubtheit der
Bischofsweihe ist in der lateinischen
Kirche ein expliziter päpstlicher
Auftrag erforderlich (vgl. CIC, 1013);
in den Ostkirchen ist sie dem Papst,
dem Patriarchen oder Metropoliten
vorbehalten und immer unerlaubt,
wenn ein legitimer Auftrag fehlt (vgl.
CCEO, 745). Im Fall der Weihe von



Priestern und Diakonen muss der
Spender der eigene Bischof des
Kandidaten sein oder ein
Weiheentlassschreiben der
zuständigen Autorität erhalten
haben (vgl. CIC, 1015-1016). Wenn die
Weihe außerhalb des eigenen
Bereichs erfolgt, ist die Erlaubnis des
Diözesanbischofs notwendig (CIC,
1017).

Für die Gültigkeit der Weihe in ihren
drei Stufen ist es notwendig, dass der
Kandidat Mann und getauft ist. Jesus
Christus hat tatsächlich als Apostel
nur Männer ausgewählt, obwohl
unter jenen, die ihm folgten, auch
Frauen waren, die vielfach größere
Treue bewiesen. Dieses Verhalten des
Herrn ist für das ganze Leben der
Kirche normativ und kann nicht als
umstandsbedingt angesehen werden,
denn bereits die Apostel betrachteten
sich an diese Praxis gebunden und
legten nur Männern die Hände auf,
auch in Gegenden, wo die Präsenz



von Frauen im Priesteramt keine
Verwunderung ausgelöst hätte. Die
Kirchenväter folgten dieser Norm in
der Überzeugung, dass es sich um
eine bindende Tradition handelt, die
auch in synodalen Dekreten zum
Ausdruck kam. Folglich „sieht sich
die Kirche nicht dazu autorisiert an,
Frauen zur Priesterweihe
zuzulassen“ (hl. Johannes Paul II., 
Ordinatio sacerdotalis, 22.5.94, 2.).

Eine legitime und fruchtbare Weihe
verlangt außerdem aufseiten des
Kandidaten die Berufung als
übernatürliche Realität, die zugleich
durch die Einladung der zuständigen
Autorität bestätigt ist (den „Ruf der
Hierarchie“). In der lateinischen
Kirche gilt außerdem das Gesetz des
kirchlichen Zölibats für die drei
Stufen, auch wenn dieser „nicht vom
Wesen des Priestertums selbst
gefordert“ wird (PO, 16). „Der Zölibat
ist jedoch in vielfacher Hinsicht dem
Priestertum angemessen“, denn



durch ihn haben die Kleriker teil an
der von Christus zur Verwirklichung
seiner Sendung angenommenen
zölibatären Lebensform; „sie hangen
ihm leichter ungeteilten Herzens an,
schenken sich freier in ihm und
durch ihn dem Dienst für Gott und
die Menschen.“ Durch die völlige
Hingabe ihres Lebens an die
anvertraute Sendung „weisen sie auf
jenen geheimnisvollen Ehebund hin,
der von Gott begründet ist und im
anderen Leben ins volle Licht treten
wird, in welchem die Kirche Christus
zum einzigen Bräutigam hat.
Darüber hinaus sind sie ein
lebendiges Zeichen der zukünftigen,
schon jetzt in Glaube und Liebe
anwesenden Welt, in der die
Auferstandenen weder freien noch
gefreit werden“ (PO,16). Die
ständigen Diakone sowie die Diakone
und Priester der Ostkirchen sind
nicht zum Zölibat verpflichtet.
Schließlich sind für die Weihe
bestimmte innere und äußere



Bedingungen gefordert, das Alter
und die angemessenen Kenntnisse
sowie das Fehlen von Hindernissen
und Irregularitäten (vgl. CIC,
1029-1042; CCEO, 758-762). Für die
Kandidaten zur Bischofsweihe gelten
besondere Bedingungen, die die
Eignung sicherstellen (vgl. CIC, 378).

Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

Hl. Josefmaria, Gespräche mit Msgr.
Escrivá de Balaguer, 87-112.

Ders., Die Ehe, eine christliche
Berufung, in Christus begegnen, 22-30.

Ders., Homilie Priester auf ewig.

1 „In ihrer Aufgabe, menschliches
Leben weiterzugeben und zu



erziehen, die als die nur ihnen
zukommende Sendung zu betrachten
ist, wissen sich die Eheleute als
mitwirkend mit der Liebe Gottes des
Schöpfers und gleichsam als
Interpreten dieser Liebe. (…) So
verherrlichen christliche Eheleute in
Vertrauen auf die göttliche
Vorsehung und Opfergesinnung den
Schöpfer und streben zur
Vollkommenheit in Christus, indem
sie in hochherziger menschlicher
und christlicher Verantwortlichkeit
Kindern das Leben schenken“ (II.
Vatikanisches Konzil, Gaudium et
spes, 50).

2 Vgl. Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, 22.2.2007, 29; Kongregation
für die Glaubenslehre, Schreiben über
den Empfang der eucharistischen
Kommunion durch wiederverheiratete
Geschiedene, 14.9.1994; Katechismus,
1650.



3 Hl. Johannes Paul II., Schreiben an
Kard. William W. Baum und an die
Teilnehmer des Kurses über das forum
internum, 22.3.1996; vgl. Papst
Franziskus. Amoris laetitia, 311.

4 Päpstlicher Rat für die
Gesetzestexte, Über die Zulassung von
wiederverheirateten Geschiedenen zur
Kommunion, 24.6.2000, 2.

5 „Die Familie ist das natürliche und
fundamentale Element der
Gesellschaft und hat Recht auf den
Schutz der Gesellschaft und des
Staates“ (UNO, Allgemeine Erklärung
der Menschenrechte, 10.12.1948, Art.
16).

6 Vgl. Päpstlicher Rat für die Familie, 
Familie, Ehe und
Lebensgemeinschaften, Vatikan 2000;
Kongregation für die Glaubenslehre, 
Erwägungen zu den Entwürfen einer
rechtlichen Anerkennung der
Lebensgemeinschaften zwischen



homosexuellen Personen, Vatikan
2003.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-24-ehe-und-
priesterweihe/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-24-ehe-und-priesterweihe/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-24-ehe-und-priesterweihe/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-24-ehe-und-priesterweihe/

	Thema 24. Ehe und Priesterweihe

