
opusdei.org

Thema 23. Buße und
Krankensalbung

Die Buße ist ein spezifisches
Sakrament der Heilung und
Rettung. Die konkrete Form, in
der die Diener Christi und der
Kirche die Vollmacht der
Sündenvergebung ausgeübt
haben, hat sich beträchtlich
verändert, auch wenn eine
grundlegende Struktur
beibehalten wird, die zwei
gleichermaßen wesentliche
Elemente einschließt: die Akte
des Menschen, der sich dank
des Wirkens des Heiligen
Geistes bekehrt, und das
Wirken Gottes durch den Dienst
der Kirche.



06.07.2023

Die Buße

„Das Sakrament der Versöhnung
feiern bedeutet, in eine liebevolle
Umarmung hineingenommen zu
sein: Es ist die Umarmung der
unendlichen Barmherzigkeit des
Vaters. Erinnern wir uns an das
schöne, schöne Gleichnis vom Sohn,
der sein Zuhause verlassen hat mit
dem Geld aus dem Erbe; er hat das
ganze Geld verprasst, und dann, als
er nichts mehr hatte, hat er
beschlossen, nach Hause
zurückzukehren – nicht als Sohn,
sondern als Knecht. Er hatte so viel
Schuld in seinem Herzen und so viel
Scham. Die Überraschung war: Als er
anfing zu sprechen, um Vergebung
zu bitten, ließ der Vater ihn nicht zu
Wort kommen, umarmte ihn, küsste
ihn und feierte ein Fest. Ich aber sage



euch: Jedes Mal, wenn wir beichten,
umarmt Gott uns, feiert Gott ein
Fest!“ (Franziskus, Audienz).1

Die Gnade und das neue Leben in
Christus, die wir durch die
Sakramente der christlichen
Initiation (das heißt, der Taufe, der
Firmung und der Eucharistie)
empfangen, machen die Gläubigen
heilig und unbefleckt vor Gott (vgl.
Eph 1,4). Der Empfang dieser
Sakramente stellt jedoch die
Harmonie und das innere
Gleichgewicht nicht ganz wieder her.
Die Folgen der Erbsünde bleiben: die
Gebrechlichkeit und die Schwäche
der menschlichen Natur und die
Neigung zur Sünde.

Wiedergeboren durch die Taufe,
erleuchtet durch das Wort Gottes und
gestärkt durch die heilsame Macht
der Firmung und der Eucharistie,
besitzt der Mensch zweifellos die
Mittel, um in der Liebe Gottes



auszuharren und sich dem
geistlichen Kampf zu stellen, der
notwendig ist, um die Versuchungen
des Bösen zu besiegen (vgl. 2 Petr
1,3-11). Dennoch ist der gläubige
Christ weiterhin ein „Reisender“, ein
Pilger auf Erden, der zur Heimat des
Himmels unterwegs ist. Sein
Verstand und sein Wille sind noch
nicht fest ausgerichtet auf die
Schönheit, Wahrheit und Liebe, die
Gott ist. Folglich ist der Christ,
solange er viator ist, gerufen, frei
dorthin zu „wandern“, wo der
Ursprung und das letzte Ziel des
Lebens ist; unaufhörlich wird er
wählen müssen zwischen Annahme
oder Abweisung des väterlichen
Willens Gottes, der sein Heil will,
aber die Freiheit achtet, die er ihm
geschenkt hat. Und er kann, wenn er
eine schlechte Wahl trifft, aus der
Liebe Gottes fallen und sündigen.

Gerade um die nach der Taufe
begangenen Sünden zu vergeben, hat



der Herr, der Arzt unserer Seelen
und unserer Leiber, ein spezifisches
Sakrament der Heilung und der
Rettung eingesetzt: das Sakrament
der Buße und der Versöhnung (vgl. 
Katechismus, 1446).

Der lebendigen Tradition der Kirche
und den Aussagen des Lehramtes
zufolge hat Jesus das Sakrament der
Buße und der Versöhnung
hauptsächlich eingesetzt, als er nach
seiner Auferstehung seinen Aposteln
den Geist einhauchte und ihnen
seine eigene göttliche Macht, Sünden
zu vergeben, übertrug: Empfangt den
Heiligen Geist! Wem ihr die Sünden
vergebt, dem sind sie vergeben; wem
ihr die Vergebung verweigert, dem ist
sie verweigert (Joh 20,22-23).2

Diese Vollmacht wurde den
Bischöfen als Nachfolgern der
Apostel und Hirten der Kirche sowie
den Priestern übertragen, die kraft
des Sakraments der Weihe



Mitarbeiter der Bischöfe sind:
„Christus hat gewollt, dass seine
Kirche als ganze in ihrem Gebet,
ihrem Leben und Handeln Zeichen
und Werkzeug der Vergebung und
Versöhnung sei, die er uns um den
Preis seines Blutes erworben hat. Er
hat jedoch die Ausübung der
Absolutionsgewalt dem
apostolischen Amt
anvertraut“ (Katechismus, 1442).

Die Struktur des Sakraments der
Buße

Im Lauf der Geschichte hat sich die
konkrete Form, in der die Diener
Christi und der Kirche die Vollmacht
der Sündenvergebung ausgeübt
haben, beträchtlich gewandelt (vgl. 
Katechismus, 1447). „Trotz allen
Veränderungen, welchen die
Ordnung und die Feier dieses
Sakramentes im Laufe der
Jahrhunderte unterworfen waren,
erkennt man die gleiche



Grundstruktur. Sie enthält zwei
Elemente, die gleichermaßen
wesentlich sind: einerseits das
Handeln des Menschen, der sich
unter dem Walten des Heiligen
Geistes bekehrt, nämlich Reue,
Bekenntnis und Genugtuung;
andererseits das Handeln Gottes
durch den Dienst der Kirche. Die
Kirche, die durch den Bischof und
seine Priester im Namen Jesu Christi
die Sündenvergebung schenkt und
die Art und Weise der Genugtuung
bestimmt, betet zudem für den
Sünder und leistet mit ihm Buße. So
wird der Sünder geheilt und wieder
in die kirchliche Gemeinschaft
aufgenommen“ (Katechismus, 1448).

Das erste wesentliche Element des
Sakraments der Buße sind also die
Akte des Pönitenten selbst: die Reue
des Herzens, das Bekenntnis der
Sünden und die Erfüllung des vom
Beichtvater auferlegten Bußwerks.3



Das zweite Bauelement dieses
Sakraments ist die Absolution durch
den Priester, deren wesentlicher Teil
lautet: „Ich spreche dich los von
deinen Sünden im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes“ (Rituale).4 Es handelt sich
um performative und wirksame
Worte, denn sie geben an, was durch
die Lossprechung wirklich geschieht:
die Vergebung der Sünden und die
Versöhnung mit dem lebendigen
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist.
„Durch das Bußsakrament nimmt
also der Vater den Sohn wieder an,
der zu ihm zurückkehrt; Christus
nimmt das verlorene Schaf auf seine
Schultern und trägt es zur Herde
zurück; der Heilige Geist heiligt von
neuem seinen Tempel oder wohnt in
größerer Fülle in ihm“ (Rituale).5

Es ist zu bedenken, dass zwischen
den beiden Elementen (den Akten
des Pönitenten und der
Lossprechung durch den Priester)



ein enger Zusammenhang besteht:
das erste ist auf das zweite
hingeordnet, und beide bilden
zusammen eine moralische Einheit,
die für das Zustandekommen des
Sakraments notwendig gegeben sein
muss. Mit anderen Worten: Das
sakramentale Zeichen der Beichte
besteht nicht nur in der Absolution
des Priesters, denn diese kann nur
erteilt werden, wenn der Pönitent
vorher seine Sünden mit
zerknirschtem Herzen bekannt hat.

Notwendige Voraussetzung einer
richtigen und fruchtbaren Feier des
Sakraments der Umkehr und der
Versöhnung ist die
Gewissenserforschung vor der
Beichte. In der Tat kann niemand
bereuen und sich der eigenen
Sünden vor Gott anklagen, wenn er
nicht, erleuchtet durch die göttliche
Hilfe, vorher über seine Vergehen
nachgedacht hat. Deshalb „ist es
angemessen, sich durch eine 



Gewissenserforschung im Licht des
Wortes Gottes auf den Empfang des
Bußsakramentes vorzubereiten. Die
passendsten Texte finden sich im
Dekalog und in den sittlichen
Weisungen der Evangelien und der
Apostelbriefe: in der Bergpredigt und
den Mahnungen der
Apostel“ (Katechismus, 1454).

Unter den Akten des Pönitenten
nimmt die Reue den ersten Platz ein;
sie „ist der Seelenschmerz und der
Abscheu über die begangene Sünde,
verbunden mit dem Vorsatz, fortan
nicht zu sündigen“ (Katechismus,
1451).6 Die „Zerknirschung des
Herzens“ (vgl. Ps 51,19) impliziert
einen klaren und festen Akt des
Verstandes und des Willens des
Menschen, der, von der göttlichen
Hilfe und vom Glauben bewegt, die
begangenen Sünden verabscheut, die
ihn von Gott entfernt haben
(theologische Dimension), von
Christus (christologische Dimension),



von der Kirche (kirchliche
Dimension) und von den Menschen,
seinen Brüdern. Abgesehen von
diesem gewissermaßen „negativen“
Aspekt, das heißt der Abweisung
oder Verabscheuung der Sünden, gibt
es in der Reue auch einen positiven
Aspekt: den Wunsch, zu Gott
zurückzukehren in der Hoffnung,
seine Vergebung zu erlangen und in
seiner Liebe auszuharren (vgl. Jes
55,7-8; Ez 18,21-23; 33,10-11; Joël
2,12-13; Lk 5,11-32).

Die Reue kann „vollkommen“ oder
„unvollkommen“ sein. „Wenn die
Reue aus der Liebe zu Gott, der über
alles geliebt wird, hervorgeht, wird
sie „vollkommene“ oder
„Liebesreue“ (contritio) genannt.
Eine solche Reue lässt die lässlichen
Sünden nach; sie erlangt auch die
Vergebung der Todsünden, wenn sie
mit dem festen Entschluss
verbunden ist, so bald als möglich
das sakramentale Bekenntnis



nachzuholen“ (Katechismus, 1452).
„Die so genannte ,unvollkommene
Reue‘ (attritio) ist ebenfalls ein
Geschenk Gottes, ein Anstoß des
Heiligen Geistes. Sie erwächst aus
der Betrachtung der Abscheulichkeit
der Sünde oder aus der Furcht vor
der ewigen Verdammnis und
weiteren Strafen, die dem Sünder
drohen (Furchtreue). Eine solche
Erschütterung des Gewissens kann
eine innere Entwicklung einleiten,
die unter dem Wirken der Gnade
durch die sakramentale
Lossprechung vollendet wird. Die
unvollkommene Reue allein erlangt
noch nicht die Vergebung der
schweren Sünden; sie disponiert
jedoch dazu, sie im Bußsakrament zu
erlangen“ (Katechismus, 1453).

Das Bekenntnis der Sünden ist der
Bußakt, mit dem der sündige Christ
dem Priester seine Vergehen
kundtut, für die er verantwortlich ist,
mit dem Ziel, Vergebung von Gott zu



erlangen und sich der vollen
Gemeinschaft mit der heiligen Kirche
zu öffnen.

Im Laufe der Jahrhunderte haben die
Theologen und die Hirten häufig
darauf hingewiesen, dass das
Sündenbekenntnis aufrichtig, klar,
konkret, reuig, demütig, diskret,
würdig (das heißt den Normen der
Klugheit, der Bescheidenheit und der
Liebe entsprechend), mündlich und
formell vollständig sein soll.

In Bezug auf das vollständige
Bekenntnis sagt der Katechismus der
Katholischen Kirche: „Von den
Büßenden (müssen) alle Todsünden,
derer sie sich nach gewissenhafter
Selbsterforschung bewusst sind, im
Bekenntnis aufgeführt werden ...
‚ auch wenn sie ganz im Verborgenen
und nur gegen die zwei letzten
Vorschriften der Zehn Gebote
begangen wurden (vgl. Ex 20,17; Dtn
5,21; Mt 5,28); manchmal verwunden



diese die Seele schwerer und sind
gefährlicher als die, welche ganz
offen begangen
werden“ (Katechismus, 1456).

Die sakramentale Genugtuung
besteht in der willentlichen
Annahme und Erfüllung der vom
Beichtvater auferlegten Bußwerke.
Sie ist Zeichen und Ausdruck der
inneren Reue und der Echtheit der
Bekehrung des sündigen Christen
und hat zum Ziel, mit Hilfe der
göttlichen Gnade, die durch die
Sünden sowohl im Sünder selbst als
auch in seinem familiären, sozialen
und kirchlichen Umfeld bewirkte
Unordnung zu beseitigen. Die
Lossprechung tilgt die Sünden, aber
sie hebt nicht zur Gänze die
Unordnung auf, die sie verursacht
haben (vgl. Katechismus, 1459).

Der Spender des Bußsakraments ist
der Bischof oder ein gültig geweihter
Priester, der die Befugnis zur



Sündenvergebung für die Gläubigen,
denen er die Absolution erteilt,
besitzt (vgl. Katechismus, 1461-1462).

„Wenn der Priester das
Bußsakrament spendet, versieht er
den Dienst des Guten Hirten, der
nach dem verlorenen Schaf sucht;
den des guten Samariters, der die
Wunden verbindet; den des Vaters,
der auf den verlorenen Sohn wartet
und ihn bei dessen Rückkehr
liebevoll aufnimmt; den des
gerechten Richters, der ohne
Ansehen der Person ein zugleich
gerechtes und barmherziges Urteil
fällt. Kurz, der Priester ist Zeichen
und Werkzeug der barmherzigen
Liebe Gottes zum
Sünder“ (Katechismus, 1465).

Während der Feier des Sakraments
der Versöhnung muss der Priester
also als Vater und Guter Hirt
handeln, indem er dem Pönitenten
die barmherzige Liebe des



himmlischen Vaters erweist und
vermittelt (vgl. Lk 15,20-31); er muss
dem Beispiel Christi, des Guten
Hirten, folgen; er muss als Lehrer der
Wahrheit handeln, indem er nicht
seine eigenen Ideen mitteilt, sondern
die Lehre Christi, des Meisters, der
die Wahrheit lehrt und den Weg zu
Gott weist (vgl. Mt 22,16); er muss
gütiger und wirklicher Richter der
Vergebung sein. Dazu muss er die
Sünden kennen, die auf dem
Gewissen des Pönitenten lasten, und
ein „geistliches Urteil“ über seine
Dispositionen fällen – vor allem über
seine Reue und seinen Vorsatz, sein
ungeordnetes Verhalten zu bessern –,
so dass er ihm in Kenntnis der
Tatsachen und nicht willkürlich die
Absolution erteilen kann.7

Nach der Feier des Sakraments hat
der Priester die absolute
Verpflichtung, Stillschweigen über
alles in der Beichte Gehörte zu
wahren. „Dieser Dienst ist überaus



groß. Er erfordert Achtung und
Behutsamkeit gegenüber dem
Beichtenden. Daher erklärt die
Kirche, dass jeder Priester, der
Beichte hört, unter strengsten
Strafen verpflichtet ist, über die
Sünden, die seine Pönitenten ihm
gebeichtet haben, absolutes
Stillschweigen zu wahren. Er darf
auch nicht auf Kenntnisse Bezug
nehmen, welche die Beichte ihm
über das Leben der Pönitenten
verschafft hat. Dieses
Beichtgeheimnis, das keine
Ausnahmen zulässt, heißt ,das
sakramentale Siegel‘, denn das, was
der Pönitent dem Priester anvertraut
hat, bleibt durch das
Sakrament ,versiegelt‘“ (Katechismus,
1467).

Die Wirkungen des Bußsakraments

„Die Wirkungen des Bußsakraments
sind: die Versöhnung mit Gott und
folglich die Vergebung der Sünden;



die Versöhnung mit der Kirche, die
Wiedererlangung des
Gnadenstandes, falls er verloren war;
der Erlass der durch die Todsünden
verdienten ewigen Strafe und der
wenigstens teilweise Erlass der
zeitlichen Strafen, die aus der Sünde
folgen; der Friede und die Ruhe des
Gewissens und der geistliche Trost;
das Wachstum der geistlichen Kräfte
für den christlichen
Kampf“ (Kompendium, 310). Dieses
Sakrament macht die Pönitenten
außerdem auf besondere Weise
Christus gleichförmig, dem Sieger
über die Sünde durch sein
erlösendes Leiden und seine
glorreiche Auferstehung (vgl. Lumen
Gentium, 7).

Schließlich kann darauf hingewiesen
werden, dass die Gläubigen während
der Feier des Sakraments auf
„geheimnisvolle“ Weise, aber real
und wirksam eine Vorwegnahme des
Letzten Gerichts Christi, des Herrn,



über die Menschen erleben (vgl. Mt
25,31-46; Röm 14,10-12; 2 Kor 5,10).8

Man kann wahrheitsgemäß sagen,
dass, wer die sakramentale
Absolution empfängt, bereits vom
Herrn gerichtet und losgesprochen
wurde: Seine Sünden sind für immer
vergeben worden.

„Für die nach der Taufe Gefallenen
ist dieses Sakrament der Buße so
notwendig wie die Taufe selbst für
die noch nicht
Wiedergeborenen“ (Konzil von
Trient).9

Der innere Akt der Reue (die
Zerknirschung des Herzens) führt
den Christen dazu, die Vergebung
Gottes und die volle Gemeinschaft
mit Christus und der Kirche zu
suchen. Und Christus hat bestimmt,
dass das durch das Sakrament der
Versöhnung geschieht, indem er den
Aposteln die Vollmacht des
Sündennachlasses übertrug und



seine Vergebung an die von ihnen
gewährte Vergebung koppelte (vgl.
Joh 20,22-23). Er hat gewollt, dass
„dieses Sakrament der ordentliche
Weg ist, um Vergebung und Nachlass
der schweren Sünden zu erlangen,
die nach der Taufe begangen worden
sind“ (Reconciliatio et Paenitentia,
31).10

Es genügt also nicht, dass der
sündige Christ, der die Versöhnung
mit Gott wünscht, innerlich bereut
und anerkennt, dass er der
Vergebung Gottes bedarf; er muss
auch die Mittel ergreifen, durch die
in der Zeit der Kirche die Gnade und
die Vergebung Gottes zu den
Menschen gelangt. Für den, der nach
der Taufe schwer gesündigt hat, gibt
es nicht zwei verschiedene Wege, um
den Stand der Gnade zu erlangen –
die Zerknirschung des Herzens oder
das Bußsakrament –, denn in der Tat
sind die beiden Wege identisch. Die
wahre Reue schließt immer den



Wunsch ein, das Sakrament der
Vergebung zu empfangen. Wahre
Reue über die Sünden wäre
unvereinbar mit der Weigerung, sie
in diesem Sakrament dem Priester zu
bekennen, denn Gott selbst hat
gewollt, dass wir dieses Mittel
anwenden.

In Bezug auf diesen Punkt hat die
Autorität der Kirche präzisiert: „Wer
sich bewusst ist, eine Todsünde
begangen zu haben, darf (…) die
heilige Kommunion nicht
empfangen, bevor er die
sakramentale Absolution erhalten
hat, außer wenn ein schwerer Grund
vorliegt zu kommunizieren, und es
ihm nicht möglich ist zu beichten;
und in diesem Fall soll er bedenken,
dass er verpflichtet ist, einen Akt
vollkommener Reue zu verrichten,
der den Vorsatz einschließt, so bald
wie möglich zu beichten (vgl. CIC,
can. 916)“ (Katechismus, 1457).



„Es ist Vorschrift der Kirche, dass
jeder Gläubige nach Erreichen des
Unterscheidungsalters die schweren
Sünden, deren er sich bewusst ist,
wenigstens einmal im Jahr beichtet
(vgl. CIC, can. 989)“ (Katechismus,
1457).

„Das Bekenntnis der alltäglichen
Fehler, der lässlichen Sünden, ist
genau genommen nicht notwendig,
wird aber von der Kirche
nachdrücklich empfohlen. Das
regelmäßige Bekenntnis unserer
lässlichen Sünden ist für uns eine
Hilfe, unser Gewissen zu bilden,
gegen unsere bösen Neigungen
anzukämpfen, uns von Christus
heilen zu lassen und im geistigen
Leben zu wachsen“ (Katechismus,
1458).

„Der häufige und gewissenhafte
Empfang dieses Sakramentes ist
außerdem auch für jene, die leichte
Sünden begangen haben, sehr



nützlich. Es geht nämlich nicht nur
um die Wiederholung eines Ritus
oder um eine Art psychologische
Übung, sondern um das ständige
Bemühen, die Taufgnade zu
vervollkommnen, damit in uns, die
wir das Todesleiden Jesu Christi an
unserem Leib tragen, mehr und
mehr das Leben Jesu sichtbar
werde“ (Rituale).11

Die Krankensalbung

Die Krankensalbung ist ein von Jesus
Christus eingesetztes Sakrament, das
im Markusevangelium angedeutet
wird (vgl. Mk 6,13) und vom Apostel
Jakobus promulgiert und den
Gläubigen empfohlen worden ist: Ist
einer von euch krank? Dann rufe er
die Ältesten der Gemeinde zu sich; sie
sollen Gebete über ihn sprechen und
ihn im Namen des Herrn mit Öl
salben. Das gläubige Gebet wird den
Kranken retten und der Herr wird ihn
aufrichten; wenn er Sünden begangen



hat, werden sie ihm vergeben (Jak
5,14-15). Die lebendige Tradition der
Kirche, die sich in den Aussagen des
kirchlichen Lehramts widerspiegelt,
hat in diesem Ritus, der besonders
dazu bestimmt ist, die Kranken zu
stärken und sie von der Sünde und
ihren Folgen zu reinigen, eines der
sieben Sakramente des Neuen
Gesetzes erblickt (vgl. Katechismus,
1512).

Um den Menschen, deren Leben
wegen einer schweren Krankheit in
Gefahr ist, zu helfen, dass sie nach
diesem Sakraments verlangen, kann
man ihnen erklären, dass „der
Schwerkranke einer Gnade Gottes
bedarf, damit er nicht, von Angst
beherrscht, den Mut verliert und in
der Prüfung nicht im Glauben
schwach wird. Deshalb stärkt
Christus seine kranken Gläubigen
mit dem Sakrament der
Krankensalbung, indem er ihnen
durch seinen starken Schutz



beisteht“ (Rituale).12 Näherhin:
„Dieses Sakrament gewährt dem
Kranken die Gnade des Heiligen
Geistes, wodurch der ganze Mensch
in Bezug auf seine Gesundheit Hilfe
erfährt, durch das Vertrauen auf Gott
gekräftigt wird und gegen die
Versuchungen des Feindes und die
Angst vor dem Tod gestärkt wird, so
dass er nicht nur seine Leiden
ertragen, sondern auch gegen sie
kämpfen und sogar die Gesundheit
erlangen kann, wenn es für sein
geistliches Heil angebracht ist;
ebenso gewährt es ihm, wenn es
notwendig ist, die Vergebung der
Sünden und die Fülle der
christlichen Buße“ (Rituale).13

Die Struktur des sakramentalen
Zeichens und die Feier des
Sakraments

Entsprechend dem Rituale der
Krankensalbung ist die Materie für
das Sakrament das Olivenöl, im



Notfall ein anderes Pflanzenöl.14

Dieses Öl muss vom Bischof oder
einem Priester, der die Genehmigung
dazu besitzt, geweiht werden.15

Die Salbung erfolgt auf der Stirn und
den Händen des Kranken.16

Die Worte des Sakraments, durch die
die Krankensalbung gespendet wird,
lauten im lateinischen Ritus: „Durch
diese heilige Salbung helfe dir der
Herr in seinem reichen Erbarmen, er
stehe dir bei mit der Kraft des
Heiligen Geistes: Der Herr, der dich
von Sünden befreit, rette dich, in
seiner Gnade richte er dich auf.
Amen.“17

Der Katechismus der Katholischen
Kirche ruft in Erinnerung: „Es ist
sehr passend, dass sie innerhalb der
Eucharistiefeier, des Gedächtnisses
des Pascha des Herrn, gefeiert wird.
Falls die Umstände es nahelegen,
kann der Krankensalbung das
Bußsakrament vorausgehen und das



Sakrament der Eucharistie folgen.
Als Sakrament des Pascha Christi
sollte die Eucharistie stets das letzte
Sakrament auf der irdischen
Pilgerschaft sein, die ,Wegzehrung‘
für den ,Übergang‘ in das ewige
Leben“ (Katechismus, 1517).

Spender dieses Sakraments ist einzig
der Bischof oder Priester.18

Empfänger der Krankensalbung ist
jeder Getaufte, der den
Vernunftgebrauch erlangt hat und
sich wegen schwerer Krankheit oder
Alter, begleitet von einer
fortgeschrittenen Schwäche, in
Todesgefahr befindet.19 Verstorbenen
darf die Krankensalbung nicht
gespendet werden.

Um der Früchte dieses Sakraments
teilhaftig zu werden, muss der
Empfänger sich vorher mit Gott und
mit der Kirche versöhnen, zumindest
dem Wunsch nach, untrennbar
verbunden mit der Reue über die



eigenen Sünden und der Absicht, sie,
sobald es möglich ist, im Sakrament
der Buße zu bekennen. Deshalb sieht
die Kirche vor, dass dem Kranken
vor der Salbung das Sakrament der
Buße und der Versöhnung gespendet
wird (vgl. SC 74).

Der Empfänger muss zumindest die
habituelle und implizite Absicht
haben, dieses Sakrament zu
empfangen.20 Der Kranke darf also
den Wunsch nicht zurückgenommen
haben, als Christ zu sterben,
versehen mit dafür vorgesehenen
übernatürlichen Hilfen.

Notwendigkeit und Wirkungen der
Krankensalbung

Auch wenn die Krankensalbung
jenen gespendet werden kann, die
schon das Bewusstsein verloren
haben, soll man versuchen, dass es
noch bei Bewusstsein empfangen
wird, damit sich der Kranke besser
auf die Gnade des Sakraments



vorbereiten kann. Sie darf jenen
nicht gespendet werden, die in einer
offenkundigen schweren Sünde
hartnäckig verharren (vgl. CIC, can.
1007).21

Wenn ein Kranker, der die Salbung
empfängt, wieder gesund wird, kann
er im Fall einer neuen schweren
Krankheit dieses Sakrament
nochmals empfangen. Im Verlauf
derselben Krankheit, kann das
Sakrament wiederholt werden, wenn
sich die Krankheit verschlechtert
(vgl. CIC, can. 1004,2).

Schließlich soll man den Hinweis der
Kirche vor Augen haben: „Im Fall des
Zweifels darüber, ob der Kranke den
Vernunftgebrauch erlangt hat, ob er
gefährlich erkrankt ist oder ob der
Tod schon eingetreten ist, ist dieses
Sakrament zu spenden“ (CIC, can.
1005).

Der Empfang der Krankensalbung ist
nicht absolut zum Heil notwendig,



aber man darf dieses Sakrament
nicht absichtlich beiseitelassen,
wenn sein Empfang möglich ist, denn
das würde bedeuten, eine sehr
wirksame Hilfe für das Heil
zurückzuweisen. Einen Kranken
dieser Hilfe berauben, könnte
schwere Sünde sein.

Es ist angebracht, vor Augen zu
haben, dass man in unserer Zeit dazu
neigt, die Krankheit und den Tod zu
„verdrängen“. In den Kliniken und
Spitälern sterben die Schwerkranken
gelegentlich einsam, auch wenn sie
von anderen Personen umgeben sind
und in einer „Intensivstation“ sehr
gut betreut werden. Alle – besonders
die Christen, die in Spitälern arbeiten
– müssen sich bemühen, dass den
internierten Kranken nicht die Mittel
fehlen, die Trost spenden und die
seelischen und körperlichen Leiden
lindern. Zu diesen Mitteln gehört –
außer dem Sakrament der Buße und



der Wegzehrung – das Sakrament der
Krankensalbung.

Als wahres und eigentliches
Sakrament des Neuen Gesetzes
schenkt die Krankensalbung dem
gläubigen Christen die
heiligmachende Gnade. Außerdem
hat die spezifische sakramentale
Gnade der Krankensalbung folgende
Wirkungen:

Innigere Vereinigung mit
Christus in seiner erlösenden
Passion, zum eigenen Wohl und
dem der ganzen Kirche (vgl. 
Katechismus, 1521-1522; 1532);
Trost, Friede und Ermutigung,
um die Schwierigkeiten und
Leiden, die der schweren
Krankheit oder der
Gebrechlichkeit des Alters eigen
sind, zu überwinden (vgl. 
Katechismus, 1520; 1532);
Heilung der Überbleibsel der
Sünde und Vergebung der

• 

• 

• 



lässlichen Sünden, ja auch der
Todsünden, wenn der Kranke
reuig ist, aber das
Bußsakrament nicht empfangen
konnte (vgl. Katechismus, 1520);
Wiederherstellung der
leiblichen Gesundheit, wenn
das der Wille Gottes ist (vgl.
Konzil von Florenz: DH
1325;Katechismus, 1520);
Vorbereitung zum Übergang in
das ewige Leben. In diesem
Sinn stellt der Katechismus der
Katholischen Kirche fest: „Diese
(der Krankensalbung eigene)
Gnade ist eine Gabe des
Heiligen Geistes, der das
Vertrauen auf Gott und den
Glauben an ihn erneuert und
gegen die Versuchungen des
bösen Feindes stärkt, gegen die
Versuchung von Entmutigung
und Todesangst (vgl. Hebr
2,15)“ (Katechismus, 1520).

Ángel García Ibañez

• 

• 



Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1499-1532.

1 Papst Franziskus, Generalaudienz,
19.2.2014.

2 Vgl. Katechismus, 976; Konzil von
Trient, Sessio XIV, Lehre über das
Sakrament der Buße, Kap. 1: DH 1670.

3 Bei den Akten des Pönitenten
handelt es sich nicht um rein
menschliche Akte (die Vergebung der
Sünden kann nicht aus eigener Kraft
allein erreicht werden); sie werden
vielmehr im Glauben an Christus,
den Erlöser, verrichtet und erfolgen
unter dem Einfluss des Heiligen
Geistes (vgl. Katechismus, 1448).



4 Rituale „Die Feier des
Bußsakraments“, Praenotanda, Nr.
19.

5 Ebd., Praenotanda, Nr. 6, d.

6 Das vom Katechismus angeführte
Zitat stammt vom Konzil von Trient:
DH 1676.

7 Falls er von Personen aufgesucht
wird, die sich Gott nähern wollen,
aber die Absolution noch nicht
empfangen können, weil ihnen die
erforderlichen Dispositionen fehlen,
wird er sie mit Verständnis und
Barmherzigkeit zu behandeln
suchen, indem er sie pastoral
begleitet, so dass sie sich in den für
sie möglichen Formen in die
christliche Gemeinschaft eingliedern.
Im konkreten Fall der zivil
wiederverheirateten Geschiedenen
oder der Personen, die ohne Ehe
zusammenleben, wird er ihnen klar
machen, dass sie trotz ihrer Situation
„weiter zur Kirche gehören, die



ihnen mit spezieller Aufmerksamkeit
nachgeht, in dem Wunsch, dass sie so
weit als möglich einen christlichen
Lebensstil pflegen durch die
Teilnahme an der heiligen Messe,
wenn auch ohne
Kommunionempfang, das Hören des
Wortes Gottes, die eucharistische
Anbetung, das Gebet, die Teilnahme
am Gemeindeleben, das
vertrauensvolle Gespräch mit einem
Priester oder einem geistlichen
Führer, hingebungsvoll geübte
Nächstenliebe, Werke der Buße und
den Einsatz in der Erziehung der
Kinder“ (Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, Nr. 29.

8 Der Katechismus der Katholischen
Kirche drückt es so aus: „Wenn sich
der Sünder in diesem Sakrament
dem barmherzigen Urteil Gottes
unterwirft, nimmt er gewissermaßen
das Gericht vorweg, dem er am Ende
dieses irdischen Daseins unterzogen
wird“ (Nr. 1470).



9 Konzil von Trient, Sessio XIV, Lehre
über das Sakrament der Buße, Kap. 2:
DH 1672.

10 Hl. Johannes Paul II., Reconciliatio
et Paenitentia, Nr. 31, I.

11 Ritual „Die Feier des
Bußsakraments, Praenotanda, Nr. 7,
b.

12 Vgl. Rituale „Die Feier der
Krankensakramente“, S. 12.

13 Vgl. ebd., S. 14.

14 Ebd., S. 13.

15 Ebd., S. 30 (Nr. 21).

16 Ebd., S. 31 (Nr. 23). Im Notfall
genügt eine einzige Salbung auf der
Stirn oder an einer anderen
passenden Stelle des Körpers (vgl.
ebd.). In den Ostkirchen – zum
Beispiel in der byzantinischen,
koptischen und armenischen Kirche
– werden sieben Salbungen



vorgenommen (ähnlich wie früher in
der alten römischen Liturgie): auf
der Stirn, den Lippen, der Nase, den
Ohren, der Brust, den Händen und
Füßen des Kranken, zwecks
Reinigung von den Sünden, die in
Gedanken und durch die einzelnen
Sinne begangen wurden,

17 Ebd., S. 31 (Nr. 25). Diese Formel
wird aufgeteilt, indem der erste Teil
bei der Salbung der Stirn gesprochen
wird und der zweite bei der Salbung
der Hände. Im Notfall, wenn nur eine
einzige Salbung vollzogen werden
kann, spricht der Spender
gleichzeitig die ganze Formel (vgl.
ebd., Nr.23). In der zuvor erwähnten
byzantinischen Kirche wird bei jeder
Salbung die folgende Formel
gesprochen: „Heiliger Vater, Arzt der
Seelen und der Körper, der du
deinen einzigen Sohn Jesus Christus
gesandt hast, um alles Übel zu heilen
und vom Tod zu befreien, heile auch
deinen Diener N. von seiner



leiblichen und geistlichen Schwäche
durch die Gnade deines Christus“.

18 Vgl. CIC, can. 1003,1. Weder die
Diakone noch die gläubigen Laien
können die Krankensalbung gültig
spenden (vgl. Kongregation für die
Glaubenslehre, Note über den
Spender des Sakraments der
Krankensalbung, „Notitiae“ 41 (2005)
479).

19 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, 
Sacrosanctum Concilium, 73; CIC, can.
1004-1007. Daher ist die
Krankensalbung kein Sakrament für
jene Gläubigen, die bloß das so
genannte „dritte Alter“ erreicht
haben (es ist kein Sakrament der
Pensionisten), noch ist es nur ein
Sakrament für die Sterbenden. Im
Fall einer chirurgischen Operation
kann die Krankensalbung gespendet
werden, wenn die Krankheit, die
Grund für die Operation ist, das
Leben des Kranken an sich bedroht.



20 Diesbezüglich heißt es im CIC:
„Kranken, die wenigstens
einschlussweis um dieses Sakrament
gebeten haben, als sie noch bei
Bewusstsein waren, ist es zu
spenden“ (can. 1006).

21 In Bezug auf den letzten Punkt
muss man unterscheiden zwischen
dem Fall der nicht reuigen Person,
die hartnäckig im Stand der allen
offenkundigen Todsünde verharrt,
und einem Menschen, der sich in
einer dem Gesetz Gottes schwer
widersprechenden Situation
befindet, aber nicht streng aus
bösem Willen, sondern aus
Unwissenheit oder weil er von einer
stark säkularisierten Kultur
beeinflusst ist und ihn die schwere
Krankheit überrascht hat. Im ersten
Fall darf die Salbung nicht gespendet
werden, denn sie wäre für den
Sünder unwirksam. Im zweiten Fall
doch, vor allem wenn der Kranke auf
die Mahnungen des Priesters – sich



der Barmherzigkeit Gottes
anzuvertrauen, seine Sünden zu
bereuen und den Vorsatz zu fassen,
sein Leben in Zukunft zu bessern –
positiv reagiert. Wenn der Spender
im Zweifel ist, ob die Person
tatsächlich hartnäckig in einer
Situation einer offenkundigen
schweren Sünde verharrt, könnte er
ihr dieses Sakrament sub conditione
spenden.

Ángel García Ibañez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-23-busse-und-
krankensalbung/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/

	Thema 23. Buße und Krankensalbung

