opusdei.org

Thema 23. BufSe und
Krankensalbung

Die Buf3e ist ein spezifisches
Sakrament der Heilung und
Rettung. Die konkrete Form, in
der die Diener Christi und der
Kirche die Vollmacht der
Sundenvergebung ausgelbt
haben, hat sich betrachtlich
verandert, auch wenn eine
grundlegende Struktur
beibehalten wird, die zwei
gleichermafSen wesentliche
Elemente einschliefst: die Akte
des Menschen, der sich dank
des Wirkens des Heiligen
Geistes bekehrt, und das
Wirken Gottes durch den Dienst
der Kirche.



06.07.2023

Die Bufie

,Das Sakrament der Versohnung
feiern bedeutet, in eine liebevolle
Umarmung hineingenommen zu
sein: Es ist die Umarmung der
unendlichen Barmherzigkeit des
Vaters. Erinnern wir uns an das
schone, schone Gleichnis vom Sohn,
der sein Zuhause verlassen hat mit
dem Geld aus dem Erbe; er hat das
ganze Geld verprasst, und dann, als
er nichts mehr hatte, hat er
beschlossen, nach Hause
zuruckzukehren — nicht als Sohn,
sondern als Knecht. Er hatte so viel
Schuld in seinem Herzen und so viel
Scham. Die Uberraschung war: Als er
anfing zu sprechen, um Vergebung
zu bitten, liefs der Vater ihn nicht zu
Wort kommen, umarmte ihn, kiisste
ihn und feierte ein Fest. Ich aber sage



euch: Jedes Mal, wenn wir beichten,
umarmt Gott uns, feiert Gott ein
Fest!“ (Franziskus, Audienz).!

Die Gnade und das neue Leben in
Christus, die wir durch die
Sakramente der christlichen
Initiation (das heifst, der Taufe, der
Firmung und der Eucharistie)
empfangen, machen die Glaubigen
heilig und unbefleckt vor Gott (vgl.
Eph 1,4). Der Empfang dieser
Sakramente stellt jedoch die
Harmonie und das innere
Gleichgewicht nicht ganz wieder her.
Die Folgen der Erbsiinde bleiben: die
Gebrechlichkeit und die Schwache
der menschlichen Natur und die
Neigung zur Stinde.

Wiedergeboren durch die Taufe,
erleuchtet durch das Wort Gottes und
gestarkt durch die heilsame Macht
der Firmung und der Eucharistie,
besitzt der Mensch zweifellos die
Mittel, um in der Liebe Gottes



auszuharren und sich dem
geistlichen Kampf zu stellen, der
notwendig ist, um die Versuchungen
des Bosen zu besiegen (vgl. 2 Petr
1,3-11). Dennoch ist der glaubige
Christ weiterhin ein , Reisender®, ein
Pilger auf Erden, der zur Heimat des
Himmels unterwegs ist. Sein
Verstand und sein Wille sind noch
nicht fest ausgerichtet auf die
Schonheit, Wahrheit und Liebe, die
Gott ist. Folglich ist der Christ,
solange er viator ist, gerufen, frei
dorthin zu ,wandern, wo der
Ursprung und das letzte Ziel des
Lebens ist; unaufhorlich wird er
wahlen miussen zwischen Annahme
oder Abweisung des vaterlichen
Willens Gottes, der sein Heil will,
aber die Freiheit achtet, die er ihm
geschenkt hat. Und er kann, wenn er
eine schlechte Wahl trifft, aus der
Liebe Gottes fallen und siindigen.

Gerade um die nach der Taufe
begangenen Stiinden zu vergeben, hat



der Herr, der Arzt unserer Seelen
und unserer Leiber, ein spezifisches
Sakrament der Heilung und der
Rettung eingesetzt: das Sakrament
der BufSe und der Versohnung (vgl.
Katechismus, 1446).

Der lebendigen Tradition der Kirche
und den Aussagen des Lehramtes
zufolge hat Jesus das Sakrament der
BufSe und der Versohnung
hauptsachlich eingesetzt, als er nach
seiner Auferstehung seinen Aposteln
den Geist einhauchte und ihnen
seine eigene gottliche Macht, Sinden
zu vergeben, Ubertrug: Empfangt den
Heiligen Geist! Wem ihr die Stinden
vergebt, dem sind sie vergeben; wem
thr die Vergebung verweigert, dem ist
sie verweigert (Joh 20,22-23).?

Diese Vollmacht wurde den
Bischofen als Nachfolgern der
Apostel und Hirten der Kirche sowie
den Priestern tibertragen, die kraft
des Sakraments der Weihe



Mitarbeiter der Bischofe sind:
»,Christus hat gewollt, dass seine
Kirche als ganze in ihrem Gebet,
ihrem Leben und Handeln Zeichen
und Werkzeug der Vergebung und
Versohnung sei, die er uns um den
Preis seines Blutes erworben hat. Er
hat jedoch die Ausibung der
Absolutionsgewalt dem
apostolischen Amt

anvertraut (Katechismus, 1442).

Die Struktur des Sakraments der
Bufde

Im Lauf der Geschichte hat sich die
konkrete Form, in der die Diener
Christi und der Kirche die Vollmacht
der Sindenvergebung ausgetibt
haben, betrachtlich gewandelt (vgl.
Katechismus, 1447). ,,Trotz allen
Veranderungen, welchen die
Ordnung und die Feier dieses
Sakramentes im Laufe der
Jahrhunderte unterworfen waren,
erkennt man die gleiche



Grundstruktur. Sie enthalt zwei
Elemente, die gleichermaifien
wesentlich sind: einerseits das
Handeln des Menschen, der sich
unter dem Walten des Heiligen
Geistes bekehrt, namlich Reue,
Bekenntnis und Genugtuung;
andererseits das Handeln Gottes
durch den Dienst der Kirche. Die
Kirche, die durch den Bischof und
seine Priester im Namen Jesu Christi
die Sundenvergebung schenkt und
die Art und Weise der Genugtuung
bestimmt, betet zudem fiir den
Sunder und leistet mit ihm Bufde. So
wird der Sunder geheilt und wieder
in die kirchliche Gemeinschaft
aufgenommen® (Katechismus, 1448).

Das erste wesentliche Element des
Sakraments der BufSe sind also die
Akte des POnitenten selbst: die Reue
des Herzens, das Bekenntnis der
Stnden und die Erfilllung des vom
Beichtvater auferlegten Buwerks.’



Das zweite Bauelement dieses
Sakraments ist die Absolution durch
den Priester, deren wesentlicher Teil
lautet: ,Ich spreche dich los von
deinen Siinden im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes“ (Rituale).* Es handelt sich
um performative und wirksame
Worte, denn sie geben an, was durch
die Lossprechung wirklich geschieht:
die Vergebung der Stinden und die
Versohnung mit dem lebendigen
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist.
,2burch das Bufdsakrament nimmt
also der Vater den Sohn wieder an,
der zu ihm zurtuickkehrt; Christus
nimmt das verlorene Schaf auf seine
Schultern und tragt es zur Herde
zuruck; der Heilige Geist heiligt von
neuem seinen Tempel oder wohnt in
groRerer Fiille in ihm“ (Rituale).’

Es ist zu bedenken, dass zwischen
den beiden Elementen (den Akten
des Ponitenten und der

Lossprechung durch den Priester)



ein enger Zusammenhang besteht:
das erste ist auf das zweite
hingeordnet, und beide bilden
zusammen eine moralische Einheit,
die fiir das Zustandekommen des
Sakraments notwendig gegeben sein
muss. Mit anderen Worten: Das
sakramentale Zeichen der Beichte
besteht nicht nur in der Absolution
des Priesters, denn diese kann nur
erteilt werden, wenn der Ponitent
vorher seine Siinden mit
zerknirschtem Herzen bekannt hat.

Notwendige Voraussetzung einer
richtigen und fruchtbaren Feier des
Sakraments der Umkehr und der
Versohnung ist die
Gewissenserforschung vor der
Beichte. In der Tat kann niemand
bereuen und sich der eigenen
Stnden vor Gott anklagen, wenn er
nicht, erleuchtet durch die gottliche
Hilfe, vorher Uiber seine Vergehen
nachgedacht hat. Deshalb ,,ist es
angemessen, sich durch eine



Gewissenserforschung im Licht des
Wortes Gottes auf den Empfang des
Bufdsakramentes vorzubereiten. Die
passendsten Texte finden sich im
Dekalog und in den sittlichen
Weisungen der Evangelien und der
Apostelbriefe: in der Bergpredigt und
den Mahnungen der

Apostel“ (Katechismus, 1454).

Unter den Akten des Ponitenten
nimmt die Reue den ersten Platz ein;
sie ,ist der Seelenschmerz und der
Abscheu uiber die begangene Siinde,
verbunden mit dem Vorsatz, fortan
nicht zu siindigen“ (Katechismus,
1451).° Die ,Zerknirschung des
Herzens“ (vgl. Ps 51,19) impliziert
einen klaren und festen Akt des
Verstandes und des Willens des
Menschen, der, von der gottlichen
Hilfe und vom Glauben bewegt, die
begangenen Stinden verabscheut, die
ihn von Gott entfernt haben
(theologische Dimension), von
Christus (christologische Dimension),



von der Kirche (kirchliche
Dimension) und von den Menschen,
seinen Brudern. Abgesehen von
diesem gewissermafien ,negativen“
Aspekt, das heifdt der Abweisung
oder Verabscheuung der Stinden, gibt
es in der Reue auch einen positiven
Aspekt: den Wunsch, zu Gott
zuruckzukehren in der Hoffnung,
seine Vergebung zu erlangen und in
seiner Liebe auszuharren (vgl. Jes
55,7-8; Ez 18,21-23; 33,10-11; Joél
2,12-13; Lk 5,11-32).

Die Reue kann ,,vollkommen* oder
yunvollkommen® sein. ,Wenn die
Reue aus der Liebe zu Gott, der uber
alles geliebt wird, hervorgeht, wird
sie ,,vollkommene“ oder
,Liebesreue“ (contritio) genannt.
Eine solche Reue lasst die lasslichen
Siinden nach; sie erlangt auch die
Vergebung der Todsunden, wenn sie
mit dem festen Entschluss
verbunden ist, so bald als méglich
das sakramentale Bekenntnis



nachzuholen® (Katechismus, 1452).
,Die so genannte ,unvollkommene
Reue‘ (attritio) ist ebenfalls ein
Geschenk Gottes, ein Anstofs des
Heiligen Geistes. Sie erwéachst aus
der Betrachtung der Abscheulichkeit
der Stinde oder aus der Furcht vor
der ewigen Verdammnis und
weiteren Strafen, die dem Sunder
drohen (Furchtreue). Eine solche
Erschitterung des Gewissens kann
eine innere Entwicklung einleiten,
die unter dem Wirken der Gnade
durch die sakramentale
Lossprechung vollendet wird. Die
unvollkommene Reue allein erlangt
noch nicht die Vergebung der
schweren Sunden; sie disponiert
jedoch dazu, sie im Buf$sakrament zu
erlangen (Katechismus, 1453).

Das Bekenntnis der Stinden ist der
Bufdakt, mit dem der stindige Christ
dem Priester seine Vergehen
kundtut, fiir die er verantwortlich ist,
mit dem Ziel, Vergebung von Gott zu



erlangen und sich der vollen
Gemeinschaft mit der heiligen Kirche
zu o6ffnen.

Im Laufe der Jahrhunderte haben die
Theologen und die Hirten haufig
darauf hingewiesen, dass das
Stiindenbekenntnis aufrichtig, klar,
konkret, reuig, demtitig, diskret,
wiurdig (das heifdt den Normen der
Klugheit, der Bescheidenheit und der
Liebe entsprechend), mindlich und
formell vollstandig sein soll.

In Bezug auf das vollstandige
Bekenntnis sagt der Katechismus der
Katholischen Kirche: ,,Von den
Bufdenden (miissen) alle Todsiinden,
derer sie sich nach gewissenhafter
Selbsterforschung bewusst sind, im
Bekenntnis aufgefiihrt werden ...

, auch wenn sie ganz im Verborgenen
und nur gegen die zwei letzten
Vorschriften der Zehn Gebote
begangen wurden (vgl. Ex 20,17; Dtn
5,21; Mt 5,28); manchmal verwunden



diese die Seele schwerer und sind
gefahrlicher als die, welche ganz
offen begangen

werden® (Katechismus, 1456).

Die sakramentale Genugtuung
besteht in der willentlichen
Annahme und Erfillung der vom
Beichtvater auferlegten Bufdswerke.
Sie ist Zeichen und Ausdruck der
inneren Reue und der Echtheit der
Bekehrung des siindigen Christen
und hat zum Ziel, mit Hilfe der
gottlichen Gnade, die durch die
Stinden sowohl im Stinder selbst als
auch in seinem familidren, sozialen
und kirchlichen Umfeld bewirkte
Unordnung zu beseitigen. Die
Lossprechung tilgt die Sinden, aber
sie hebt nicht zur Ginze die
Unordnung auf, die sie verursacht
haben (vgl. Katechismus, 1459).

Der Spender des BufSsakraments ist
der Bischof oder ein gultig geweihter
Priester, der die Befugnis zur



Siindenvergebung fir die Glaubigen,
denen er die Absolution erteilt,
besitzt (vgl. Katechismus, 1461-1462).

,Wenn der Priester das
Bufssakrament spendet, versieht er
den Dienst des Guten Hirten, der
nach dem verlorenen Schaf sucht;
den des guten Samariters, der die
Wunden verbindet; den des Vaters,
der auf den verlorenen Sohn wartet
und ihn bei dessen Riickkehr
liebevoll aufnimmt; den des
gerechten Richters, der ohne
Ansehen der Person ein zugleich
gerechtes und barmherziges Urteil
fallt. Kurz, der Priester ist Zeichen
und Werkzeug der barmherzigen
Liebe Gottes zum

Sunder“ (Katechismus, 1465).

Wahrend der Feier des Sakraments
der Versohnung muss der Priester
also als Vater und Guter Hirt
handeln, indem er dem Ponitenten
die barmherzige Liebe des



himmlischen Vaters erweist und
vermittelt (vgl. Lk 15,20-31); er muss
dem Beispiel Christi, des Guten
Hirten, folgen; er muss als Lehrer der
Wahrheit handeln, indem er nicht
seine eigenen Ideen mitteilt, sondern
die Lehre Christi, des Meisters, der
die Wahrheit lehrt und den Weg zu
Gott weist (vgl. Mt 22,16); er muss
gutiger und wirklicher Richter der
Vergebung sein. Dazu muss er die
Sunden kennen, die auf dem
Gewissen des Ponitenten lasten, und
ein ,geistliches Urteil“ Giber seine
Dispositionen fallen - vor allem tiber
seine Reue und seinen Vorsatz, sein
ungeordnetes Verhalten zu bessern —,
so dass er ihm in Kenntnis der
Tatsachen und nicht willkiirlich die
Absolution erteilen kann.”

Nach der Feier des Sakraments hat
der Priester die absolute
Verpflichtung, Stillschweigen tiber
alles in der Beichte Gehorte zu
wahren. , Dieser Dienst ist tiberaus



grofs. Er erfordert Achtung und
Behutsamkeit gegeniiber dem
Beichtenden. Daher erklart die
Kirche, dass jeder Priester, der
Beichte hort, unter strengsten
Strafen verpflichtet ist, iber die
Stinden, die seine Ponitenten ihm
gebeichtet haben, absolutes
Stillschweigen zu wahren. Er darf
auch nicht auf Kenntnisse Bezug
nehmen, welche die Beichte ihm
uber das Leben der Ponitenten
verschafft hat. Dieses
Beichtgeheimnis, das keine
Ausnahmen zulésst, heifst ,das
sakramentale Siegel‘, denn das, was
der Ponitent dem Priester anvertraut
hat, bleibt durch das

Sakrament ,versiegelt (Katechismus,
1467).

Die Wirkungen des Buf$sakraments

»,Die Wirkungen des Bufdsakraments
sind: die Versohnung mit Gott und
folglich die Vergebung der Stinden;



die Versohnung mit der Kirche, die
Wiedererlangung des
Gnadenstandes, falls er verloren war;
der Erlass der durch die Todsunden
verdienten ewigen Strafe und der
wenigstens teilweise Erlass der
zeitlichen Strafen, die aus der Stinde
folgen; der Friede und die Ruhe des
Gewissens und der geistliche Trost;
das Wachstum der geistlichen Kréafte
fur den christlichen

Kampf“ (Kompendium, 310). Dieses
Sakrament macht die POnitenten
aufderdem auf besondere Weise
Christus gleichformig, dem Sieger
uber die Stiinde durch sein
erlosendes Leiden und seine
glorreiche Auferstehung (vgl. Lumen
Gentium, 7).

Schliefdlich kann darauf hingewiesen
werden, dass die Glaubigen wahrend
der Feier des Sakraments auf
»geheimnisvolle“ Weise, aber real
und wirksam eine Vorwegnahme des
Letzten Gerichts Christi, des Herrn,



uber die Menschen erleben (vgl. Mt
25,31-46; Rém 14,10-12; 2 Kor 5,10).°
Man kann wahrheitsgemaf$ sagen,
dass, wer die sakramentale
Absolution empféangt, bereits vom
Herrn gerichtet und losgesprochen
wurde: Seine Sunden sind fur immer
vergeben worden.

,Fur die nach der Taufe Gefallenen
ist dieses Sakrament der Bufde so
notwendig wie die Taufe selbst fur
die noch nicht

Wiedergeborenen® (Konzil von
Trient).’

Der innere Akt der Reue (die
Zerknirschung des Herzens) fihrt
den Christen dazu, die Vergebung
Gottes und die volle Gemeinschaft
mit Christus und der Kirche zu
suchen. Und Christus hat bestimmt,
dass das durch das Sakrament der
Versohnung geschieht, indem er den
Aposteln die Vollmacht des
Stindennachlasses tibertrug und



seine Vergebung an die von ihnen
gewdahrte Vergebung koppelte (vgl.
Joh 20,22-23). Er hat gewollt, dass
,dieses Sakrament der ordentliche
Weg ist, um Vergebung und Nachlass
der schweren Sunden zu erlangen,
die nach der Taufe begangen worden
sind“ (Reconciliatio et Paenitentia,
31).°

Es genugt also nicht, dass der
siindige Christ, der die Versohnung
mit Gott wunscht, innerlich bereut
und anerkennt, dass er der
Vergebung Gottes bedarf; er muss
auch die Mittel ergreifen, durch die
in der Zeit der Kirche die Gnade und
die Vergebung Gottes zu den
Menschen gelangt. Fir den, der nach
der Taufe schwer gestindigt hat, gibt
es nicht zwei verschiedene Wege, um
den Stand der Gnade zu erlangen -
die Zerknirschung des Herzens oder
das Bufssakrament —, denn in der Tat
sind die beiden Wege identisch. Die
wahre Reue schliefst immer den



Wunsch ein, das Sakrament der
Vergebung zu empfangen. Wahre
Reue tiber die Stinden wire
unvereinbar mit der Weigerung, sie
in diesem Sakrament dem Priester zu
bekennen, denn Gott selbst hat
gewollt, dass wir dieses Mittel
anwenden.

In Bezug auf diesen Punkt hat die
Autoritat der Kirche prazisiert: ,Wer
sich bewusst ist, eine Todstiinde
begangen zu haben, darf (...) die
heilige Kommunion nicht
empfangen, bevor er die
sakramentale Absolution erhalten
hat, aufSer wenn ein schwerer Grund
vorliegt zu kommunizieren, und es
ihm nicht moglich ist zu beichten;
und in diesem Fall soll er bedenken,
dass er verpflichtet ist, einen Akt
vollkommener Reue zu verrichten,
der den Vorsatz einschliefst, so bald
wie moglich zu beichten (vgl. CIC,
can. 916)“ (Katechismus, 1457).



,Es ist Vorschrift der Kirche, dass
jeder Glaubige nach Erreichen des
Unterscheidungsalters die schweren
Sunden, deren er sich bewusst ist,
wenigstens einmal im Jahr beichtet
(vgl. CIC, can. 989)“ (Katechismus,
1457).

»,Das Bekenntnis der alltaglichen
Fehler, der lasslichen Stinden, ist
genau genommen nicht notwendig,
wird aber von der Kirche
nachdrucklich empfohlen. Das
regelméafiige Bekenntnis unserer
lasslichen Siinden ist fur uns eine
Hilfe, unser Gewissen zu bilden,
gegen unsere bosen Neigungen
anzukdmpfen, uns von Christus
heilen zu lassen und im geistigen
Leben zu wachsen“ (Katechismus,
1458).

,Der haufige und gewissenhafte
Empfang dieses Sakramentes ist
auflerdem auch fiir jene, die leichte
Stinden begangen haben, sehr



nutzlich. Es geht ndmlich nicht nur
um die Wiederholung eines Ritus
oder um eine Art psychologische
Ubung, sondern um das stindige
Bemiihen, die Taufgnade zu
vervollkommnen, damit in uns, die
wir das Todesleiden Jesu Christi an
unserem Leib tragen, mehr und
mehr das Leben Jesu sichtbar
werde“ (Rituale)."

Die Krankensalbung

Die Krankensalbung ist ein von Jesus
Christus eingesetztes Sakrament, das
im Markusevangelium angedeutet
wird (vgl. Mk 6,13) und vom Apostel
Jakobus promulgiert und den
Glaubigen empfohlen worden ist: Ist
einer von euch krank? Dann rufe er
die Altesten der Gemeinde zu sich; sie
sollen Gebete tliber ihn sprechen und
ihn im Namen des Herrn mit Ol
salben. Das gldaubige Gebet wird den
Kranken retten und der Herr wird ihn
aufrichten; wenn er Siinden begangen



hat, werden sie ihm vergeben (Jak
5,14-15). Die lebendige Tradition der
Kirche, die sich in den Aussagen des
kirchlichen Lehramts widerspiegelt,
hat in diesem Ritus, der besonders
dazu bestimmt ist, die Kranken zu
starken und sie von der Stinde und
ihren Folgen zu reinigen, eines der
sieben Sakramente des Neuen
Gesetzes erblickt (vgl. Katechismus,
1512).

Um den Menschen, deren Leben
wegen einer schweren Krankheit in
Gefahr ist, zu helfen, dass sie nach
diesem Sakraments verlangen, kann
man ihnen erklaren, dass ,, der
Schwerkranke einer Gnade Gottes
bedarf, damit er nicht, von Angst
beherrscht, den Mut verliert und in
der Prifung nicht im Glauben
schwach wird. Deshalb starkt
Christus seine kranken Glaubigen
mit dem Sakrament der
Krankensalbung, indem er ihnen
durch seinen starken Schutz



beisteht* (Rituale).” Ndherhin:
»,Dieses Sakrament gewdhrt dem
Kranken die Gnade des Heiligen
Geistes, wodurch der ganze Mensch
in Bezug auf seine Gesundheit Hilfe
erfahrt, durch das Vertrauen auf Gott
gekraftigt wird und gegen die
Versuchungen des Feindes und die
Angst vor dem Tod gestarkt wird, so
dass er nicht nur seine Leiden
ertragen, sondern auch gegen sie
kdmpfen und sogar die Gesundheit
erlangen kann, wenn es fiir sein
geistliches Heil angebracht ist;
ebenso gewdahrt es ihm, wenn es
notwendig ist, die Vergebung der
Stiinden und die Fulle der
christlichen Bufle“ (Rituale).”

Die Struktur des sakramentalen
Zeichens und die Feier des
Sakraments

Entsprechend dem Rituale der
Krankensalbung ist die Materie fir
das Sakrament das Olivenol, im



Notfall ein anderes Pflanzenol.*
Dieses Ol muss vom Bischof oder
einem Priester, der die Genehmigung
dazu besitzt, geweiht werden."

Die Salbung erfolgt auf der Stirn und
den Hinden des Kranken.'

Die Worte des Sakraments, durch die
die Krankensalbung gespendet wird,
lauten im lateinischen Ritus: ,,Durch
diese heilige Salbung helfe dir der
Herr in seinem reichen Erbarmen, er
stehe dir bei mit der Kraft des
Heiligen Geistes: Der Herr, der dich
von Sunden befreit, rette dich, in
seiner Gnade richte er dich auf.
Amen.“"

Der Katechismus der Katholischen
Kirche ruft in Erinnerung: ,,Es ist
sehr passend, dass sie innerhalb der
Eucharistiefeier, des Gedachtnisses
des Pascha des Herrn, gefeiert wird.
Falls die Umstande es nahelegen,
kann der Krankensalbung das
Bufdsakrament vorausgehen und das



Sakrament der Eucharistie folgen.
Als Sakrament des Pascha Christi
sollte die Eucharistie stets das letzte
Sakrament auf der irdischen
Pilgerschaft sein, die ,Wegzehrung’
fiir den ,Ubergang‘ in das ewige
Leben® (Katechismus, 1517).

Spender dieses Sakraments ist einzig
der Bischof oder Priester."

Empfanger der Krankensalbung ist
jeder Getaufte, der den
Vernunftgebrauch erlangt hat und
sich wegen schwerer Krankheit oder
Alter, begleitet von einer
fortgeschrittenen Schwaéche, in
Todesgefahr befindet.” Verstorbenen
darf die Krankensalbung nicht
gespendet werden.

Um der Friichte dieses Sakraments
teilhaftig zu werden, muss der
Empféanger sich vorher mit Gott und
mit der Kirche versohnen, zumindest
dem Wunsch nach, untrennbar
verbunden mit der Reue Uber die



eigenen Sunden und der Absicht, sie,
sobald es moglich ist, im Sakrament
der Bufde zu bekennen. Deshalb sieht
die Kirche vor, dass dem Kranken
vor der Salbung das Sakrament der
BufSe und der Versohnung gespendet
wird (vgl. SC 74).

Der Empfanger muss zumindest die
habituelle und implizite Absicht
haben, dieses Sakrament zu
empfangen.” Der Kranke darf also
den Wunsch nicht zurickgenommen
haben, als Christ zu sterben,
versehen mit dafiir vorgesehenen
ubernaturlichen Hilfen.

Notwendigkeit und Wirkungen der
Krankensalbung

Auch wenn die Krankensalbung
jenen gespendet werden kann, die
schon das Bewusstsein verloren
haben, soll man versuchen, dass es
noch bei Bewusstsein empfangen
wird, damit sich der Kranke besser
auf die Gnade des Sakraments



vorbereiten kann. Sie darf jenen
nicht gespendet werden, die in einer
offenkundigen schweren Stinde
hartnackig verharren (vgl. CIC, can.
1007).*

Wenn ein Kranker, der die Salbung
empfangt, wieder gesund wird, kann
er im Fall einer neuen schweren
Krankheit dieses Sakrament
nochmals empfangen. Im Verlauf
derselben Krankheit, kann das
Sakrament wiederholt werden, wenn
sich die Krankheit verschlechtert
(vgl. CIC, can. 1004,2).

Schliefslich soll man den Hinweis der
Kirche vor Augen haben: ,Im Fall des
Zweifels dartiber, ob der Kranke den
Vernunftgebrauch erlangt hat, ob er
gefahrlich erkrankt ist oder ob der
Tod schon eingetreten ist, ist dieses
Sakrament zu spenden“ (CIC, can.
1005).

Der Empfang der Krankensalbung ist
nicht absolut zum Heil notwendig,



aber man darf dieses Sakrament
nicht absichtlich beiseitelassen,
wenn sein Empfang moglich ist, denn
das wurde bedeuten, eine sehr
wirksame Hilfe fiir das Heil
zuruckzuweisen. Einen Kranken
dieser Hilfe berauben, konnte
schwere Stinde sein.

Es ist angebracht, vor Augen zu
haben, dass man in unserer Zeit dazu
neigt, die Krankheit und den Tod zu
sverdrangen“. In den Kliniken und
Spitalern sterben die Schwerkranken
gelegentlich einsam, auch wenn sie
von anderen Personen umgeben sind
und in einer ,Intensivstation® sehr
gut betreut werden. Alle — besonders
die Christen, die in Spitdlern arbeiten
—mussen sich bemtihen, dass den
internierten Kranken nicht die Mittel
fehlen, die Trost spenden und die
seelischen und korperlichen Leiden
lindern. Zu diesen Mitteln gehort —
aufder dem Sakrament der Bufde und



der Wegzehrung — das Sakrament der
Krankensalbung.

Als wahres und eigentliches
Sakrament des Neuen Gesetzes
schenkt die Krankensalbung dem
glaubigen Christen die
heiligmachende Gnade. Aufderdem
hat die spezifische sakramentale
Gnade der Krankensalbung folgende
Wirkungen:

* Innigere Vereinigung mit
Christus in seiner erlosenden
Passion, zum eigenen Wohl und
dem der ganzen Kirche (vgl.
Katechismus, 1521-1522; 1532);

* Trost, Friede und Ermutigung,
um die Schwierigkeiten und
Leiden, die der schweren
Krankheit oder der
Gebrechlichkeit des Alters eigen
sind, zu iberwinden (vgl.
Katechismus, 1520; 1532);

* Heilung der Uberbleibsel der
Stinde und Vergebung der



lasslichen Siinden, ja auch der
Todstiinden, wenn der Kranke
reuig ist, aber das
Bufdsakrament nicht empfangen
konnte (vgl. Katechismus, 1520);

» Wiederherstellung der
leiblichen Gesundheit, wenn
das der Wille Gottes ist (vgl.
Konzil von Florenz: DH
1325;Katechismus, 1520);

» Vorbereitung zum Ubergang in
das ewige Leben. In diesem
Sinn stellt der Katechismus der
Katholischen Kirche fest: ,Diese
(der Krankensalbung eigene)
Gnade ist eine Gabe des
Heiligen Geistes, der das
Vertrauen auf Gott und den
Glauben an ihn erneuert und
gegen die Versuchungen des
bosen Feindes starkt, gegen die
Versuchung von Entmutigung
und Todesangst (vgl. Hebr
2,15)“ (Katechismus, 1520).

Angel Garcia Ibafiez



Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1499-1532.

1 Papst Franziskus, Generalaudienz,
19.2.2014.

2 Vgl. Katechismus, 976; Konzil von
Trient, Sessio XIV, Lehre tiber das
Sakrament der BujfSe, Kap. 1: DH 1670.

3 Bei den Akten des POnitenten
handelt es sich nicht um rein
menschliche Akte (die Vergebung der
Stinden kann nicht aus eigener Kraft
allein erreicht werden); sie werden
vielmehr im Glauben an Christus,
den Erloser, verrichtet und erfolgen
unter dem Einfluss des Heiligen
Geistes (vgl. Katechismus, 1448).



4 Rituale ,Die Feier des
Buf$sakraments“, Praenotanda, Nr.
19.

5 Ebd., Praenotanda, Nr. 6, d.

6 Das vom Katechismus angefiihrte
Zitat stammt vom Konzil von Trient:
DH 1676.

7 Falls er von Personen aufgesucht
wird, die sich Gott nahern wollen,
aber die Absolution noch nicht
empfangen konnen, weil ihnen die
erforderlichen Dispositionen fehlen,
wird er sie mit Verstindnis und
Barmherzigkeit zu behandeln
suchen, indem er sie pastoral
begleitet, so dass sie sich in den fir
sie moglichen Formen in die
christliche Gemeinschaft eingliedern.
Im konkreten Fall der zivil
wiederverheirateten Geschiedenen
oder der Personen, die ohne Ehe
zusammenleben, wird er ihnen klar
machen, dass sie trotz ihrer Situation
sweiter zur Kirche gehoren, die



ihnen mit spezieller Aufmerksamkeit
nachgeht, in dem Wunsch, dass sie so
weit als moglich einen christlichen
Lebensstil pflegen durch die
Teilnahme an der heiligen Messe,
wenn auch ohne
Kommunionempfang, das Horen des
Wortes Gottes, die eucharistische
Anbetung, das Gebet, die Teilnahme
am Gemeindeleben, das
vertrauensvolle Gesprach mit einem
Priester oder einem geistlichen
Fiihrer, hingebungsvoll getibte
Néachstenliebe, Werke der Bufde und
den Einsatz in der Erziehung der
Kinder“ (Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, Nr. 29.

8 Der Katechismus der Katholischen
Kirche driickt es so aus: ,Wenn sich
der Sunder in diesem Sakrament
dem barmherzigen Urteil Gottes
unterwirft, nimmt er gewissermafien
das Gericht vorweg, dem er am Ende
dieses irdischen Daseins unterzogen
wird“ (Nr. 1470).



9 Konzil von Trient, Sessio XIV, Lehre
liber das Sakrament der Bujse, Kap. 2:
DH 1672.

10 HI. Johannes Paul II., Reconciliatio
et Paenitentia, Nr. 31, I.

11 Ritual ,,Die Feier des

Bufdsakraments, Praenotanda, Nr. 7,
b.

12 Vgl. Rituale ,Die Feier der
Krankensakramente“, S. 12.

13 Vgl. ebd., S. 14.
14 Ebd., S. 13.
15 Ebd., S. 30 (NT. 21).

16 Ebd., S. 31 (Nr. 23). Im Notfall
genugt eine einzige Salbung auf der
Stirn oder an einer anderen
passenden Stelle des Korpers (vgl.
ebd.). In den Ostkirchen — zum
Beispiel in der byzantinischen,
koptischen und armenischen Kirche
—werden sieben Salbungen



vorgenommen (dhnlich wie frither in
der alten romischen Liturgie): auf
der Stirn, den Lippen, der Nase, den
Ohren, der Brust, den Hinden und
Fufden des Kranken, zwecks
Reinigung von den Stinden, die in
Gedanken und durch die einzelnen
Sinne begangen wurden,

17 Ebd., S. 31 (Nr. 25). Diese Formel
wird aufgeteilt, indem der erste Teil
bei der Salbung der Stirn gesprochen
wird und der zweite bei der Salbung
der Hande. Im Notfall, wenn nur eine
einzige Salbung vollzogen werden
kann, spricht der Spender
gleichzeitig die ganze Formel (vgl.
ebd., Nr.23). In der zuvor erwidhnten
byzantinischen Kirche wird bei jeder
Salbung die folgende Formel
gesprochen: ,Heiliger Vater, Arzt der
Seelen und der Korper, der du
deinen einzigen Sohn Jesus Christus
gesandt hast, um alles Ubel zu heilen
und vom Tod zu befreien, heile auch
deinen Diener N. von seiner



leiblichen und geistlichen Schwéche
durch die Gnade deines Christus.

18 Vgl. CIC, can. 1003,1. Weder die
Diakone noch die gldubigen Laien
konnen die Krankensalbung gultig
spenden (vgl. Kongregation fur die
Glaubenslehre, Note iiber den
Spender des Sakraments der
Krankensalbung, ,Notitiae“ 41 (2005)
479).

19 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Sacrosanctum Concilium, 73; CIC, can.
1004-1007. Daher ist die
Krankensalbung kein Sakrament fiir
jene Glaubigen, die blof$ das so
genannte ,dritte Alter” erreicht
haben (es ist kein Sakrament der
Pensionisten), noch ist es nur ein
Sakrament fiir die Sterbenden. Im
Fall einer chirurgischen Operation
kann die Krankensalbung gespendet
werden, wenn die Krankheit, die
Grund fur die Operation ist, das
Leben des Kranken an sich bedroht.



20 Diesbezuglich heifdt es im CIC:
»,Kranken, die wenigstens
einschlussweis um dieses Sakrament
gebeten haben, als sie noch bei
Bewusstsein waren, ist es zu
spenden® (can. 1006).

21 In Bezug auf den letzten Punkt
muss man unterscheiden zwischen
dem Fall der nicht reuigen Person,
die hartnéckig im Stand der allen
offenkundigen Todsiinde verharrt,
und einem Menschen, der sich in
einer dem Gesetz Gottes schwer
widersprechenden Situation
befindet, aber nicht streng aus
bosem Willen, sondern aus
Unwissenheit oder weil er von einer
stark sakularisierten Kultur
beeinflusst ist und ihn die schwere
Krankheit iiberrascht hat. Im ersten
Fall darf die Salbung nicht gespendet
werden, denn sie ware fiur den
Sunder unwirksam. Im zweiten Fall
doch, vor allem wenn der Kranke auf
die Mahnungen des Priesters — sich



der Barmherzigkeit Gottes
anzuvertrauen, seine Sunden zu
bereuen und den Vorsatz zu fassen,
sein Leben in Zukunft zu bessern —
positiv reagiert. Wenn der Spender
im Zweifel ist, ob die Person
tatsdchlich hartnéckig in einer
Situation einer offenkundigen
schweren Siinde verharrt, konnte er
ihr dieses Sakrament sub conditione
spenden.

Angel Garcia Ibafiez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-23-busse-und-
krankensalbung/ (17.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-23-busse-und-krankensalbung/

	Thema 23. Buße und Krankensalbung

