
opusdei.org

Thema 21. Taufe und
Firmung

Die Taufe gliedert in Leben, Tod
und Auferstehung Jesu Christi
ein sowie in sein erlösendes
Wirken. Sie prägt dem
Empfänger ein geistiges,
unauslöschliches Siegel seiner
Zugehörigkeit zu Christus ein.
Durch die Firmung nehmen die
Christen vollkommener an der
Sendung Jesu Christi und an der
Fülle des Heiligen Geistes teil.
Ein getaufter und gefirmter
Christ ist bestimmt, kraft dieser
Sakramente an der
Evangelisierungssendung der
Kirche teilzunehmen.



09.07.2023

Die Taufe: biblische Grundlagen
und Einsetzung

Unter den zahlreichen
alttestamentarischen Vorausbildern
der Taufe ragen die Sintflut, der
Durchzug durch das Rote Meer und
die Beschneidung hervor, weil sie im
Neuen Testament unter Anspielung
auf dieses Sakrament ausdrücklich
erwähnt werden (vgl. 1 Petr 3,20-21;
1 Kor 10,1; Kol 2,11-12). Bei Johannes
dem Täufer gibt es einen
Wasserritus, der noch keine
Heilswirksamkeit hat, aber mit der
Unterweisung in der Lehre, mit der
Bekehrung und dem Verlangen nach
der Gnade verbunden ist –
Grundpfeiler des künftigen
Katechumenats.



Jesus wird zu Beginn seines
öffentlichen Wirkens im Wasser des
Jordan getauft (vgl. Mt 3,13-17), nicht
aus Notwendigkeit, sondern aus
erlösender Solidarität. Bei dieser
Gelegenheit wird das Wasser
endgültig als materielles Element des
sakramentalen Zeichens
ausgewiesen. Es öffnet sich
außerdem der Himmel, der Geist
kommt in Gestalt einer Taufe herab,
und die Stimme des Vaters, bestätigt
die göttliche Sohnschaft Christi. Am
Haupt der künftigen Kirche offenbart
sich also, was später sakramental an
ihren Gliedern geschehen wird.

Beim Gespräch mit Nikodemus hebt
Jesus das zwischen Taufwasser und
Heil bestehende pneumatologische
Band hervor, aus dem die
Notwendigkeit der Taufe folgt: Wenn
jemand nicht aus Wasser und Geist
geboren wird, kann er nicht in das
Reich Gottes kommen (Joh 3,5).



Das österliche Geheimnis verleiht
der Taufe ihr Heilskraft. Jesus „hatte
ja von seinem Leiden, das er in
Jerusalem erdulden musste, als
einer ,Taufe‘ gesprochen, mit der
er ,getauft‘ werden müsse (Mk 10,38;
vgl. Lk 12,50). Das Blut und das
Wasser, die der durchbohrten Seite
des gekreuzigten Jesus entflossen
(vgl. Joh 19,34), sind Urbilder der
Taufe und der Eucharistie, der
Sakramente des neuen
Lebens“ (Katechismus, 1225).

Vor seiner Himmelfahrt sagt der
Herr zu den Aposteln: Darum geht zu
allen Völkern, und macht alle
Menschen zu meinen Jüngern, und
tauft sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes, und lehrt sie, alles zu
befolgen, was ich euch geboten habe
(Mt 28,19-20). Dieses Gebot wurde
von Pfingsten an treu befolgt und ist
bis heute das vorrangige Ziel der
Evangelisierung.



Im Kommentar zu diesen Texten sagt
Thomas von Aquin, dass die
Einsetzung der Taufe schrittweise
erfolgt ist. Bei der Taufe Christi wird
die Materie bezeichnet; die
Notwendigkeit der Taufe wird in Joh
3,5 bekräftigt; ihre Übung begann, als
Jesus die Jünger zu Verkündigung
und Taufe aussandte; ihre
Wirksamkeit kommt aus der Passion;
der allgemeine Taufbefehl wurde Mt
28,19 erteilt.

Die Rechtfertigung und die
Wirkungen der Taufe

Paulus fragt: Wisst ihr denn nicht,
dass wir alle, die wir auf Christus
Jesus getauft wurden, auf seinen Tod
getauft worden sind? Wir wurden mit
ihm begraben durch die Taufe auf den
Tod; und wie Christus durch die
Herrlichkeit des Vaters von den Toten
auferweckt wurde, so sollen auch wir
als neue Menschen leben (Röm 6,3-4).
Durch unsere Eingliederung in



Leben, Tod und Auferstehung sowie
in das Erlöserwirken Jesu schenkt sie
uns die Rechtfertigung. Darauf weist
auch Kol 2,12 hin: Mit Christus
wurdet ihr in der Taufe begraben, mit
ihm auch auferweckt, durch den
Glauben an die Kraft Gottes, der ihn
von den Toten auferweckt hat. Wobei
auch auf der Glaube erwähnt wird,
durch den wir in Verbindung mit
dem Taufritus „Christus als Gewand
anlegen“. So sagt es Gal 3,26-27: Ihr
seid alle durch den Glauben Söhne
Gottes in Christus Jesus. Denn alle, die
ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus als Gewand angelegt.

Die Rechtfertigung durch die Taufe
zeitigt konkrete Wirkungen in der
Seele des Christen, die die Theologie
als „heilend“ und „erhebend“
bezeichnet. „Heilende Wirkung“ ist
die Vergebung der Sünden, wie
Petrus in der Pfingstpredigt erklärt: 
Kehrt um, und jeder lasse sich auf den
Namen Jesu Christi taufen zur



Vergebung seiner Sünden; dann
werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen (Apg 2,38). Diese
Vergebung betrifft die Erbsünde und
(bei den Erwachsenen) alle
persönlichen Sünden. Auch die ewige
Strafe und alle zeitlichen Strafen
werden nachgelassen. Es bleiben
jedoch im Getauften „gewisse
zeitliche Folgen der Sünde: Leiden,
Krankheit, Tod, Gebrechen, die mit
dem Leben gegeben sind (wie etwa
Charakterschwächen), sowie eine
Neigung zur Sünde, die von der
Tradition als Konkupiszenz
(Begierlichkeit) oder, bildhaft, als
’Herd der Sünde’ (fomes peccati)
bezeichnet wird“ (Katechismus,
1264).

Die „erhebende Wirkung“ besteht in
der Ausgießung des Heiligen Geistes:
„Wir wurden durch den einen Geist in
der Taufe alle in einen einzigen Leib
aufgenommen (1 Kor 12,13). Da es
sich um den Geist Christi (Röm 8,9)



handelt, empfangen wir den Geist,
der uns zu Söhnen macht (Röm 8,15),
zu Söhnen im Sohn. Mit der
Gotteskindschaft vermittelt Gott dem
Getauften die heiligmachende Gnade,
die theologischen und sittlichen
Tugenden und die Gaben des
Heiligen Geistes.

Abgesehen von diesen
Gnadenwirkungen bezeichnet die
Taufe „den Christen mit einem
unauslöschlichen geistlichen Siegel
(character), einem Zeichen, dass er
Christus angehört. Dieses Zeichen
wird durch keine Sünde ausgelöscht,
selbst wenn die Sünde die Taufe
daran hindert, Früchte des Heils zu
tragen“ (Katechismus, 1272).

Da wir in einem einzigen Geist
getauft wurden, „um nur einen Leib
zu bilden“ (vgl. 1 Kor 12,13), ist die
Eingliederung in Christus gleichzeitig
Eingliederung in die Kirche, und in
ihr bleiben wir mit allen Christen



verbunden, auch mit jenen, die nicht
in voller Gemeinschaft mit der
Katholischen Kirche stehen.

Schließlich ist daran zu erinnern,
was die Getauften sind: „ein
auserwähltes Geschlecht, eine
königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde, damit sie die
großen Taten dessen verkünden, der
sie aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht gerufen hat“ (vgl.
1 Petr 2,9). Die Getauften haben also
am gemeinsamen Priestertum der
Gläubigen teil und sind „,gehalten,
den Glauben, den sie von Gott durch
die Kirche empfangen haben, vor
den Menschen zu bekennen‘ (Lumen
Gentium 11) und sich an der
apostolischen und missionarischen
Tätigkeit des Gottesvolkes zu
beteiligen“ (Katechismus, 1270).

Die Notwendigkeit der Taufe



Von Christus erklärt die
neutestamentliche Katechese
kategorisch, dass uns Menschen kein
anderer Name unter dem Himmel
gegeben ist, durch den wir gerettet
werden sollen (Apg 4,12). Da nun die
Taufe in Christus bedeutet, dass wir 
Christus als Gewand angelegt zu
haben (Gal 3,27), müssen die Worte
Jesu in ihrer vollen Kraft verstanden
werden: Wer glaubt und sich taufen
lässt, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk
16,16). Darauf beruht der Glaube der
Kirche an die Heilsnotwendigkeit der
Taufe.

Das ist entsprechend der sorgfältigen
Formulierung des Lehramts zu
verstehen: „Die Taufe ist für jene
Menschen heilsnotwendig, denen das
Evangelium verkündet worden ist
und die die Möglichkeit hatten, um
dieses Sakrament zu bitten (vgl. Mk
16,16). Die Kirche kennt kein anderes
Mittel als die Taufe, um den Eintritt



in die ewige Seligkeit sicherzustellen.
Darum kommt sie willig dem vom
Herrn erhaltenen Auftrag nach,
allen, die getauft werden können,
zur ,Wiedergeburt aus Wasser und
Geist‘ zu verhelfen. Gott hat das Heil
an das Sakrament der Taufe
gebunden, aber er selbst ist nicht an
seine Sakramente
gebunden“ (Katechismus, 1257).

Es gibt besondere Situationen, in
denen die hauptsächlichen Früchte
der Taufe ohne die Vermittlung des
Sakraments erlangt werden können.
Da jedoch kein sakramentales
Zeichen vorliegt, wird die Gnade
nicht sicher erlangt. Was die
kirchliche Tradition „Bluttaufe“ und
„Begierdetaufe“ genannt hat, ist nicht
wirklich eine Taufe, sondern eine
Gesamtheit von Umständen, die in
einer Person zusammentreffen, so
dass man von Heil sprechen kann.
„Die Kirche ist von jeher der festen
Überzeugung, dass Menschen, die



wegen des Glaubens den Tod
erleiden, ohne vorher die Taufe
empfangen zu haben, durch ihren
Tod für und mit Christus getauft
werden“ (Katechismus, 1258). Analog
stellt die Kirche fest: „Jeder Mensch,
der ohne das Evangelium Christi und
seine Kirche zu kennen nach der
Wahrheit sucht und den Willen
Gottes tut, soweit er ihn kennt, kann
gerettet werden. Man darf
annehmen, dass solche Menschen 
ausdrücklich die Taufe gewünscht
hätten, falls ihnen deren
Notwendigkeit bewusst gewesen
wäre“ (Katechismus, 1260).

Blut- und Begierdetaufe kommen für
ungetauften Kinder nicht in Frage.
Die Kirche kann sie „nur der
Barmherzigkeit Gottes anvertrauen,
wie sie dies im entsprechenden
Begräbnisritus tut. Das große
Erbarmen Gottes, der will, dass alle
Menschen gerettet werden (1 Tim 2,4),
und die zärtliche Liebe Jesu zu den



Kindern, die ihn sagen lässt: Lasst die
Kinder zu mir kommen; hindert sie
nicht daran! (Mk 10,14), berechtigen
uns zu der Hoffnung, dass es für die
ohne Taufe gestorbenen Kinder
einen Heilsweg gibt“ (vgl. 
Katechismus, 1261).

Die liturgische Feier

Die „Einleitungsriten“ stellen den
Willen des Kandidaten (bzw. seiner
Eltern) fest, das Sakrament zu
empfangen und seine Folgen auf sich
zu nehmen. Die biblischen Lesungen
erläutern das Geheimnis der Taufe,
das in der Homilie kommentiert
wird. Dann ruft man die Fürsprache
der Heiligen an, in deren
Gemeinschaft der Kandidat
aufgenommen wird. Mit dem Gebet
des Exorzismus und der Salbung mit
Katechumenenöl wird der göttliche
Schutz gegen die Nachstellungen des
Bösen zum Ausdruck gebracht. Es
erfolgt die Weihe des Taufwassers,



deren Formeln tiefen katechetischen
Inhalt haben und den
Zusammenhang Wasser-Geist in der
Liturgie erläutern. Der Glaube und
die Bekehrung werden durch das
trinitarische Bekenntnis und die
Absage an Satan und Sünde
kundgetan.

Dann kommt die sakramentale
Phase, um den Täufling im Wasser
und durch das Wort rein und heilig zu
machen (Eph 5,26). Die Abwaschung,
sei es durch Übergießen oder durch
Untertauchen, wird so
vorgenommen, dass das Wasser über
den Kopf rinnt, wodurch die
Reinigung der Seele bezeichnet wird.
Gültige Materie des Sakraments ist
Wasser (nach allgemeinem Urteil der
Menschen). Während der Spender
das Wasser dreimal über den Kopf
des Kandidaten gießt oder ihn
untertaucht, spricht er die Worte:
„N.N., ich taufe dich im Namen des
Vaters und der Sohnes und des



Heiligen Geistes.“ In den östlichen
Liturgien lautet die folgende Formel:
„Der Diener Gottes, NN., wird im
Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes getauft.“

Die ausdeutenden Riten nach der
Taufe erläutern das vollzogene
Mysterium. Das Haupt des Getauften
wird gesalbt (wenn nicht unmittelbar
die Firmung folgt), um seine
Teilnahme am gemeinsamen
Priestertum zum Ausdruck zu
bringen und auf die künftige
Chrismation hinzuweisen. Ein
weißes Kleid wird übergeben als
Mahnung, die Unschuld der Taufe zu
bewahren, und als Symbol des
empfangenen neuen Lebens. Die an
der Osterkerze entzündete Kerze
symbolisiert das Licht Christi, das
uns geschenkt wurde, um aufgrund
des empfangenen Glaubens als
Kinder des Lichtes zu leben. Der
Ritus des effeta – das Berühren der
Ohren und des Mundes – deutet die



Bereitschaft zum Hören und
Verkünden des Wortes Gottes an.
Schließlich offenbart das Gebet des
Vaterunser am Altar – bei den
Erwachsenen innerhalb der Messe –
die neue Verfasstheit der
Gotteskindschaft.

Spender und Empfänger. Die Taufe
im Leben des Christen

Ordentlicher Spender ist der Bischof
und der Priester; in der lateinischen
Kirche auch der Diakon. Im Notfall
kann jeder Mensch, Mann wie Frau,
sogar ein Nichtchrist, das Sakrament
spenden, wenn er nur die Absicht hat
zu tun, was die Kirche tut, wenn sie
tauft.

Die Taufe ist für alle Menschen
bestimmt, die sie noch nicht
empfangen haben. Die notwendigen
Eigenschaften der Kandidaten
hängen davon ab, ob es sich um
Kinder oder Erwachsene handelt.
Kinder, die noch nicht den



Vernunftgebrauch erlangt haben,
sollen das Sakrament in den ersten
Tagen nach der Geburt empfangen,
sobald es ihre Gesundheit und die
der Mutter erlaubt. Als Tür zum
Leben der Gnade ist die Taufe
tatsächlich ein absolut
ungeschuldetes Ereignis. Für ihre
Gültigkeit reicht aus, dass sie nicht
zurückgewiesen wird. Der
erforderliche Glaube ist der der
Kirche, an dem der Empfänger
teilhat, sobald er herangewachsen
ist. Es gibt jedoch für die Taufe der
Kinder gewisse Einschränkungen: Sie
ist unerlaubt, wenn das
Einverständnis der Eltern fehlt oder
wenn keine ausreichende Garantie
für die Erziehung im katholischen
Glauben gegeben ist. Um das
sicherzustellen, werden Paten
bestimmt, die unter Personen mit
vorbildlichem Lebenswandel
ausgewählt werden (vgl. 
Katechismus, 1255).



Die erwachsenen Kandidaten
bereiten sich durch ein
Katechumenat vor, das örtlich
verschieden strukturiert ist und
jedenfalls auch zum Empfang von
Firmung und Erstkommunion in
derselben Zeremonie hinführt. In
dieser Zeit versucht man das
Verlangen nach der Gnade zu
wecken und damit die Absicht zu
seinem Empfang als Bedingung für
die Gültigkeit des Sakraments. Damit
ist eine Unterweisung in der Lehre
verbunden, die fortschreitend erteilt
wird und im Kandidaten die
übernatürliche Tugend des Glaubens
und die wahre Bekehrung des
Herzens weckt, was radikale
Änderungen in seinem Leben
verlangen kann.

Der erwähnte sakramentale
Charakter ist ein geistliches Zeichen,
das Christus gleichförmig macht und
ein Abbild Christi einprägt, dem wir
von diesem Augenblick an zugehören



und dem wir immer ähnlicher
werden sollen. Diese
Gleichgestaltung stellt eine ständige
Aufforderung zur vollkommenen
Einswerdung mit Christus dar, um an
Wesen und Gestalt seines Sohnes
teilzuhaben, damit dieser der
Erstgeborene von vielen Brüdern sei
(Röm 8,29). Auf dem Fundament der
Taufe gründet die Berufung zur
Heiligkeit, auf die sich das II.
Vatikanische Konzil bezieht: „Alle
Christgläubigen jeglichen Standes
oder Ranges sind zur Fülle des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe
berufen“ (Lumen gentium, Nr. 40).

Der Taufcharakter ist ein
„distinktives“ und „dispositives“
geistliches Zeichen. Distinktiv,
insofern es den Christen „nach
außen“ von den Nicht-Christen
unterscheidet; dispositiv, insofern
der Charakter „nach innen“ die
Grundlage der radikalen Gleichheit



aller Getauften ist: Ihr alle, die ihr auf
Christus getauft seid, habt Christus
als Gewand angelegt. Es gibt nicht
mehr Juden und Griechen, nicht
Sklaven und Freie, nicht Mann und
Frau, denn ihr alle seid ,einer‘ in
Christus Jesus (Gal 3,27-28). Diese
grundlegende Gleichheit, verbunden
mit dem „Einer-Sein“ in Christus,
spornt dazu, eine Brüderlichkeit zu
leben, die über die bloß menschliche
Verbundenheit hinausgeht. Endlich
begründet der Charakter als
dispositives Zeichen auch die
übernatürliche Befähigung zum
Empfang der Heilsgnade in den
anderen Sakramenten. Es wäre
unlogisch, die Taufe zu empfangen
und dann die anderen Sakramente
zu ignorieren.

Die biblischen und historischen
Grundlagen der Firmung

Vom Messias war prophezeit
worden, dass „der Geist des Herrn



sich auf ihm niederlässt“ (vgl. Jes
11,2), was mit seiner Erwählung als
Gesandter zusammenfällt: Seht, das
ist mein Knecht, den ich stütze; das ist
mein Erwählter, an ihm finde ich
Gefallen. Ich habe meinen Geist auf
ihn gelegt, er bringt den Völkern das
Recht (Jes 42,1). Der prophetische
Text ist noch expliziter, wenn er dem
Messias in den Mund gelegt wird: 
Der Geist Gottes, des Herrn, ruht auf
mir; denn der Herr hat mich gesalbt.
Er hat mich gesandt, damit ich den
Armen eine frohe Botschaft bringe (Jes
61,1).

Ähnliches wird für das ganze Volk
Gottes verkündet. So sagt Gott: Ich
lege meinen Geist in euch und
bewirke, dass ihr meinen Gesetzen
folgt (Ez 36,27). Und bei Joël 3,2 wird
die Universalität dieser Ausgießung
hervorgehoben: Auch über Knechte
und Mägde werde ich meinen Geist
ausgießen in jenen Tagen.



Mit der Menschwerdung wird die
messianische Prophezeiung
Wirklichkeit (vgl. Lk 1,35). Sie wird
bestätigt, ergänzt und offenbart in
der „Salbung“ im Jordan (vgl. Lk
3,21-22), als der Geist in Gestalt einer
Taube auf Christus herabkommt und
die Stimme des Vaters die
Prophezeiung der Auserwählung
aktualisiert. Der Herr selbst stellt
sich zu Beginn seines Wirkens als der
von Jahwe Gesalbte dar, in dem die
Prophezeiungen in Erfüllung gehen
(vgl. Lk 4,18-19), und er lässt sich
vom Geist leiten (vgl. Lk 4,1; 4,14;
10,21) bis zur Stunde seines Todes
(vgl. Hebr 9,14).

Bevor er sein Leben für uns hingibt,
verheißt Jesus die Sendung des
Geistes (vgl. Joh 14,16; 15,26; 16,13),
die sich tatsächlich zu Pfingsten
ereignet (vgl. Apg 2,1-4), wobei
ausdrücklich auf die Prophezeiung
von Joël Bezug genommen wird (vgl.
Apg 2,17-18). Damit wird die



universale Sendung der Kirche
eingeleitet.

Der in Jerusalem auf die Apostel
ausgegossene Geist wird von ihnen
den Getauften durch die
Handauflegung und Gebet vermittelt
(vgl. Apg 8,14-17; 19,6). Diese Praxis
ist in der Urkirche so bekannt, dass
sie vom Hebräerbrief als Teil der
„elementaren Lehre“ bezeugt und zu
den „grundlegenden Themen“
gezählt wird (Hebr 6,1-2). Dieser
biblische Rahmen wird von der
paulinischen und johanneischen
Tradition ergänzt, die „Salbung“ und
„Siegel“ mit dem den Christen
eingegossenen Geist verbinden (vgl.
2 Kor 1,21-22; Eph 1,13; 1 Joh 2,20-27),
was liturgisch schon in den ältesten
Dokumenten durch die Salbung des
Kandidaten mit wohlriechendem Öl
zum Ausdruck kommt.

Diese Dokumente bezeugen die
ursprüngliche rituelle Einheit der



drei Sakramente der Initiation, die
während der Osterfeier unter dem
Vorsitz des Bischofs in der
Kathedrale gespendet wurden. Als
sich das Christentum außerhalb der
Städte verbreitete und die
Kindertaufe häufiger wurde, konnte
die ursprüngliche Praxis nicht mehr
beibehalten werden. Während im
Westen die Firmung dem Bischof
vorbehalten blieb und von der Taufe
getrennt wurde, hat der Osten die
Einheit der Sakramente der Initiation
bewahrt. Sie werden alle drei schon
dem Neugeborenen vom Priester
gespendet. Dadurch gewinnt im
Osten die Salbung mit dem myron
(dem heiligen Chrisam) größere
Bedeutung, die auf verschiedene
Stellen des Körpers ausgedehnt wird.
Im Westen wird die Handauflegung
auf eine Ausbreitung der Hände über
alle Firmlinge reduziert, während
jeder einzelne mit dem Chrisam auf
der Stirn gesalbt wird.



Liturgische Bedeutung und
sakramentale Wirkungen

Das Chrisam, das sich aus Olivenöl
und Balsam zusammensetzt, wird
vom Bischof oder Patriarchen, und
nur von ihm, in der Chrisam-Messe
geweiht. Die Salbung des Firmlings
mit dem heiligen Chrisam ist Zeichen
seiner Weihe an den Herrn. „Durch
die Firmung haben die Christen – das
heißt die Gesalbten – vermehrt an
der Sendung Jesu Christi und an der
Fülle des Heiligen Geistes Anteil,
damit ihr ganzes Leben
den ,Wohlgeruch Christi‘ (vgl. 2 Kor
2,15) ausströme. Durch diese Salbung
erhält der Firmling das Mal, das
Siegel des Heiligen
Geistes“ (Katechismus, 1294-1295).

Liturgisch geht dieser Salbung, wenn
sie getrennt von der Taufe erfolgt,
die Erneuerung der Taufversprechen
und das Glaubensbekenntnis der
Firmlinge voraus. „So tritt klar



zutage, dass die Firmung sich an die
Taufe anschließt“ (Katechismus,
1298). Es folgt in der römischen
Liturgie die extensio manuum des
Bischofs über alle Firmlinge,
während der er ein Gebet der
Anrufung und Fürbitte (Epiklese)
spricht. Der eigentliche
sakramentalen Ritus wird vollzogen
„durch die Salbung mit Chrisam auf
die Stirn unter Auflegen der Hand
und durch die Worte: ,Sei besiegelt
durch die Gabe Gottes, den Heiligen
Geist.‘ In den Ostkirchen werden
nach einem Epiklesegebet die
wichtigsten Körperstellen mit Myron
gesalbt: Stirn, Augen, Nase, Ohren,
Lippen, Brust, Rücken, Hände und
Füße. Bei jeder Salbung wird die
Formel gesprochen: ,Siegel der Gabe
des Heiligen Geistes‘“ (Katechismus,
1300). Der Ritus schließt mit dem
Friedensgruß, als Zeichen der
kirchlichen Gemeinschaft mit dem
Bischof (vgl. Katechismus, 1301).



Die Firmung besitzt also eine innere
Einheit mit der Taufe, auch wenn sie
nicht notwendigerweise im selben
Ritus erfolgt. Mit ihr wird das
Gnadengeschenk der Taufe durch die
für die christliche Reife
charakteristischen übernatürlichen
Gaben vervollständigt. Die Firmung
wird nur ein einziges Mal gespendet,
denn „sie prägt ja der Seele ein
unauslöschliches geistiges Zeichen
ein, den ,Charakter‘. Dieser ist
Zeichen dafür, dass Jesus Christus
einen Christen mit dem Siegel seines
Geistes gekennzeichnet und ihm die
Kraft von oben verliehen hat, damit
er sein Zeuge sei“ (Katechismus,
1304). Durch sie empfangen die
Christen besonders reichlich die
Gaben des Heiligen Geistes, werden
der Kirche enger verbunden und
sind so „in strengerer Weise
verpflichtet, den Glauben als wahre
Zeugen Christi in Wort und Tat
zugleich zu verbreiten und zu
verteidigen“ (Lumen gentium, 11).



Ein getaufter und gefirmter Christ ist
folglich kraft dieser Sakramente dazu
bestimmt, an der evangelisierenden
Sendung der Kirche teilzunehmen,
ohne dass es dazu noch eines
besonderen Auftrags der Hierarchie
bedürfte, zumindest was den Bereich
der persönlichen Beziehungen
(Familie, Freunde, Beruf…) betrifft.
Besonders durch die Firmung zieht
diese „Bestimmung“ zugleich die
erforderlichen übernatürlichen
Mittel nach sich, damit einerseits das
persönliche christliche Wachstum
nicht durch die Wechselfälle des
Lebens beeinträchtigt wird und es
andererseits nicht an Stärke fehlt,
den christlichen Glauben kühn zu
bekennen – sowohl in einem
freundlichen Umfeld als auch in
einem Klima der Säkularisierung, in
dem man dem Evangelium
gleichgültig begegnet oder dem
Christentum und der Kirche sogar
feindlich gegenübersteht. Ein
Gefirmter ist gerufen, durch ein



festes christliches Leben und sein
Wort Zeugnis für Christus abzulegen.

Spender und Empfänger der
Firmung

Als Nachfolger der Apostel sind nur
die Bischöfe die erstberufenen
Firmspender (vgl. Lumen gentium,
26). Im lateinischen Ritus ist der
Bischof der ordentliche Spender; ein
Priester kann nur in den vom
allgemeinen Gesetz vorgesehenen
Fällen gültig firmen (Taufe von
Erwachsenen, Aufnahme in die
katholische Kirche, Todesgefahr)
oder wenn er die spezifische
Bevollmächtigung erhält bzw. vom
Bischof im Zuge einer Firmspendung
beigezogen wird. In den Ostkirchen
ist auch der Priester ordentlicher
Spender; er muss immer das vom
Patriarchen oder Bischof geweihte
Chrisam verwenden.

Als Sakrament der Initiation ist die
Firmung für alle Christen bestimmt,



nicht nur für einige auserwählte. Im
lateinischen Ritus wird sie
gespendet, wenn der Kandidat den
Vernunftgebrauch erlangt hat. Das
konkrete Alter hängt von der lokalen
Praxis ab, die den Charakter der
Initiation respektieren soll.
Voraussetzung ist die entsprechende
Vorbereitung, die Absicht, das
Sakrament zu empfangen, und der
Stand der Gnade.

Philip Goyret

Bibliografie:

Katechismus der Katholischen Kirche,
1212-1321.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 251-270.

Philip Goyret



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/thema-21-taufe-und-firmung/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-21-taufe-und-firmung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-21-taufe-und-firmung/

	Thema 21. Taufe und Firmung

