opusdei.org

Thema 2. Das
Warum der
Offenbarung

Der Mensch hat ein naturliches
Verlangen nach
vollkommenerer Erkenntnis
Gottes. Diese kann er aber ohne
die Hilfe Gottes nicht erlangen.
Gott hat sich als ein personales
und dreifaltiges Wesen in der
,Heilsgeschichte® geoffenbart,
die in der Bibel enthalten ist.
Durch diese Offenbarung will
Gott den Menschen die
Moglichkeit bieten, in
Gemeinschaft mit ihm zu leben,
um an seinen Gutern und
seinem Leben teilzuhaben und



so zur Gluckseligkeit zu
gelangen.

28.07.2023

1. Das Warum der Offenbarung

Im Menschen gibt es ein naturliches
Verlangen, zur vollen Erkenntnis
Gottes zu gelangen. Diese Erkenntnis
kann jedoch nicht mit den
menschlichen Kraften allein erreicht
werden, denn Gott ist kein
materielles Geschopf oder ein
Sinnenphdnomen, von dem wir eine
Erfahrung haben konnten. Gewiss
kann der Mensch, ausgehend von
den geschaffenen Dingen und seiner
eigenen Natur, zu einigen sicheren
Aussagen Uber Gott gelangen, aber
diese ,Wege“ vermitteln uns eine
ziemlich beschriankte Kenntnis von
ihm und seinem Leben. Aufierdem
bestehen, um diese Gewissheit zu



erreichen, betrachtliche
Schwierigkeiten. Deshalb wére die
Situation des Menschen, wenn Gott
nicht aus seinem Mysterium
heraustrate und sein Wesen
offenbarte, jener dhnlich, die — nach
Auskunft einiger Autoren des
Mittelalters — der heilige Augustinus
erlebt hat.

Die Anekdote ist ziemlich bertihmt.
Eines Tages stand Augustinus am
Ufer des Meeres und dachte uber die
Lehre von Gott und das Geheimnis
der Dreifaltigkeit nach. Da sah er ein
kleines Kind, das im Sand spielte. Es
lief zum Meer, fiillte ein kleines
Gefafs mit Wasser, kehrte zurick und
goss das Wasser in eine Grube.
Nachdem er diesen Vorgang
mehrmals beobachtet hatte, wurde
der Heilige neugierig und fragte das
Kind: ,,Sag mir, was tust du da?“ Der
Kleine antwortete: ,Ich schopfe alles
Wasser aus dem Meer und giefde es
in diese Grube.“ ,,Aber das ist



unmoglich®, erwiderte ihm der
Heilige. Worauf der Knabe
antwortete: ,Noch unmaglicher ist,
was du versuchst: mit deinem
kleinen Verstand das Geheimnis
Gottes zu erfassen.

Gott hat aber den Menschen nicht in
dieser Situation belassen. Er wollte
sich offenbaren, sich mitteilen, aus
seinem Mysterium heraustreten und
den ,Schleier“ wegnehmen, der uns
daran hindert zu erkennen, wer er
ist und wie er ist. Er hat das nicht
getan, um unsere Neugierde zu
befriedigen; er hat es auch nicht
getan, um blof3 eine Botschaft tiber
sich selbst mitzuteilen, sondern er
hat sich offenbart und ist den
Menschen selbst entgegengekommen
— besonders durch die Sendung
seines Sohnes in die Welt und durch
die Gabe des Heiligen Geistes —, um
sie einzuladen, in eine Beziehung der
Liebe zu ihm einzutreten. Er wollte
sein innerstes Wesen enthiillen, den



Menschen als Freunden und
geliebten Kindern begegnen, um sie
durch seine unendliche Liebe
vollkommen glicklich zu machen.

Die Sehnsucht nach Ftiille und die
Sehnsucht nach Heil, die unserer
menschlichen Natur eingeschrieben
sind, konnen nicht mit irdischen
Dingen befriedigt werden. Doch die
Offenbarung Gottes, die Hingabe
seiner selbst, mit der er uns seine
unendliche Liebe schenkt, vermag
das menschliche Herz tiberreich zu
erfillen, da sie uns ein Glick gibt,
das viel grofder ist, als der Mensch
sich zu winschen oder vorzustellen
vermochte. So sagt Paulus zu den
Korinthern: Was kein Auge gesehen
und kein Ohr gehort hat, was keinem
Menschen in den Sinn gekommen ist:
das Grofse, das Gott denen bereitet
hat, die ihn lieben (1 Kor 2,9). Die
Offenbarung ,ist die Verwirklichung
der tiefsten Sehnstichte, jenes
Verlangens nach dem Unendlichen



und der Fille, das der Mensch im
Innersten beherbergt, und sie 6ffnet
ihn fur ein Glick, das nicht
vorubergehend und begrenzt,
sondern ewig ist“ (Benedikt XVI.,
Audienz, 5.10.2012).

2. Die Offenbarung in der
Heilsgeschichte

Das II. Vatikanischen Konzil zeigt,
dass die Offenbarung einem Plan
entspricht, einem Projekt, das sich
durch das Eingreifen Gottes in der
Geschichte der Menschen entfaltet.
Gott wird initiativ, greift durch
bestimmte Ereignisse in die
Geschichte ein (wie den Ruf des
Patriarchen Abraham zum Glauben,
die Befreiung der Israeliten aus
Agypten usw.) und ordnet diese
Ereignisse, damit sie das Heil, das er
den Menschen schenken will, zum
Ausdruck bringen. Den tiefen Sinn
dieser Ereignisse, ihre Bedeutung fiir
das Helil teilt Gott selbst den von ihm



erwahlten Mannern mit, die er zu
Zeugen dieses gottlichen Wirkens
macht. Zum Beispiel waren Mose
und Aaron Zeugen der Wunder, die
Gott wirkte, um den agyptischen
Pharao zu bewegen, das Volk der
Israeliten ziehen zu lassen, und es so
aus der Knechtschaft zu befreien.
Auf diese Weise enthtillte und
verwirklichte Gott einen Teil seines
Plans und o6ffnete die von ihm in
seiner ewigen Weisheit
vorgesehenen Wege, um den
Menschen zu zeigen, dass die
Gemeinschaft mit Gott Freiheit und
Heil bedeutet. Auf diesen Abschnitt
folgten andere Etappen und andere
heilbringende Ereignisse; deshalb
spricht man von einer
,Heilsgeschichte“ Gottes mit den
Menschen.

Diese ,Heilsgeschichte“ wird im
Alten Testament erzahlt, vor allem in
den ersten Bluichern (in der Genesis
und besonders im Exodus) und den



darauffolgenden historischen
Buchern des Alten Testaments (16
Bucher, unter ihnen das Buch Josua,
die zwei Buicher Samuel und die zwei
Bucher der Konige). Die
Heilsgeschichte gipfelt in einem
gewaltigen Geschehen: der
Inkarnation (Menschwerdung) des
Sohnes Gottes. Sie vollzieht sich in
einem konkreten Moment der
Geschichte und bezeichnet die Fiille
dieses Plans Gottes.

Die Inkarnation ist ein einzigartiges
Ereignis. Gott greift nicht mehr wie
zuvor durch bestimmte
Begebenheiten ein oder teilt
auserwdahlten Mannern seine Worte
mit, sondern tritt selbst in die
,Geschichte“ ein. Er wird Mensch
und damit Hauptfigur dieser
menschlichen Geschichte, um sie zu
leiten und von innen her zum Vater
zuruckzufihren. Der Sohn Gottes tut
das durch seine Predigt und seine
Wunder, seine Passion, seinen Tod



und seine Auferstehung. Und zuletzt
durch die seinen Jungern verheifiene
Sendung des Heiligen Geistes.

In der Heilsgeschichte, die im Leben
Christi und in der Sendung des
Heiligen Geistes ihren Hohepunkt
erreicht, enthillt uns Gott —
abgesehen von der Offenbarung
seines eigenen Mysteriums — auch
seinen Plan in Bezug auf uns. Es ist
ein grofdes und schones Projekt, weil
wir von Gott im Sohn, in Jesus
Christus, schon vor der Erschaffung
der Welt erwahlt worden sind. Wir
sind nicht Frucht des Zufalls,
sondern eines Planes, der der Liebe
Gottes entspringt, die ewige Liebe ist.
Unsere Beziehung zu Gott ergibt sich
nicht nur daraus, dass er uns
geschaffen hat, noch erschopft sich
unser Ziel darin, in der Welt zu leben
oder in eine Geschichte eingebunden
zu sein. Wir sind nicht nur
Geschopfe Gottes, sondern Gott hat
uns - seit er daran dachte, uns zu



erschaffen — mit den Augen eines
Vaters betrachtet und dazu bestimmt,
als seine Kinder angenommen zu
werden, als Bruder und Schwestern
Jesu Christi, seines einzigen Sohnes.
Deshalb ist unser eigentlicher
Ursprung im Geheimnis Gottes
verborgen, und nur die Erkenntnis
dieses Mysteriums, das ein
Geheimnis der Liebe ist, erlaubt es
uns, den tiefsten Grund unserer
Existenz zu entschlisseln.

Das Kompendium des Katechismus
fasst diese Gedanken so zusammen:
,In seiner Gilite und Weisheit
offenbart sich Gott dem Menschen.
In Taten und Worten offenbart er
sich selbst und seinen gnadigen
Ratschluss, den er in Christus fiir das
Menschengeschlecht von Ewigkeit
her gefasst hat. Dieser Ratschluss
besteht darin, durch die Gnade des
Heiligen Geistes alle Menschen als
seine Kinder in seinem einzigen



Sohn anzunehmen und am gottlichen
Leben teilhaben zu lassen“ (Nr. 6).

3. Der personliche und dreifaltige
Gott

Die Biicher des Alten Testaments
bereiten auf die tiefere und
entscheidende Offenbarung tber
Gott vor, die im Neuen Testament
erfolgt. Diese Vorbereitung stellt Gott
hauptsachlich als Gott des Bundes
dar, als den, der die Initiative ergreift
und ein Volk erwahlt — Israel —, um
mit ihm einen Bund der
Freundschaft und des Heils zu
schliefden. Gott erwartet fiir sich
selbst aus diesem Bund keinen
Vorteil. Er braucht nichts, denn er ist
ein transzendentes Wesen:
unendlich, ewig, allméchtig,
vollkommen Uber die Welt erhaben.
Dennoch bietet er aus reinem
Wohlwollen diesen Bund an, der der
Seligkeit Israels und der ganzen Welt
dient. Der Gott, den uns das Alte



Testament zeigt, ist somit der Welt
vollkommen tiberlegen und
transzendent, steht aber zugleich in
inniger Verbindung mit ihr, mit dem
Menschen und seiner Geschichte. Er
bleibt in seiner Majestat
unzuganglich, aber seine Liebe
bewirkt, dass er den Menschen ganz
nah ist. Er entscheidet in souveraner
Freiheit und steht zugleich ganz zu
seinen Entscheidungen.

All das beweist, dass Gott eindeutig
ein personales Wesen ist, denn es ist
den Personen eigen, zu entscheiden,
zu wahlen, zu lieben, sich anderen
mitzuteilen. Wir Menschen zeigen
unsere Personlichkeit und unseren
Charakter durch unsere Worte und
Taten. Durch sie lernen uns die
anderen kennen, denn durch sie
offenbaren wir unsere Art und Weise
zu sein. Und Gott tut das Gleiche. Im
Alten Testament offenbart er sich in
erster Linie durch seine Worte.
Hé&ufig finden wir Aussagen, in



denen er in der ersten Person von
sich selbst spricht. Zum Beispiel: Ich
bin Jahwe, dein Gott, der dich aus
Agypten gefiihrt hat, aus dem
Sklavenhaus (Ex 20,2). Andere Male
ist es der Prophet, der die Worte
Gottes mitteilt: So spricht der Herr:
Ich denke an deine Jugendtreue (Jer
2,2). Und zusammen mit den Worten
die Werke: Nun erinnerte sich Gott an
Rahel, er erhorte sie und offnete ihren
Mutterschofs (Gen 30,22). An jenem
Tag befahl Gott, der Herr der Heere,
zu weinen und zu klagen (Jes 22,12).
Worte und Werke, die sich
gegenseitig erhellen, die den Willen
Gottes offenbaren und die das
auserwahlte Volk zur wahren Quelle
des Lebens fiithren, das er selber ist.

Das Neue Testament enthalt im
Vergleich zum Alten eine
erstaunliche Neuheit. Die Evangelien
zeigen, dass Jesus in einer
ausschliefdlichen und
unubertragbaren Weise Gott



,meinen Vater“ nennt. Es besteht
eine einzigartige Beziehung
zwischen dem Vater und Jesus, die
nicht allein in menschlichen und
zeitlichen Begriffen ausgedriickt
werden kann. Die Worte und Werke
Jesu weisen darauf hin, dass er nicht
nur ein Mensch ist. Auch wenn er
sich nie als Gott bezeichnet, lasst er
doch mit absoluter Klarheit
verstehen — durch das, was er sagt
und tut —, dass er Gott ist. Deshalb
verkiindeten die Apostel in ihren
Schriften, dass Jesus der Sohn des
ewigen Gottes ist, der fir uns und
um unseres Heiles willen Mensch
geworden ist. AufSerdem enthullt
Jesus nicht nur seine enge Beziehung
zum Vater, sondern auch die des
Heiligen Geistes mit dem Vater und
mit sich selbst. Der Heilige Geist ist
Geist des Vaters (Joh 15,26-27), Geist
des Sohnes (Gal 4,6), Geist Christi
(ROm 8,11), oder einfach Geist Gottes
(1 Kor 6,11). Auf diese Weise zeigt
sich der personale Charakter Gottes,



der schon im Alten Testament
erkennbar war, nun auf erstaunliche
Weise: Gott existiert als Vater, Sohn
und Geist.

Das bedeutet offensichtlich nicht,
dass es drei Gotter gibt. Es gibt
vielmehr drei verschiedene Personen
in der Einheit des einzigen Gottes.
Das wird verstandlicher, wenn man
die Namen der Personen betrachtet,
denn zwischen ihnen bestehen
Beziehungen tiefster Vertrautheit.
Unter Menschen ist es naturlich, dass
die Vater-Kind-Beziehung von Liebe
und Vertrauen gekennzeichnet ist.
Im gottlichen Bereich sind diese
Liebe und dieses Vertrauen so
vollkommen, dass der Vater dem
Sohn total innerlich ist und
umgekehrt der Sohn dem Vater. Und
auch die Beziehung eines jeden zu
seinem eigenen Geist ist die der
volligen Vertrautheit. Oft treten wir
in unser eigenes Innere ein, prifen
unsere Gedanken und Gefiihle und



erkennen uns so innerlich. Auf
analoge Weise ist der Heilige Geist
Gott und kennt das Herz Gottes. Er
selbst ist das Mysterium dieser
wechselseitigen Vertrautheit des
Vaters und des Sohnes. All das fiihrt
uns zu einer Schussfolgerung: Gott
ist ein Geheimnis der Liebe. Nicht
einer Liebe nach aufSen, zu den
Geschopfen, sondern der Liebe
zwischen den gottlichen Personen.
Diese Liebe ist so stark, dass die drei
Personen eine einzige Realitat sind,
ein einziger Gott. Ein Theologe des
12. Jahrhunderts, Richard von Sankt
Viktor, schrieb in Bezug auf die
Dreifaltigkeit: ,Damit die Liebe
existieren kann, sind zwei Personen
notwendig; damit sie vollkommen ist,
muss sie sich einem Dritten

offnen“ (De Trinitate, 111, 13). Vater,
Sohn und Heiliger Geist haben
dieselbe Wiirde und dasselbe Wesen:
die drei sind ein einziger Gott, ein
einziges Geheimnis der Liebe.



4. Der Ruf zur Gemeinschaft und
zum Glauben

Ein Dokument des II. Vatikanischen
Konzils fasst das Ziel der
Offenbarung zusammen: ,In dieser
Offenbarung redet der unsichtbare
Gott aus uberstromender Liebe die
Menschen an wie Freunde und
verkehrt mit ihnen, um sie in seine
Gemeinschaft einzuladen und
aufzunehmen“ (Dei Verbum, 2). Ziel
ist, den Menschen die Moglichkeit
anzubieten, in Gemeinschaft mit Gott
zu leben, sodass sie an seinen Glitern
und seinem Leben teilhaben konnen.
Die Offenbarung hat Bezug auf das
Glick und das Leben jedes
Menschen.

Hier erhebt sich die Frage, wie diese
Offenbarung Gottes zum Einzelnen
gelangt; welcher Werkzeuge sich Gott
bedient oder welche Mittel er
anwendet, damit die Menschen
erkennen, dass sie zu einer



Gemeinschaft der Liebe und des

Lebens mit ihrem Schopfer berufen
worden sind. Die Antwort auf diese
Fragen hat einen doppelten Aspekt.

Einerseits ist darauf hinzuweisen,
dass Christus die Kirche gegrindet
hat, damit sie seine Sendung in der
Welt fortsetzt. Die Kirche ist ihrem
Wesen nach evangelisierend; ihre
Aufgabe besteht darin, die Frohe
Botschaft zu allen Volkern und in alle
Zeiten zu tragen, damit die Menschen
durch ihr Verkindigungswirken
Gottes Offenbarung und seinen
Heilsplan kennen kénnen. Die Kirche
ist bei der Erfillung diese Aufgabe
nicht allein. Christus, ihr Herr und
Stifter, leitet sie zusammen mit dem
Vater weiter vom Himmel aus. Der
Heilige Geist, der der Geist Christi ist,
fihrt die Kirche und treibt sie an,
den Menschen die Botschaft zu
bringen. So wird das
Evangelisierungsstreben der Kirche



durch das Wirken der Dreifaltigkeit
belebt.

Andererseits lassen es die
geschichtlichen Umstande nicht
immer zu, dass die Kirche diese
Evangelisierung wirksam vollzieht.
Es fehlt nicht an Hindernissen, die
sich der Verbreitung des
Evangeliums entgegenstellen, und
deshalb gibt es in jeder Epoche
Menschen — manchmal sind es viele
—, die de facto von der Frohen
Botschaft ihrer Berufung zur
Gemeinschaft mit Gott und zum Heil
keine Kenntnis erlangen. Sie finden
nicht zum Glauben, weil sie die
Verkiindigung des Heils nicht auf
einleuchtende Weise erreicht. Das
muss nicht heifSen, dass sie keinerlei
Kontakt zur christlichen
Offenbarung haben, denn das
Wirken des Heiligen Geistes ist durch
keine Umstande eingeschrankt. Er ist
Gott und kann daher jeden Einzelnen
zu Formen der Gemeinschaft mit sich



einladen, die im Inneren des
Gewissens erfolgen und im Herzen
einen Samen der Offenbarung
einpflanzen. Daher gibt es
niemanden, der nicht vonseiten
Gottes die notwendige Hilfe und das
Licht erhalt, um zur Gemeinschaft
mit ihm zu gelangen. Aber in diesen
Fallen, in denen weder die
Verkiundigung der Kirche noch das
Zeugnis eines echten christlichen
Lebens empfangen wird, ist die
Beziehung zu Gott gewohnlich
konfus und fragmentarisch. Sie wird
erst geklart und vervollkommnet,
wenn die Heilsbotschaft
wahrgenommen und die Taufe
empfangen wird.

Bis jetzt haben wir fast immer von
der Offenbarung als einer Einladung
Gottes zur Gemeinschaft mit ihm und
zum Heil gesprochen. Welche Rolle
spielt aber dabei der Mensch? Wie
wird dieses Heil angenommen, das
Gott anbietet, wenn er die Menschen



beruft, Kinder Gottes in Jesus
Christus zu werden? Der
Katechismus der Katholischen Kirche
erklart in Nr. 142: ,Die angemessene
Antwort auf diese Einladung ist der
Glaube.“ Und was ist der Glaube?
Wie kann man ihn erlangen?

Der Glaube ist kein rein
menschliches Vertrauen auf Gott,
und auch keine mehr oder weniger
uberzeugte Meinung tiber etwas.
Manchmal bentitzen wir das Wort
»glauben“ im Sinn von ,denken“ oder
s,meinen“. Zum Beispiel: ,Ich glaube,
dass es heute regnen wird“, oder:
»,Ich glaube, dass das, was ihm
zustoRt, voriibergehen wird.” In
diesen Fallen gibt es gewisse Grinde
anzunehmen, dass etwas tatsiachlich
so sein wird, ohne dass wir sicher
sind, dass es sich so verhilt. Wenn
man in der christlichen Religion vom
»,Glauben“ spricht, handelt es sich
um etwas Anderes.



Der Glaube ist ein inneres Licht, das
von Gott kommt und unser Herz
berihrt, indem es uns antreibt, seine
Gegenwart und sein Wirken
anzuerkennen. Wenn zum Beispiel
jemand in einem Missionsgebiet
durch die Arbeit eines Missionars in
Kontakt mit dem Christentum
kommt, so kann es sein, dass er sich
fiir das, was er hort, interessiert oder
davon begeistert ist. Gott erleuchtet
ihn und lasst ihn erkennen, dass all
das wahr und sehr schon ist, seinem
Leben wirklich jene Bedeutung gibt,
nach der er vielleicht bis jetzt ohne
Erfolg gesucht hat. Dieser Mensch
hat nicht nur eine sinnvolle Rede
gehort, sondern auferdem ein Licht
empfangen, das ihn glicklich macht,
weil sich fiir ihn Horizonte des Sinns
eroffnen, die er vielleicht nicht fir
moglich gehalten hatte. Deshalb
nimmt er mit Freude das Gehorte an,
das seinem Leben Sinn gibt und ihm
von Gott und einer grofSen Liebe
spricht; und er hat die Sicherheit,



dass hier der Schliissel fiir seine
Existenz liegt — in diesem Gott, der
ihn geschaffen hat, der ihn liebt und
ihn zum Heil ruft. Dieses Licht ist
eine Gabe, eine Gnade Gottes, und
die Antwort, die dieses Licht in
seiner Seele fruchtbar werden lasst,
ist der Glaube.

Daher ist der Glaube zugleich gottlich
und menschlich, er ist gottliches
Wirken in der Seele und Offnung des
Menschen fur dieses gottliche
Wirken: ein Akt der Zustimmung zu
dem sich offenbarenden Gott. Das II.
Vatikanische Konzil fasst diese Idee
zusammen, wenn es feststellt:
,Dieser Glaube kann nicht vollzogen
werden ohne die zuvorkommende
und helfende Gnade Gottes und ohne
den inneren Beistand des Heiligen
Geistes, der das Herz bewegen und
Gott zuwenden, die Augen des
Verstandes 0ffnen und es jedem
leicht machen muss, der Wahrheit



zuzustimmen und zu glauben“ (Dei
Verbum, 5).

Wegen seiner menschlichen
Dimension ist der Glaube ein Akt des
Menschen. Ein freier Akt. Tatsachlich
kann es geschehen, dass die Predigt
des Missionars einige zu einem
Glaubensakt bewegt und andere
nicht. Gott, der die Herzen kennt,
erleuchtet jeden Einzelnen
entsprechend seiner Bereitschaft,
und der Mensch bleibt immer auch
frei, die liebevolle Einladung Gottes
anzunehmen oder abzulehnen, Jesus
als Herrn seines Lebens
aufzunehmen oder ihn abzuweisen.
Letzteres setzt ihn jedoch der Gefahr
aus, das irdische und das ewige
Gluck zu verlieren.

Der Glaube ist aufSerdem ein Akt des
Vertrauens, weil man annimmt, von
Gott gefiihrt zu werden, und
akzeptiert, dass Christus der Herr ist,
der mit seiner Gnade den Weg der



Freiheit und des Lebens weist.
Glauben bedeutet, sich mit Freude
dem Plan der Vorsehung
auszuliefern, den Gott fiir jeden
Einzelnen hat und der dazu fiihrt, als
gute Kinder Gottes in Jesus Christus
zu leben. Er lasst uns auf Gott
vertrauen, wie der Patriarch
Abraham vertraute, wie die Jungfrau
Maria vertraute.

Antonio Ducay
Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 50-73.

Franziskus, Enzyklika Lumen fidei.

Benedikt XVI., ,Das Jahr des
Glaubens. Was ist der Glaube?*,
Audienz, 24.10.2012.

Ders., ,Das Jahr des Glaubens. Die
Etappen der Offenbarung®, Audienz,
5.12.2012.



Empfohlene Lekture

C. Izquierdo Urbina et al., Revelacion,
in Diccionario de Teologia, EUNSA,
Pamplona 2006, S. 864ff.

J. Burggraf, Grundlagen des
katholischen Glaubens, Fassbaender,
Wien 2008, Kap. III und VII.

Antonio Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-2-das-warum-der-
offenbarung/ (17.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/thema-2-das-warum-der-offenbarung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-2-das-warum-der-offenbarung/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-2-das-warum-der-offenbarung/

	Thema 2. Das Warum der Offenbarung

