
opusdei.org

Thema 19. Die
Auferstehung des
Fleisches

Der auferstandene Leib wird
real und materiell sein, aber
weder irdisch noch sterblich.
Das Rätsel des Todes des
Menschen versteht man nur im
Licht der Auferstehung Christi
und unserer Auferstehung in
ihm. Was dem menschlichen
Leben, der sittlichen
Bemühung, der großzügigen
Hingabe, dem selbstlosen
Dienst, der Anstrengung zur
Vermittlung der Lehre und der
Liebe Christi an alle Seelen



letzten und bleibenden Sinn
gibt, ist das ewige Leben.

11.07.2023

Am Ende des Apostolischen
Glaubensbekenntnisses betet die
Kirche: „Ich glaube (…) die
Auferstehung des Fleisches und das
ewige Leben.“ Diese Worten
enthalten in knapper Formulierung
die grundlegenden Elemente der
eschatologischen Hoffnung der
Kirche: was der Mensch am Ende
seines Lebens erwartet. Die
Grundlage der christlichen Hoffnung
ist die göttliche Verheißung.

Der Glaube an die Auferstehung

Bei vielen Gelegenheiten hat die
Kirche den Glauben an die
Auferstehung aller Toten am Ende
der Zeiten verkündet. Es handelt sich



gewissermaßen um die
„Ausdehnung“ der Auferstehung Jesu
Christi, des Erstgeborenen von vielen
Brüdern (Röm 8,29), auf alle
Menschen, Gerechte und Sünder. Sie
wird am Ende der Zeiten stattfinden,
wenn Jesus wiederkommt, um
Lebende und Tote zu richten. Wie
wir wissen, trennt sich beim Tod die
Seele vom Leib; aber bei der
Auferstehung vereinigen sich Leib
und Seele von neuem für immer in
der Herrlichkeit (vgl. Katechismus,
997). Das Dogma der Auferstehung
der Toten, das von der Fülle des
unsterblichen Lebens spricht, zu
dem der Mensch bestimmt ist, wirkt
wie ein lebendiger Verweis auf seine
Würde, besonders was seine
Leiblichkeit betrifft. Es spricht von
der Gutheit der Welt und des Leibes,
vom Wert der täglich gelebten
Geschichte und der ewigen Berufung
der Materie. Deshalb haben die
Kirchenväter des 2. Jahrhunderts
den Gnostikern gegenüber auf der



Auferstehung des Fleisches
bestanden, das heißt, des Lebens des
Menschen in seiner Körperlichkeit.

Der heilige Thomas von Aquin denkt,
dass die Auferstehung der Toten, was
die Bestimmung des Menschen
anlangt, natürlich ist (denn die
unsterbliche Seele ist geschaffen, um
mit dem Leib vereint zu sein, und
umgekehrt); dass sie aber, von dem
sie bewirkenden Gott her gesehen,
übernatürlich ist (Summa contra
gentes, IV, 81). Sie ist also natürlich
im Hinblick auf ihre „Finalursache“,
übernatürlich hinsichtlich ihrer
„Wirkursache“.

Der auferstandene Leib wird real
und materiell sein, aber weder
irdisch noch sterblich. Der heilige
Paulus widerspricht der Idee einer
Auferstehung als menschliche
Verwandlung innerhalb der
Geschichte und nennt den
auferstandenen Leib folglich



„verherrlicht“ (vgl. Phil 3,21) und
„geistig“ (vgl. 1 Kor 15,44). Die
Auferstehung des Menschen wird,
wie die Christi nach dem Tod
stattfinden – für alle am Ende der
Zeiten.

Die Kirche verspricht den Christen
auf Erden kein Leben, dessen Erfolg
gesichert ist. Das wäre Utopie, denn
unser irdisches Leben ist immer vom
Kreuz geprägt. Durch den Empfang
der Taufe und der Eucharistie hat
der Prozess der Auferstehung jedoch
hier auf der Erde bereits irgendwie
begonnen (vgl. Katechismus, 1000).
Nach dem heiligen Thomas wird die
Seele bei der Auferstehung den Leib
so tief prägen, dass sich in ihm alle
moralischen und geistigen Qualitäten
widerspiegeln (Summa Theologiae,
III. Suppl., qq. 78-86). In diesem Sinn
wird die endgültige Auferstehung,
die sich beim Kommen Jesu Christi in
Herrlichkeit ereignen wird, das



definitive Gericht der Lebenden und
Toten möglich machen.

Vier praktische Anmerkungen zur
Lehre von der Auferstehung:

1) Die Auferstehung schließt die
Theorie einer Reinkarnation aus,
derzufolge die menschliche Seele
nach dem Tod – gegebenfalls auch
mehrere Male – in einen anderen
Leib übergeht, bis sie endgültig
geläutert ist. Das Leben des
Menschen ist einziges; es ist
unwiederholbar. Das gibt allem, was
wir tagtäglich tun, sein Gewicht. Das
II. Vatikanische Konzil spricht in
diesem Sinn vom „einzigen Lauf
unseres Lebens“ (Lumen gentium,
48).

2) Ein klarer Ausdruck des Glaubens
der Kirche an die Auferstehung des
eigenen Leibes ist die Verehrung der
Reliquien der Heiligen, die in der
Frömmigkeit der Gläubigen einen
wichtigen Platz einnimmt.



3) Obwohl Einäscherung nicht
unerlaubt ist, wenn sie nicht aus
glaubensfeindlichen Gründen
gewählt wurde (CIC, 1176), rät die
Kirche doch dringend zur
Bewahrung des frommen Brauchs
der Erdbestattung.1 Der Leib ist in
seiner Materialität integrierender
Bestandteil der Person, er wird am
Ende der Zeiten auferstehen, er hatte
Kontakt mit den von Christus
eingesetzten Sakramenten, er war
Tempel des Heiligen Geistes… So
versteht man, dass er bei seiner
Bestattung in seiner Materialität
höchstmöglich zu achten ist. Die
gegenwärtige Tendenz zur
Geringschätzung der Leiblichkeit des
Menschen, der als Geschöpf Gottes
für die Auferstehung bestimmt, lässt
es geraten scheinen, besonders in
unseren Tagen die Einäscherung zu
vermeiden.

4) Die Auferstehung der Toten fällt
zusammen mit dem, was die Heilige



Schrift das Kommen „eines neuen
Himmels und einer neuen Erde“
nennt (Katechismus, 1042; 2 Petr 3,13;
Offb 21,1). Nicht nur der Mensch
wird zur Herrlichkeit gelangen; der
ganze Kosmos, in dem der Mensch
lebt und handelt, wird verwandelt
werden. „Die Kirche, zu der wir alle
in Christus Jesus berufen werden
und in der wir mit der Gnade Gottes
die Heiligkeit erlangen, wird erst in
der himmlischen Herrlichkeit
vollendet werden, wenn die Zeit der
allgemeinen Wiederherstellung
kommt (Apg 3,21). Dann wird mit
dem Menschengeschlecht auch die
ganze Welt, die mit dem Menschen
innig verbunden ist und durch ihn
ihrem Ziele entgegengeht,
vollkommen in Christus erneuert
werden (vgl. Eph 1,10; Kol 1,20; 2 Petr
3,10-13)“ (Lumen gentium, Nr. 48). Es
wird zwischen dieser Welt und der
neuen Welt gewiss Kontinuität
geben, aber auch eine bedeutende
Diskontinuität, die durch die



Vollkommenheit, die Beständigkeit
und das vollkommene Glück
gekennzeichnet sein wird.

Der christliche Sinn des Todes

Das Rätsel des Todes des Menschen
versteht man nur im Licht der
Auferstehung Christi und unserer
Auferstehung in ihm. In der Tat
erscheint der Tod, der Verlust des
menschlichen Lebens, die Trennung
von Seele und Leib, in der
natürlichen Ordnung als das größte
Übel. Aber es wird ganz überwunden
werden, wenn Gott in Christus die
Menschen am Ende der Zeiten
auferweckt.

Gewiss stellt sich der Tod insofern als
natürlich dar, als sich die Seele vom
Leib trennen kann. Der Tod
bezeichnet das Ende der irdischen
Pilgerschaft. Nach dem Tod kann der
Mensch nicht mehr verdienstlich
handeln oder schuldig werden; er
hat keine Möglichkeit mehr, Reue zu



erwecken. Unmittelbar nach dem
Tod erfolgt das besondere Gericht
(vgl. Katechismus, 1021-1022), und
die Seele kommt in den Himmel, in
die Hölle oder in das Fegefeuer. Die
Unausweichlichkeit des Todes dient
dem Menschen dazu, sein Leben zu
berichtigen, die Zeit und die Talente,
die Gott ihm gegeben hat, zu nützen,
um recht zu handeln und sich im
Dienst an den anderen zu
verausgaben.

Andererseits lehrt die Schrift, dass
der Tod durch die Sünde in die Welt
gekommen ist (vgl. Gen 3,17-19;
Weish 1,13-14; 2,23-24; Röm 5,12;
6,23; Jak 1,15; Katechismus, 1007). In
diesem Sinn versteht man den Tod
als Strafe für die Sünde. Der Mensch,
der ohne Gott leben wollte, muss die
Sinnlosigkeit und die Folgen dieses
Bruchs mit Gott, mit der Gesellschaft
und mit sich selbst als Resultat seiner
Abkehr annehmen.



Durch seinen Gehorsam hat Christus
jedoch den Tod besiegt und die
Auferstehung und das Heil für die
Menschheit gewonnen. Für den, der
durch die Taufe in Christus lebt, ist
der Tod weiterhin schmerzlich und
widrig, aber er ist nicht mehr nur
eine lebendige Erinnerung an die
Sünde, sondern eine wertvolle
Gelegenheit zur Miterlösung mit
Christus durch die Abtötung und die
Hingabe an die anderen. Wenn wir
mit Christus gestorben sind, werden
wir auch mit ihm leben (2 Tim 2,11).
Aus diesem Grund „hat der
christliche Tod durch Christus einen
positiven Sinn“ (Katechismus, 1010).
Das allmähliche Sich-selbst-Sterben,
wie es das christliche Leben mit sich
bringt (die Abtötung), nützt für die
endgültige Vereinigung mit Christus
durch den Tod.

Das ewige Leben in inniger
Gemeinschaft mit Gott



Durch Schöpfung und Erlösung hat
Gott den Menschen zur ewigen
Gemeinschaft mit sich bestimmt, die
der heilige Johannes „ewiges Leben“
nennt und die wir als „Himmel“ zu
bezeichnen pflegen. Jesus beschreibt
den Seinen die Verheißung des
Vaters folgendermaßen: Sehr gut, du
bist ein tüchtiger und treuer Diener.
Du bist im Kleinen ein treuer
Verwalter gewesen, ich will dir eine
große Aufgabe übertragen. Komm,
nimm teil an der Freude deines
Herrn“(Mt 25,21). Und worin besteht
das ewige Leben? „Ewigkeit ist nicht
eine immer weitergehende Abfolge
von Kalendertagen, sondern etwas
wie der erfüllte Augenblick, in dem
uns das Ganze umfängt und wir das
Ganze umfangen. Es wäre der
Augenblick des Eintauchens in den
Ozean der unendlichen Liebe, in dem
es keine Zeit, kein Vor- und Nachher
mehr gibt. Wir können nur
versuchen zu denken, dass dieser
Augenblick das Leben im vollen Sinn



ist, immer neues Eintauchen in die
Weite des Seins, indem wir einfach
von der Freude überwältigt
werden“ (Benedikt XVI., Spe salvi,
12).

Letztlich ist das ewige Leben das,
was dem menschlichen Leben, der
sittlichen Bemühung, der
großzügigen Hingabe, dem
selbstlosen Dienst, dem Einsatz, allen
Seelen die Lehre und die Liebe
Christi zu vermitteln, letzten und
bleibenden Sinn gibt. Die christliche
Hoffnung auf den Himmel ist nicht
individualistisch, „für mich“,
sondern ist auf alle Menschen
bezogen (vgl. Spe salvi, 13-15, 28, 48).
Auf der Grundlage der Verheißung
des ewigen Lebens ist der Christ fest
überzeugt, dass „es die Mühe wert
ist“, das christliche Leben in Fülle zu
erstreben. „Der Himmel ist das letzte
Ziel und die Erfüllung der tiefsten
Sehnsüchte des Menschen, der



Zustand höchsten, endgültigen
Glücks“ (Katechismus, 1024).

Die Menschen, die im Stand der
Gnade sterben, werden Gott für
immer ähnlich sein, denn sie werden
ihn sehen, wie er ist (1 Joh 3,2), das
heißt von Angesicht zu Angesicht (1
Kor 13,12). Das nennen wir die
„beseligende Gottesschau“. Der
Himmel ist der höchste Ausdruck der
Schenkung Gottes an den Menschen.

Im Himmel wird der Mensch auch
die Personen, die er in der Welt
liebte, mit einer reinen und
beständigen Liebe lieben können.
„Vergesst es niemals: Nach dem Tod
wird euch die Ewige Liebe
aufnehmen. Und in ihr werdet in der
Liebe Gottes außerdem alle lautere
Liebe wieder finden, die ihr auf
Erden empfunden habt“ (hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, 221). Das
Glück des Himmels erreicht seinen



vollen Höhepunkt mit der
Auferstehung der Toten.

Dass der Himmel ewig dauert,
bedeutet nicht, dass der Mensch
dann aufhört, frei zu sein. Gewiss
sündigt der Mensch im Himmel
nicht; er kann nicht sündigen, weil
er, wenn er Gott von Angesicht zu
Angesicht schaut, gar nicht mehr
sündigen will. Frei und kindlich wird
der gerettete Mensch für immer in
Gemeinschaft mit Gott bleiben, weil
„es ihm so passt“. Im Himmel
erreicht seine Freiheit ihre volle
Verwirklichung.

Das ewige Leben hängt nach Thomas
letztlich von der Liebe des Einzelnen
ab: „Wer mehr Liebe hat, nimmt
mehr am Licht der Herrlichkeit teil,
wird Gott vollkommener sehen und
glücklich sein“ (Summa Theologiae, I,
q. 12, a. 6,c).

Die Hölle als endgültige Ablehnung
Gottes



Die Heilige Schrift lehrt, dass die
Menschen, die ihre schweren Sünden
nicht bereuen, den ewigen Lohn der
Gemeinschaft mit Gott verlieren und
dagegen immerwährendes Unglück
erleiden. „In Todsünde sterben, ohne
diese bereut zu haben und ohne die
barmherzige Liebe Gottes
anzunehmen, bedeutet, durch
eigenen freien Entschluss für immer
von ihm getrennt zu bleiben. Diesen
Zustand der endgültigen
Selbstausschließung aus der
Gemeinschaft mit Gott und den
Seligen nennt
man ,Hölle‘“ (Katechismus, 1033). Es
gibt seitens Gottes für niemanden
eine Vorherbestimmung zur ewigen
Verdammnis; es ist der Mensch, der
sein letztes Ziel abseits von Gott und
seinem Willen sucht und für sich
eine isolierte Welt baut, in die das
Licht und die Liebe Gottes nicht
eindringen können. Die Hölle ist ein
Geheimnis – das Geheimnis der
zurückgewiesenen Liebe. Sie ist



Zeichen der zerstörerischen Macht
des freien Menschen, der sich von
Gott entfernt. Die Hölle ist „Nicht-
mehr-Lieben“, wie viele Dichter
sagen.

Die Lehre von der Hölle im Neuen
Testament stellt sich als ein Aufruf
zur Verantwortung beim Gebrauch
der empfangenen Gaben und Talente
dar, als Aufforderung zur
Bekehrung. Ihre Existenz lässt den
Menschen die Schwere der Todsünde
ahnen sowie die Notwendigkeit, sie
mit allen Mitteln zu vermeiden,
natürlich hauptsächlich durch das
vertrauensvolle und demütige Gebet.
Die Möglichkeit der ewigen
Verdammnis erinnert den Christen
außerdem an die Notwendigkeit, ein
ganz den anderen gewidmetes Leben
im christlichen Apostolat zu führen.

Sich läutern, um Gott finden zu
können



„Wer in der Gnade und Freundschaft
Gottes stirbt, aber noch nicht
vollkommen geläutert ist, ist zwar
seines ewigen Heiles sicher, macht
aber nach dem Tod eine Läuterung
durch, um die Heiligkeit zu erlangen,
die notwendig ist, um in die Freude
des Himmels eingehen zu
können“ (Katechismus, 1030). Man
kann an viele Menschen denken, die
zwar auf Erden kein heiliges Leben
geführt, aber sich auch nicht
endgültig in der Sünde verschlossen
haben. Die Möglichkeit, nach dem
Tod von den Unreinheiten und
Unvollkommenheiten eines mehr
oder weniger schlechten Lebens
geläutert zu werden, stellt also
gleichsam einen neuen Beweis der
Güte Gottes dar, der in enger
Gemeinschaft mit dem Menschen
leben will. „Das Fegefeuer bezeugt
die Barmherzigkeit Gottes. Es reinigt
die Seelen, die sich nach Gott sehnen,
von ihren verbliebenen



Schlacken“ (hl. Josefmaria, Die Spur
des Sämanns, 889).

Das Alte Testament spricht von einer
Läuterung nach dem irdischen
Leben (vgl. 2 Makk 12,40-45). Der
heilige Paulus stellt die christliche
Läuterung in diesem und im
künftigen Leben im ersten Brief an
die Korinther (1 Kor 3,10-15) unter
dem Bild des Feuers dar, das
irgendwie von Jesus Christus, dem
Heiland, Richter und Fundament des
christlichen Lebens ausgeht. Auch
wenn die Lehre vom Fegefeuer bis
ins Mittelalter nicht formell definiert
wurde (vgl. DH 856, 1304), war die
uralte und einmütige Praxis, für die
Verstorbenen Opfer darzubringen
(besonders in der Messe), ein klarer
Hinweis auf den Glauben der Kirche
an die Läuterung nach dem Tod. Es
hätte keinen Sinn, für die
Verstorbenen zu beten, wenn ihnen
dadurch nicht geholfen werden
könnte.



Das Fegefeuer kann daher als ein 
Zustand zeitlicher und schmerzlicher
Entfernung von Gott gesehen
werden, in dem die lässlichen
Sünden vergeben werden, die
Neigung zum Bösen, die die Sünde in
der Seele hinterlässt, getilgt und die
„zeitliche Strafe“ für die Sünde
nachgelassen wird. Tatsächlich
beleidigt die Sünde nicht nur Gott.
Sie schadet dem Sünder selbst und
schadet auch aufgrund der
Gemeinschaft der Heiligen der
Kirche, der Welt, der ganzen
Menschheit. Aber das Gebet der
Kirche für die Verstorbenen stellt
irgendwie die Ordnung und die
Gerechtigkeit wieder her und
versöhnt uns endgültig mit Gott.

Im Fegefeuer leidet man viel –
entsprechend der Situation jedes
Einzelnen. Dieses Leid hat große
Bedeutung, es ist „ein seliger
Schmerz“ (Benedikt XVI., Spe salvi,
47). Deshalb sind die Christen



eingeladen, die Läuterung schon im
gegenwärtigen Leben zu suchen
durch die Reue, die Abtötung, die
Wiedergutmachung und ein heiliges
Leben.

Paul O’Callaghan

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
988-1050.

Empfohlene Lektüren

Hl. Johannes Paul II., Katechesen über
die letzten Dinge (Audienzen
26.5.1999 - 4.8.1999).

Benedikt XVI., Spe salvi, 30.11.2007.

Hl. Josefmaria, Homilie Die Hoffnung
des Christen, in Freunde Gottes,
205-221.



1 Vgl. Instruktion der Kongregation
für die Glaubenslehre Ad
resurgendum cum Christo (2016) über
die Beerdigung der Verstorbenen
und die Aufbewahrung der Asche im
Fall der Feuerbestattung.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-19-die-auferstehung-des-

fleisches/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-19-die-auferstehung-des-fleisches/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-19-die-auferstehung-des-fleisches/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-19-die-auferstehung-des-fleisches/

	Thema 19. Die Auferstehung des Fleisches

