
opusdei.org

Thema 14. Der
Heilige Geist und
sein Wirken in der
Kirche

Das Wirken des Heiligen Geistes
erfolgt in der Kirche durch die
Sakramente. Wir sagen, dass
der Heilige Geist gleichsam die
Seele der Kirche ist, weil er in
ihr einige der Funktionen
erfüllt, die der Seele im Leib
zukommen: Er belebt sie,
spornt sie zur Mission an, eint
sie in der Liebe. Er ist der
innere Lehrmeister, der im
Herzen des Menschen spricht,
ihm die Geheimnisse Gottes



enthüllt und ihn erkennen lässt,
was Gott wohlgefällt.

16.07.2023

Der Heilige Geist

In der Bibel wird der Heilige Geist
mit verschiedenen Namen
bezeichnet: Gabe, Herr, Geist Gottes,
Geist der Wahrheit, Paraklet (Tröster,
Beistand) usw. Jedes dieser Worte
sagt etwas aus über die Dritte Person
der Heiligsten Dreifaltigkeit. Er ist
„Gabe“, weil der Vater und der Sohn
ihn uns geben: Der Geist ist
gekommen, um in unseren Herzen
zu wohnen (Gal 4,6), und er kam, um
immer bei den Menschen zu bleiben.
Außerdem stammen von ihm alle
Gnaden und Gaben, deren größte das
ewige Leben in Gemeinschaft mit
den göttlichen Personen ist. In ihm



haben wir Zugang zum Vater durch
den Sohn.

Der Geist ist „Herr“ und „Geist
Gottes“. Das sind Namen, die in der
Heiligen Schrift nur Gott
zugeschrieben werden. Er ist also
Gott mit dem Vater und dem Sohn. Er
ist „Geist der Wahrheit“, weil er uns
alles lehrt, was Christus uns
offenbart hat; weil er die Kirche
führt und sie in der Wahrheit hält. Er
ist der „andere“ Paraklet, der von
Christus, dem ersten Beistand,
verheißen wurde. Es besteht
Gemeinschaft und Kontinuität
zwischen Christus und dem Heiligen
Geist.

Im nizäno-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis beten wir: „Ich
glaube an den Heiligen Geist, den
Herrn und Lebensspender, der vom
Vater und vom Sohn ausgeht, der mit
dem Vater und dem Sohn angebetet
und verherrlicht wird, der



gesprochen hat durch die
Propheten.“ Mit diesem Satz wollten
die Väter des I. Konzils von
Konstantinopel (381) einige der
biblischen Bezeichnungen für den
Geist anführen. Mit „Lebensspender“
bezogen sie sich auf die Gabe des
göttlichen Lebens, das Gott den
Menschen schenkt. Als „Herr“ und
Lebensspender ist er Gott, empfängt
dieselbe Anbetung wie die beiden
anderen göttlichen Personen und
empfängt sie zusammen mit ihnen.
Am Ende des Satzes wollten sie auf
die Sendung des Geistes hinweisen:
Er hat gesprochen durch die
Propheten. Die Propheten waren
jene Männer, die, vom Geist bewegt,
im Namen Gottes redeten. Das
Offenbarungswerk des Geistes in den
Propheten des Alten Testaments
gelangt zu seiner Fülle im Mysterium
Jesu Christi, dem endgültigen Wort
Gottes.



Es gibt viele Sinnbilder für den
Heiligen Geist: „das lebendige Wasser,
das aus dem durchbohrten Herzen
Christi quillt und den Durst der
Getauften stillt; die Salbung mit Öl,
die das sakramentales Zeichen der
Firmung ist; das Feuer, das alles
verwandelt, was es berührt; die
dunkle oder lichte Wolke, in der sich
die göttliche Herrlichkeit offenbart;
die Handauflegung, durch die uns der
Geist gespendet wird; und die Taube,
die bei der Taufe auf Christus
herabkommt und auf ihm
bleibt“ (Katechismus der Katholischen
Kirche. Kompendium, Nr. 139).

Die Sendung des Heiligen Geistes

Die Dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit wirkt vom Beginn des
Heilsgeschehens bis zu seiner
Vollendung mit dem Vater und dem
Sohn zusammen, hat sich aber erst in
den „letzten Zeiten“ – die durch die
Menschwerdung des Sohnes



eingeleitet wurden – geoffenbart. Der
Geist wurde uns gegeben, als Person
erkannt und angenommen (Vgl. 
Katechismus, Nr. 686). Durch das
Wirken des Geistes hat der Sohn
Gottes im Schoß der Jungfrau Maria
Fleisch angenommen. Der Geist hat
ihn von Anfang an gesalbt, weshalb
Jesus Christus vom Beginn seines
Menschseins an der Messias ist (vgl.
Lk 1,35). Jesus Christus offenbart den
Geist durch seine Lehre, indem er die
den Patriarchen gegebene
Verheißung erfüllt (vgl. Lk 4,18f),
und er schenkt ihn der werdenden
Kirche, indem er nach seiner
Auferstehung die Apostel (vgl. 
Kompendium, 143). Zu Pfingsten
wurde der Geist gesandt, um von da
an in der Kirche, dem mystischen
Leib Christi, zu bleiben, sie mit
seinen Gaben und durch seine
Gegenwart zu beleben und zu
führen. Er ist in ihr, wie er im
fleischgewordenen Wort war.
Deshalb sagt man auch, dass die



Kirche Tempel des Heiligen Geistes
ist.

Am Pfingsttag kam der Geist auf die
Apostel und die ersten Jünger herab
und machte durch äußere Zeichen
erkennbar, dass er die von Christus
gegründeten Kirche belebt. „Die
Sendung Christi und des Geistes wird
zur Sendung der Kirche. Diese
besteht darin, das Mysterium der
Gemeinschaft der Dreifaltigkeit zu
verkünden“ (Kompendium, 144). Der
Geist lässt die Welt in die „letzten
Zeiten“ eintreten, in die Zeit der
Kirche.

Die Belebung der Kirche durch den
Heiligen Geist garantiert, dass alles,
was Christus in den Tagen seines
irdischen Lebens bis zur
Himmelfahrt gesagt und gelehrt hat,
tiefer erfasst wird, immer lebendig
bleibt und ohne Verlust bewahrt
wird. Außerdem heiligt der Geist die
Kirche und die Gläubigen durch die



Feier und Spendung der Sakramente
und fährt immer fort, die Seelen zu
Gott zu führen.

„In der untrennbaren Dreifaltigkeit
sind der Sohn und der Heilige Geistes
zwar voneinander verschieden, aber
nicht voneinander getrennt. Vom
Anfang bis zum Ende der Zeit sendet
nämlich der Vater, wenn er seinen
Sohn sendet, auch seinen Geist, der
uns im Glauben mit Christus vereint,
damit wir als Kinder angenommen
werden und zu Gott Vater sagen
können (Röm 8,15). Der Geist ist
unsichtbar, aber wir erkennen ihn
durch sein Handeln, wenn er uns das
Wort offenbart und wenn er in der
Kirche wirkt“ (Kompendium, 137).

„Das machtvolle Kommen des
Heiligen Geistes am Pfingsttag war
kein isoliertes Geschehen. Es gibt
kaum eine Seite der
Apostelgeschichte, auf der nicht von
Ihm und seinem Wirken gesprochen



wird, welches Leben und Wandel der
urchristlichen Gemeinde leitet und
beseelt (…). Die tiefe Wirklichkeit, die
uns diese Texte der Heiligen Schrift
erschließen, ist nicht Erinnerung an
Vergangenes, nicht ein goldenes
Zeitalter der Kirche, das in der
Geschichte versunken ist. Diese
Wirklichkeit ist trotz der
Armseligkeiten und der Sünden eines
jeden von uns die Wirklichkeit der
Kirche heute und zu allen Zeiten“ (hl.
Josefmaria Escrivá, Christus
begegnen, Nr. 127 f.).

Sein Wirken in der Kirche

Der Heilige Geist wirkt immer mit
Christus, von Christus her, und
indem er die Christen mit Christus
gleichgestaltet. Sein Wirken vollzieht
sich in der Kirche durch die
Sakramente. In ihnen teilt Christus
seinen Geist den Gliedern seines
Leibes mit und bietet ihnen die
Gnade Gottes an, die dem Geist



gemäß Früchte des neuen Lebens
hervorbringt. Der Heilige Geist wirkt
auch, indem er einigen Christen zum
Wohl der ganzen Kirche besondere
Gnaden schenkt, und er ist der
Lehrer, der alle Christen an das
erinnert, was Christus offenbart hat
(Joh 14,25f). Christus und der Geist
sind „die beiden Hände Gottes“, die
beiden Sendungen, aus denen die
Kirche hervorgegangen ist (hl.
Irenäus von Lyon).

„Der Geist erbaut, beseelt und heiligt
die Kirche. Als Geist der Liebe gibt er
den Getauften die durch die Sünde
verlorene Ähnlichkeit mit Gott
zurück und lässt sie in Christus aus
dem Leben der Heiligen
Dreifaltigkeit leben. Er sendet sie, die
Wahrheit Christi zu bezeugen. Er
stimmt sie in ihren wechselseitigen
Aufgaben aufeinander ab, damit alle 
die Frucht des Geistes (Gal 5,22)
bringen“ (Kompendium, 145).



Wenn wir im Credo sagen „Ich
glaube an den Heiligen Geist, die
heilige katholische Kirche“, so
erklären wir, dass wir an den
Heiligen Geist glauben, der in der
Kirche wirkt, sie heiligt, sie nach dem
Maß Christi aufbaut und dazu
bewegt, die ihr anvertraute Sendung
zu verwirklichen. Auch wenn wir in
den Landessprachen scheinbar
sagen, dass sich der Glaubensakt auf
die Kirche bezieht, so ist das in der
lateinischen Fassung nicht der Fall.
Der Glaubensakt richtet sich auf Gott
und nicht auf die Werke Gottes. Die
Kirche ist Werk Gottes, und im Credo
bekennen wir, dass sie ein solches
Werk ist (vgl. Katechismus, 750).

Wir pflegen zu sagen, dass der
Heilige Geist gleichsam die Seele der
Kirche ist, weil er in ihr einige
Funktionen erfüllt, die die Seele im
Leib wahrnimmt: Er belebt sie,
spornt sie zur Mission an, eint sie in
der Liebe. Aber die Beziehung des



Heiligen Geistes zur Kirche ist nicht
eigentlich jene, die zwischen der
Seele und dem menschlichen Leib
besteht, die zusammen eine Person
bilden. Daher sagen wir nicht, dass
die Kirche eine Personifizierung oder
eine Inkarnation des Geistes ist.

Das Wirken des Heiligen Geistes in
der Kirche besteht auch in seinem
fortwährenden Einfluss in den
Seelen aller Christen. In der Tat wirkt
er nicht nur in den Sakramenten,
sondern lässt uns in Christus
wachsen, bis wir die Gestalt des
vollkommenen Menschen erreicht
haben. Er ist der innere Lehrmeister,
der im Herzen des Menschen spricht,
ihm die Geheimnisse Gottes enthüllt,
ihn erkennen lässt, was Gott
wohlgefällt, was sein göttlicher und
liebevoller Wille für jeden Einzelnen
ist. Der Geist lehrt uns, uns an Gott
zu wenden und mit ihm zu sprechen
(Röm 8,26), und er hilft uns, alles
vom Glauben her zu beurteilen.



Diese Gabe des Geistes hilft uns, die
Dinge, die Ereignisse, die Personen
und die inneren Regungen der Seele
danach einzuschätzen, ob sie uns
Gott näherbringen oder von ihm
trennen. Er lässt uns auch entdecken,
wie wir sie auf die Fülle ausrichten
können, die sie erreichen sollen, und
hilft uns so, am Aufbau des Reiches
Gottes mitzuarbeiten.

Das Wirken des Heiligen Geistes in
der Kirche ist daher sehr vielfältig.
Er wirkt in der Hierarchie, in den
Sakramenten, durch die nicht-
sakramentalen Gaben und im
Herzen jedes Christen, so dass er bis
ins Innerste des Leibes der Kirche
gelangt. Und er hat es darauf
abgesehen, alle Menschen mit
Christus zu verbinden, auf diese
Weise die Menschheit zu einen und
die Schöpfung zu jener Fülle zu
führen, zu der sie Gott bestimmt hat
(Röm 8,19-22). Da er so innig mit der
Sendung der Kirche verbunden ist



und in ihr wirkt, sagen wir
normalerweise nicht, dass die Kirche
an die Stelle der Sendung Christi und
des Geistes tritt oder diese steigert;
sie setzt vielmehr die Sendung
Christi fort und macht die beiden
göttlichen Sendungen gegenwärtig.

Aufgrund des Gesagten ist die Kirche
„Tempel des Heiligen Geistes“, weil
er im Leib der Kirche lebt und sie
durch das Wort Gottes, die
Sakramente, die Tugenden und
Charismen in der Liebe aufbaut. In
diesem Sinn sagte der heilige
Johannes Chrysostomos: „Wenn du
also Gott Vater anrufst, erinnere dich
daran, dass es der Geist gewesen ist,
der, weil er deine Seele bewegt hat,
dir dieses Gebet geschenkt hat. Wenn
der Heiligen Geist nicht wäre, gäbe
es in der Kirche kein Wort der
Weisheit oder der Wissenschaft (…).
Wenn der Heilige Geist nicht
gegenwärtig wäre, würde die Kirche
nicht existieren. Aber wenn die



Kirche existiert, dann ist es sicher,
dass der Heilige Geist nicht
fehlt“ (Sermones panegyrici in
solemnitates D. N. Jesu Christi, hom.
1, De Sancta Pentecoste, Nr. 3-4).

Da der wahre Tempel des Heiligen
Geistes Christus war (Joh 2,19-22),
weist dieses Bild auch darauf hin,
dass jeder Christ Kirche und Tempel
des Heiligen Geistes ist. Die
Charismen sind Gaben, die der Geist
jedem zum Wohl der Menschen und
besonders für den Aufbau der Kirche
gewährt. Den Hirten kommt es zu,
die Charismen zu unterscheiden und
zu bewerten (1 Thess 5,20-22) (vgl. 
Kompendium, 160).

Miguel de Salis

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
683-701; 731-741.



Katechismus der Katholischen Kirche.
Kompendium, 136-146.

Hl. Johannes Paul II., Katechese über
den Heiligen Geist (8.12.1989).

Franziskus, Generalaudienz,
17.3.2021.

Miguel de Salis

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/thema-14-der-heilige-geist-und-
sein-wirken-in-der-kirche/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/thema-14-der-heilige-geist-und-sein-wirken-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-14-der-heilige-geist-und-sein-wirken-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de-at/article/thema-14-der-heilige-geist-und-sein-wirken-in-der-kirche/

	Thema 14. Der Heilige Geist und sein Wirken in der Kirche

