
opusdei.org

Sind wir wirklich
frei?

In einem in „Las Provincias“ in
Valencia (Spanien) publizierten
Artikel gibt Pablo Cabellos
einen Überblick über die
Bedeutung der Freiheit aus
religiöser Sicht.

04.02.2007

Eine Antwort auf die Frage aus der
Überschrift zu diesen Zeilen ist
vielleicht gar nicht so leicht zu
geben. Aus anthropologischer Sicht
müsste man natürlich mit „Ja“
antworten, da die Freiheit ja die



größte Gabe der Person ist. Als Christ
muss ich sagen: es gibt die Freiheit.
Das ist aber nicht für alle ganz so
klar, weder bezüglich der Ausübung
durch jeden Menschen, noch in ihrer
Zielsetzung, denn wir sind uns nicht
alle darüber einig, was der Mensch
ist, noch über seine Herkunft und
seine Bestimmung. Aus politischer
Sicht könnte man antworten, dass
wir in einem demokratischen Staat
leben und daher frei sind. Das wird
wohl feststehen. Aber was müsste
man sagen, wenn wir die Freiheit in
ihrem tiefsten Sinn betrachten? Kann
es in einem totalitären Staat
Menschen mit einer
anspruchsvolleren Freiheit geben?

Bei einer Zustimmung zur letzten
Frage heißt das natürlich nicht, dass
eine Diktatur gut sei, es geht
vielmehr darum, daran zu denken,
dass Freiheit die Menschen reif
macht. Aus soziologischer Sicht
könnte man beispielsweise an



sinnvolle Einschränkungen durch die
Gesellschaft in der wir leben denken,
aber auch an weniger sinnvolle, oder
an sinnvolle Beschränkungen, die
übertreten werden oder aber nicht
existieren.

Viele haben die Freiheit aus der Sicht
des Glaubens zu lieben gelernt,
insbesondere durch das Neue
Testament. Es sei hinzugefügt, dass
man sich diesbezüglich mit Hilfe des
Lehramtes der Kirche und einiger
außergewöhnlicher Persönlichkeiten
- unter denen man Augustinus,
Thomas von Aquin, Josefmaria
Escrivá, Johannes Paul II und
Benedikt XVI anführen könnte –
zunehmend vertiefen kann.

Was hat es mit dem unruhigen
Herzen des heiligen Augustinus auf
sich? Geht es ihm nicht um die Suche
jenes Gutes, das frei macht und das
er aus seiner Liebe heraus bedauert,
so spät gefunden zu haben? Mit



seinen Studien über das ewige
Gesetz, das Naturgesetz und das
Gewissen verkörpert der heilige
Thomas das eifrige Streben nach der
Wahrheit, die freimacht. In seinen
Werken De Malo, De Veritate, Summa
Theologiae und vielen anderen, stellt
er seine machtvolle Intelligenz in
dessen Dienst. Und beim heiligen
Johannes Paul II überstrahlt diese
Wahrheit alle vorübergehenden
Modeerscheinungen, wenn er
feststellt: „Der gekreuzigte Christus
offenbart die authentische
Bedeutung von Wahrheit, er lebt sie
in Fülle, indem er sich ganz hingibt
und seine Schüler auffordert, an
seiner Freiheit teilzuhaben“.

Gegenüber jenen, die sich hinter
ihrer Freiheit verbarrikadieren, um
sie nicht oder in schlechter Weise zu
gebrauchen, zeigt Christus seinen
Sieg durch seine völlige, blutige
Lebenshingabe. Man verwirklicht die
Freiheit indem man sie gibt. Kardinal



Ratzinger hat sich ausführlich mit
der Freiheit befasst, hat aber am
bemerkenswerten Weltjugendtag
2005 ihre Tiefe ganz einfach in einem
Ereignis gesucht: im beim letzten
Abendmahl vorweggenommenen
Kreuz, das bei der Feier der heiligen
Messe erneuert wird. Christus
wandelt die Grausamkeit, mit der er
ans Kreuz geschlagen wird in Liebe,
die sich ganz verströmt. In
Schöpfung und Sünde schreibt er:
Die große Sünde des Menschen
besteht darin, „dass der Mensch
seine Geschöpflichkeit leugnen will,
weil er die damit verbundenen
Begrenzungen nicht akzeptieren
will“. Den Jugendlichen in Köln sagte
er, dass so ein Mensch nie frei sein
wird, denn „Freiheit heißt nicht das
Leben genießen und sich für absolut
autonom zu halten, sondern sich
nach der Wahrheit und dem Guten
zu richten, um so zu sich selbst zu
finden und wahrhaftig und gut zu
werden“.



Vom Gründer des Opus Dei stammen
folgende Worte: „Ganz besonders
darf er (der Christ), das Gut der
persönlichen Freiheit nicht aus dem
Auge verlieren. Nur wenn er die
individuelle Freiheit der anderen, die
immer zugleich auch persönliche
Verantwortung bedeutet, mit
menschlicher und christlicher
Redlichkeit zu verteidigen weiß, wird
er ebenso auch die eigene
verteidigen können“.

An anderer Stelle betont er, dass er
seine Liebe zur Freiheit nicht nur
predigt, sondern hinausschreit,
angesichts jener Kleinmütigen, die in
ihr eine Gefahr für den Glauben
sehen. Nur eine falsch verstandene
Freiheit könnte so wirken, eine
sogenannte Freiheit ohne jegliche
Zielsetzung, ohne objektive Normen
und ohne Verantwortlichkeit.

Aber er erinnert immer daran, dass
sich Jesus nicht aufdrängen will.



Deshalb übernimmt er es, das
Entsetzliche inhaltsleerer Worte
aufzuzeigen: „Freiheit“, in deren
Namen man in Ketten legt,
„Fortschritt“, der uns zur Barbarei
zurückführt und „Wissenschaft“, mit
der man die eigene Ignoranz
kaschiert.... verdorbene Ware in
neuer Verpackung (vgl. Die Spur des
Sämanns, 933). Sind wir frei, wenn
wir uns an der Wahrheit und am
Guten orientieren oder sind wir es
nur ein Bisschen? Das II Vatikanische
Konzil hat wieder darauf verwiesen,
dass wir verpflichtet sind, die
Wahrheit zu suchen und uns nach
ihr zu richten. Wir könnten uns
fragen, welches Gut wir suchen,
denn nach irgendetwas streben wir
doch. Ist es etwas, was die
Persönlichkeit stärkt, etwas das sie
überschreitet?

Nach bekannten Aussagen könnte
man von der unerträglichen
Leichtsinnigkeit gewisser



oberflächlicher oder gar frivoler
Freiheitsvorstellungen sprechen;
oder von solchen, die versklaven, die
– wie Thomas von Aquin sagt – den
Menschen für fremde Interessen
einspannen, seine Persönlichkeit
erniedrigen, seine Natur verletzen
und – christlich ausgedrückt – Gott
beleidigen sowie den Nächsten und
sich selbst verletzen. Man kann auch
von Versklavung durch die Sünde
sprechen, von Irrtum, Frivolität oder
missglücktem Leben. Aber auch bei
solchen Gegebenheiten hört das
Geschöpf nicht auf frei zu sein, weil
das nicht möglich ist, aber es lebt
eine krankhafte, gescheiterte
Freiheit, mit der man nicht weit
kommt. Laut Thomas von Aquin ist
man umso mehr Sklave, je mehr man
das Eigentliche (des Menschen)
einschränkt: die Vernunft, den
Willen und das rechte Herz.

Es braucht also große Anstrengungen
in der Erziehung, um die Wahrheit,



das Gute, die Schönheit, die Einheit
zu vermitteln, die uns inmitten der
gewöhnlichen Tätigkeiten zur
Ausübung der menschlichen
Tugenden führen: zu Wahrhaftigkeit,
Loyalität, Fleiß, Frohsinn, Mut,
Ausdauer, Stärke, Solidarität,
Gerechtigkeit, Nüchternheit,
Großzügigkeit, Klugheit, Demut,
Anstand, Ehrbarkeit,
Schamhaftigkeit, etc. – und, wenn
man Christ ist, zu den theologischen
Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe. So wird es gelingen nach den
Worten des heiligen Petrus zu leben:
„Handelt als Freie, aber nicht als
solche, die die Freiheit als
Deckmantel für das Böse nehmen“ (1 
Petr 2,16).

Pablo Cabellos in „Las
Provincias“, Valencia (Spanien)

Ismael Martínez Sánchez



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/sind-wir-wirklich-frei/
(02.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/sind-wir-wirklich-frei/
https://opusdei.org/de-at/article/sind-wir-wirklich-frei/

	Sind wir wirklich frei?

