opusdei.org

Schmerz und Leid in
der Botschaft des
seligen [heiligen]
Josemaria Escriva

Geschult durch ein christliches
Elternhaus, wo der hl.
Josefmaria am Beispiel seiner
Eltern erlebt hatte, wie man aus
Liebe zu Gott Schmerz und Leid
annimmt, ohne zu verbittern
oder zu verzweifeln, machte
ihm das Erlebnis der "Spuren
im Schnee" eindringlich Klar,
dafd ein Leben in der Nachfolge
Christi eine ausdauernde
Kreuzesnahe verlangt.



09.01.2002

Als Josemaria im Alter von 15 Jahren
an einem kalten Wintertag im
Schnee die Fuf3spuren eines
unbeschuhten Karmeliters
ausmachte, war ihm eines sofort
Klar: hier ist eine grofde Liebe zu Gott
im Spiel. Dieser Fufdabdruck und die
zugehorige Assoziation hinterliefden
eine tiefe Pragung in seinem jungen
Herzen. Man konnte sie als
Ausgangspunkt seiner eigenen
Lebensspur ansehen, die von da an
uber fast sechs Jahrzehnte kraft
einer alles iberwindenden Liebe zu
Gott vor Unannehmlichkeiten nicht
zuruckwich.

Geschult durch ein christliches
Elternhaus, wo er am Beispiel seiner
Eltern erlebt hatte, wie man aus
Liebe zu Gott Schmerz und Leid
annimmt, ohne zu verbittern oder zu



verzweifeln, machte ihm dieses
Erlebnis eindringlich klar, daf ein
Leben in der Nachfolge Christi eine
ausdauernde Kreuzesndhe verlangt.
Gut zehn Jahre spéater erfuhr er die
besondere Erwdhlung, Grunder des
Opus Dei zu sein. Dieser ganz
personlich und ausschliefdlich an ihn
ergangene Ruf Gottes forderte von
ihm wahrend seines ganzen Lebens
eine oft heroische
Leidensbereitschaft. Die nach seinem
Tode herausgegebenen Biographien,
die auf Zeitzeugenberichten sowie
Veroffentlichungen seiner
personlichen Aufzeichnungen
basieren, berichten in
eindrucksvoller Weise davon. Sein
ganz besonderes Verdienst ist es
jedoch, sozusagen den
»gewoOhnlichen Christen auf der
Strafde« den erlosenden Wert ihrer
kleinen und grofien Alltagsnote neu
erschlossen zu haben; eine Weisheit
aus dem Schatz der Kirche, die Gott
im zwanzigsten Jahrhundert



besonders durch das Opus Dei den
Menschen wieder besser zuganglich
machen wollte. Erweist sich doch die
Gottesndhe im Lebensalltag eher
selten in einer Begliickung wie auf
dem Berg Tabor, als tagtaglich im
Angebot der Kreuzesnéhe.

Die Dimension der Miterlosung

Escriva war es gegeben, besonders
tief zu verstehen, dafs die Menschen
die erlosende Kraft des Kreuzes
Christi vor allem in der liebevollen
Annahme der Widerwartigkeiten
ihres jeweiligen Alltags erfahren
konnen. So erhalt jede menschliche
Not eine miterlosende Dimension.
Schmerz und Hoffnungslosigkeit
verwandeln sich in das Fundament
einer tiefen Freude und
Heilszuversicht.

Es ist eine allgemeine Erfahrung, dafs
der Mensch im Rahmen seiner
beruflichen Arbeit sowie innerhalb
der Rolle, die er in Familie und



Gesellschaft zu ibernehmen hat,
neben Erfillung und Anerkennung
auch Mifderfolg, Enttduschung und
Schmerz erlebt. Ganz auf der
Negativseite des Erlebens liegen
Krankheit und Tod.

Viele personliche Zeugnisse
berichten davon, wie Escriva von
Leid Getroffenen neue Horizonte
eroffnete und ihnen half, durch den
Blick auf die iibernatiirliche
Dimension den eigentlichen und
tiefsten Sinn einer schweren
Situation zu erfassen.

Eltern eines behinderten Kindes zum
Beispiel oder erwachsenen
Behinderten selbst machte er klar,
dafd der Wert und die Wiirde eines
Menschen nicht in seiner dufderen
Ansehnlichkeit oder seiner
Geschicklichkeit und Intelligenz
liegen, sondern in der
Gottesebenbildlichkeit, die der
oberflachlichen Einschatzung des



allzu menschlichen Blicks verborgen
bleibt. Geradezu als erfrischend
empfindet man seinen in einem
Video aufgezeichneten Dialog mit
einer an den Rollstuhl gefesselten
Argentinierin, der er klarmacht, dafs
sie in einem ubernatirlichen Sinn
gar nicht gelahmt ist, sondern durch
ihr Gott liebendes Herz einen
weltweiten Aktionsradius hat, ob sie
nun ihre duflerste Hilfsbedurftigkeit
Gott aufopfert oder fir die Fruchte
seines priesterlichen Wirkens auf
einem anderen Kontinent betet.

Nicht von ungefahr war Maria
Ignacia Garcia Escobar — die erste
Frau, die Escriva als Mitglied in das
Opus Dei aufnahm - eine
Schwerstkranke, die an einer
unheilbaren Darmtuberkulose in
fortgeschrittenem Stadium litt. Die
Heiligung durch die berufliche
Arbeit, um die die Mitglieder des
Opus Dei sich tagtaglich bemihen,
war fur sie die Annahme der



Krankheit mit ihrer aussichtslosen
Prognose und den unangenehmsten
korperlichen Beschwerden. Diese
konnten damals mit den zur
Verfiigung stehenden medizinischen
Mitteln allenfalls geringfligig
gelindert werden.

Dank der geistlichen Ratschlage des
seligen Josemaria gelang es dieser
jungen Frau in zunehmendem Mafse,
ihre Qualen Gott zu schenken und sie
als Opferpreis fiir weitreichendes
apostolisches Wirken anderer zu
schatzen. Dies wiederum schenkte
ihr einen tiefen Frieden, denn es
machte ihr elendes Krankenlager
gleichsam zur Bohrinsel geistlicher
Energien fiir das gerade erst
entstandene Opus Dei.

Kurz vor ihrem Tode am Vorabend
des Festes Kreuzerhohung 1933
schrieb sie Uber sich selbst ins
Tagebuch, daf$ sie »trunken ist vor
Gliick«. Und Escriva fafdt in seinem



Aphorismenband »Im Feuer der
Schmiede« ihren Reifungsprozef3
durch das schwere Leid wie folgt
zusammen: »Die Kranke, der ich
geistlichen Beistand leistete — wie
grofs war ihre Liebe zum Willen
Gottes! Sie sah ihre lange,
schmerzhafte Krankheit — eine
weitverzweigte Krankheit: nichts an
ihr war heil — als Segen Gottes und
als Zeichen der Auserwdhlung. In
ihrer Demut meinte sie, sie habe nur
Strafe verdient; jedoch waren die
schrecklichen Schmerzen im ganzen
Korper keine Strafe, sondern Zeichen
der Barmherzigkeit. Wir
unterhielten uns tiiber den Tod und
uber den Himmel. Auch daruber,
was sie Jesus und der Muttergottes
sagen wurde ... und wie sie von dort
aus besser »arbeiten« konnte als hier
auf Erden ... Sie hatte den Zeitpunkt
ihres Todes Gott iiberlassen ... sagte
aber frohlich: wie schon, wenn es
noch heute ware! Sie betrachtete den
Tod mit der Freude eines Menschen,



der weif, dafs Sterben Heimgang
zum Vater ist.«1

Niemand weifs, wie vielen Kranken
der selige Josemaria auf dhnliche
Weise half, Verlassenheit und
Verzweiflung des Ausgeliefertseins
an eine unheilbare und qualvolle
Krankheit in die Freude der
bevorstehenden Gottesschau zu
verwandeln und nach einer
reuevollen Lebensbeichte die
krankheitsbedingten Schmerzen als
Gelegenheit zur Sihne dankbar
anzunehmen.

Seine langjahrigen durch den
schweren Diabetes mellitus
bedingten korperlichen
Beschwerden (Sehstorung,
Kopfschmerzen, kaum heilende
Wunden, Hunger und Durst zur
Unzeit) bejahte er als »Gebet des
Fleisches«, das seinen kithnen
apostolischen Planen ein sicheres
Fundament gab. So versetzte er seine



Zahnarzte in Erstaunen, wenn er sie
bei der Durchfiihrung der tiblichen
Torturen in seinem Mund auch nach
geraumer Zeit nicht abwies, oder
seine engsten Mitarbeiter, wenn
diese eher zufallig bei ihm sehr
schmerzhafte Wunden entdeckten,
die Grund genug gewesen waren,
seine intensive Arbeit fir einige Tage
zu unterbrechen.

Die Tapferkeit im Aushalten von
krankheitsbedingten Beschwerden
war nicht notgedrungene Folge eines
Fatalismus oder gar Mifstrauens in
die Wirksamkeit der Medizin. Jeder
chronisch Kranke kennt das mit den
Jahren zunehmende Maf$ an
Beschwerden, die nicht mehr
anhaltend und vollstandig gelindert
werden konnen. Es besteht dann die
Versuchung, eine verzweifelte
Odyssee durch die Heilmethoden der
Medizin anzutreten und mit jedem
neuen MifSerfolg zum Leidwesen
seiner ratlosen Angehorigen eine



immer noch vorwurfsvollere
Leidensmiene aufzusetzen.

Wie wohltuend ist es dagegen, einem
Menschen mit chronischem Leiden -
wie es fur fast alle dlteren Menschen
in irgendeiner Form zutrifft — zu
begegnen, der seinen
unvermeidbaren Schmerz sozusagen
ubernatiirlich verinnerlicht, eben
Gott geschenkt hat. Er weifs dann um
seine Kostbarkeit als Miterloser, und
sein tiefes Gliick ist manchmal auf
seinem Gesicht abzulesen.

Die Kranken sind »ER«

Es kommt immer wieder vor, dafs
selbst engste Angehorige und auch
von Berufs wegen Pflegende
angesichts eines Schwerkranken
Hilflosigkeit oder gar Abscheu
befillt. Hier lohnt es sich, einmal
Escrivas Eifer, ja geradezu Sehnsucht
nach Umgang mit Schwerstkranken
zu betrachten. Sie war so grof3, dafd
er sogar in den Jahren vor Ausbruch



des spanischen Burgerkrieges, als es
fir einen Priester immer schwieriger
und gefahrlicher wurde, 6ffentlich
bekannt als Seelsorger tatig zu sein,
kein Risiko scheute (Ansteckung,
Beschimpfung, Lebensbedrohung)
und keinen Einsatz (grofSe
Entfernung, Zeitmangel), um immer
wieder neue Moglichkeiten zu
finden, Schwerkranken an Leib und
Seele zu dienen.

Diese Sehnsucht nach Umgang mit
den Kranken, Verlassenen und
Armsten hatte bei ihm drei Wurzeln:

Zum einen bedeutete es fiir ihn eine
direkte Nachahmung des liebevollen
Umgangs Christi mit den Kranken,
die ihm bei seinem 6ffentlichen
Wirken begegneten, also intensivste
Nachstenliebe nach dem Vorbild des
Herrn. Jahre spéater schrieb er: »Du
sagtest mir, im Leben Jesu gebe es
Szenen, die dich besonders ergreifen:
so wenn Er mit leidenden Menschen



zusammentrifft ... Wenn Er den an
Leib und Seele Geschundenen
Frieden und Genesung bringt ... Es
sei ergreifend zu sehen, wie Er den
Aussatz heilt, das Augenlicht
wiederschenkt, den Gelahmten am
Teich gesund macht, den armen
Teufel, den alle vergessen haben ...
Er erscheint dir dann so ganz und
gar menschlich, so nah! Ja, Er ist es,
denn Er bleibt immer derselbe wie
damals.«2

Zum zweiten sah Escriva in den
Kranken Christus selbst, der
unsagbar leidet. »Fiir einen in Thn
verliebten Menschen sind die Kinder
und die Kranken wirklich Er.«3
Dadurch wurde seine Nachstenliebe
jedoch nicht etwa aufgehoben,
sondern gleichsam »verdoppelt« in
Gottes- und Nachstenliebe zugleich.
Wo andere sich vielleicht voll Ekel
oder aus Gleichgiltigkeit abwenden,
sah er beim leidenden Menschen —
Kraft seiner Beschaulichkeit — in das



Antlitz seines geliebten Herrn. So fiel
es ihm nicht schwer, sich zu den
niedrigsten Diensten zu iberwinden,
und fihlte sich seinerseits durch die
Begliickung der Gottesndhe von den
Kranken reich beschenkt. Er erfuhr
hierdurch dankbar eine Starkung
und Erbauung seines inneren
Lebens, wie er es fir die Erfullung
der grofsen Aufgaben, die Gott ihm
mit der Griundung des Opus Dei
aufgetragen hatte, dringend
brauchte.

Die dritte Wurzel seiner Sehnsucht
nach Umgang mit Kranken und
Leidenden war sein Wissen um die
ubernatiirlichen Friichte eines aus
Liebe zu Gott angenommenen
Leidens fiir den Leidenden selbst
und fir alle Anliegen, die dieser zu
den seinen macht. Diese Sicht des
Schmerzes wurde fiir viele, die sich
seiner geistlichen Fihrung
anvertrauten, bei aller menschlichen
Not zur Quelle eines tiefen inneren



Friedens. Ja es waren nicht etwa
leere Phrasen, sondern gehaltvollster
Trost, wenn er einigen Kranken
angesichts einer Verschlimmerung
ihrer Leiden diese
Zusammenfassung seiner
priesterlichen Erkenntnisse im
Umgang mit Leidenden quasi als
Gebet vorsprach: »Gesegnet sei der
Schmerz. — Geliebt sei der Schmerz. -
Geheiligt sei der Schmerz ...
Verherrlicht sei der Schmerz!«4 Er
konnte Menschen zu diesem Grad
der inneren Reife fiihren, weil er
selbst darin getlibt war, so mit Leid
umzugehen.

Gott lohnt reichlicher als wir es
uns vorstellen konnen.

Bis zu seinem zwolften Geburtstag
waren seine drei jungeren
Schwestern bereits gestorben. Ein
Jahr spater machte das Geschéft
seines Vaters bankrott und litt die
Familie alle Schmach und



Entbehrungen eines gravierenden
sozialen Abstiegs. Wenige Monate
vor seiner Priesterweihe starb
unerwartet sein Vater. Neben dem
schmerzlichen Verlust sah sich der
selige Josemaria nun auch vor der
Pflicht, zusatzlich zu seinen kargen
Einkuinften aus seiner priesterlichen
Tatigkeit tiber Jahre noch mehr Geld
zu verdienen, um seine Mutter und
die anderen beiden Geschwister
finanziell iber Wasser zu halten.

Riuickblickend bezeichnete er diese
Leiden seiner Kindheit und Jugend
als Vorbereitung auf seine spatere
Lebensaufgabe. »Um meinetwillen
haben die, die um mich waren, viel
leiden mussen. Katastrophen habe
ich nicht verursacht, aber um mich,
den Nagel, zu schmieden, schlug der
Herr — verzeihe mir, Herr — einmal
auf ihn und hundertmal auf das
Hufeisen. So habe ich meinen Vater
gleich einem Hiob leiden sehen, und
doch war er dabei innerlich froh und



zeigte seinen Schmerz niemals nach
aufien. Der Starkmut, den ich da sah,
ist fiur mich eine Schule gewesen,
denn spater sollte ich selbst erleben,
wie der Boden unter mir wankte und
der Himmel iber mir
zusammenstirzte, als wirde ich
zwischen zwei Eisenplatten
zerdruckt.«5

Die Erkenntnis, dafs seine Eltern und
Geschwister — in spdteren Jahren
auch weiterhin - seinetwegen viel zu
leiden hatten, war fir ihn sehr
schmerzlich. Er erging sich aber
nicht in Selbstvorwiirfen, ihnen
dieses mit seinen menschlichen
Mitteln in keiner Weise vergelten zu
konnen. Er traute ihnen vielmehr die
Grofse zu, ebenfalls aus Liebe zu Gott
viel leiden zu konnen, und vertraute
fest darauf, daf$ Gott selbst es ihnen
reichlich lohnen werde. So konnte er
sie immer wieder um Hilfe bitten
oder flr seine Angehorigen eher
unangenehme Entscheidungen



treffen, wenn zum Beispiel die
Entwicklung des Opus Dei dies
erforderlich machte.

Ein tapferes Kind

»Du willst es Herr? Dann will ich es
auch!«6 war sein schlichtes Gebet bei
Widerwartigkeiten aller Art. Oft kam
es ihm spontan uber die Lippen, weil
er es gewohnt war, den Herrn an
seiner Seite zu wissen, der wie ein
guter Vater fir sein Kind zwar
unangenehmes, nie aber schadliches
zulafst.

Gelegentlich mufdte er sich zu diesem
»fiat« mit aller Kraft durchringen,
wie etwa, wenn er den Tod eines
geliebten Menschen beweinte oder
wenn er verleumdet oder nicht
verstanden wurde. Menschlich wie
vernichtet vor Enttduschung nahm
er stets Zuflucht zum Herrn im
Tabernakel. »Herr, wenn du meine
Ehre nicht brauchst, wozu will ich sie
dann haben?«7 betete er einmal in



einem Moment drohender
Verzweiflung. Und bestarkt im
Bewufstsein, dafs die Liebe und
Zuneigung seines Vaters Gott ihm nie
fehlen werden und kostbarer sind als
alle Wertschatzung von Menschen,
konnte er sich wieder froh auf seine
Arbeit konzentrieren und seinen
Widersachern ohne Vorbehalt
begegnen.

Die innere Einsamkeit mitten unter
Familienangehorigen ist heute ein
verbreitetes Leidensphdnomen.
Egoismen in Form von Profitgier,
Gleichgultigkeit und Genufdsucht
bauen psychische Barrieren auf, die
eine personale Begegnung nicht
mehr zulassen. Unverstandnis und
Ablehnung bei der kleinsten
Schwierigkeit sind oft die Folge. Im
Berufs- und Gesellschaftsleben
konnen sogar Weitsicht und
Tuchtigkeit eines Menschen zu seiner
Isolierung fihren, wenn Kleinmut
und Mifdgunst seine Mitarbeiter



gefangenhalten. Wem dann Gott ein
Du ist, mit dem er in einem
lebendigen Dialog steht, der ist nie
wirklich einsam. Er lernt Christus
auch hier nachzuahmen, zu dessen
Erlosungsvollzug auch die bittere
Einsamkeit von Golgotha gehorte.

Viele Menschen, die Escrivas
Gottesndhe spurten, baten ihn in
einer schweren Lebenssituation um
trostenden Rat. So zum Beispiel die
Eltern eines Kleinkindes, das
unerwartet gestorben war, oder ein
Mann, der seine Angehorigen bei
einem Autounfall verloren hatte.
Escrivas Antworten gaben wirklich
Trost und Perspektive, weil er nicht —
wie oft iiblich — mit billigen
Ersatzangeboten vom Schmerz
ablenkte, sondern seine eigene
erprobte Tapferkeit in ahnlichen
Situationen, seine Liebe zur
betroffenen Person und sein
unerschiutterliches Gottvertrauen in
seinen Worten spurbar wurden.



»Gott ist nicht wie ein Jager, der auf
ein Stuck Wild ansitzt, um es bei der
geringsten Unachtsamkeit zur
Strecke zu bringen. Gott ist wie ein
Gértner, der die Blumen pflegt, sie
begiefst, sie beschiitzt, und Er pfliickt
sie erst dann, wenn sie am schonsten
sind, kraftig und Uppig. Gott nimmt
die Seelen zu sich, wenn sie reif
sind.«8

Schmerz und Leid sind keine Strafe
Gottes, sondern eine Einladung, auf
intensivere Weise mit ihm
verbunden zu sein. »Wenn du einmal
das Kreuz ganz nahe spirst,
erschrick nicht und gib nicht auf: es
ist eine Liebkosung des Herrn.
Merkst du nicht, wie im
zwischenmenschlichen Bereich
dasselbe passiert? Wenn zwei
Menschen sich lieben, sind die
Freuden und Leiden des einen auch
die des anderen. Genauso wird ohne
Zweifel Christus dir sehr nahe sein,



wenn du das Kreuz wirklich auf dich
nimmst.«9

Die Mannesreife der
Gotteskindschaft

Die unerschiitterliche Uberzeugung,
dafd Gott ein giitiger Vater ist, der nie
enttauscht, wurzelte bei ihm jedoch
nicht in rein theoretischen,
geschweige denn stifslichen
Uberlegungen iiber das Jesuskind.
Sie wurde ihm vielmehr zusammen
mit dem Grundungscharisma des
Opus Dei ins Herz gegeben, als
Fundament von dessen Spiritualitat.
Gefestigt wurde dieses Bewufdtsein
der Gotteskindschaft gerade in einer
Zeit grofster Widerwértigkeiten und
innerster Not. Im April 1963 dufierte
er sich hierzu in einer Betrachtung.
»Als der Herr mir jene Schlage
versetzte, damals im Jahr 1931 etwa,
da verstand ich es nicht. Und
plotzlich inmitten jener tibergrofden
Bitternis, diese Worte: Du bist mein



Sohn (Ps 2,7), du bist Christus. Und
ich konnte nur antworten: Abba,
Pater!; Abba, Pater!; Abba!, Abba!,
Abba! ... Du hast bewirkt, Herr, dafs
ich verstehe, dafs das Kreuz besitzen
bedeutet, das Gliick zu finden, die
Freude. Und der Grund - ich sehe es
deutlicher denn je —ist dieser: das
Kreuz besitzen heif$t einswerden mit
Christus, heifst Christus sein und
deshalb Sohn Gottes.«10

Escriva sieht die christliche Identitat
in dem Bewufstsein, ein reifer Sohn
Gottes zu sein, der sich in seinem
jeweiligen Lebensumfeld
daranmacht, wie Christus zu
handeln. Das fuhrt zwangslaufig zur
Begegnung mit dem Kreuz. Vielleicht
gereift durch jahrelanges Bemuhen
um opferwillige Annahme duferer
Widerwartigkeiten, wird ein Mensch
schliefdlich fahig, das Kreuz auch in
seinem Innersten zuzulassen, ja
wirklich zu umarmen. Dies betrifft
vor allem die Konfrontation mit den



Schwéachen und Grenzen der eigenen
Person, wie auch die Erkenntnis der
Notwendigkeit, sich in dem einen
oder anderen Punkt seiner eigensten
Wesensart grundlegend zu dndern.

Der Lebensentwurf eines jungen
Menschen ist iblicherweise gepragt
von den zu erwartenden Erfolgen:
eine steile berufliche Karriere, deren
erste Stufen oft auch fast miithelos
erklommen werden; vielleicht auch
eine gluckliche Ehe mit dem
sorgfaltig ausgesuchten idealen
Partner sowie einer angemessenen
Zahl von »Musterkindern« zum
vorgesehenen Termin; alles
eingebettet in materielle Sicherheit
und nie endende Gesundheit. Wie oft
bleibt diese Planung jih stecken, weil
die eigenen Fahigkeiten fur die
angestrebte Karriere doch nicht
reichen und andere eben besser sind;
wird die Ehe zum Problem, weil die
eigene Anpassungsfahigkeit doch
enge Grenzen hat und die



blankliegenden Nerven den Rausch
der ersten Verliebtheit langst ersetzt
haben; fihlt man sich durch die
aufmupfigen Kinder eher blamiert
und erbarmungslos kritisiert als
geehrt. Bel mit zunehmendem Alter
nachlassenden Kraften und Chancen
sieht man sich wie in einer Sackgasse
des Lebens: raus geht es nur mit dem
Riuckwartsgang der Demut, die
alleine einem hilft, die eigenen
Unzulanglichkeiten einzugestehen
und sie als Kreuz zu erkennen und
zu bejahen. Mit dem so neu
gewonnenen inneren Frieden
erwachst die Kraft zu einem noch
weitergehenderen Schritt der
Anndherung an das Kreuz: der
Bereitschaft und dem geduldigen
Versuch, sich grundlegend zu
andern, sich »entkernen« zu lassen.
Was uns selbst vielleicht
jahrzehntelang geliebte und
selbstverstandliche Lebensart
gewesen ist, wird nun - da als
storend oder falsch erkannt —



umgekrempelt, ausgerissen wie der
Inhalt eines
renovierungsbedurftigen Altbaus.
»Wie deutlich wird es doch zu
bestimmten Zeiten, dafs der Herr
mehr von mir erbittet.«11

Und in der Tat: es hilft keine
Fassadenrenovierung, wenn ein
marodes Haus wieder wirklich
brauchbar sein soll. Bei einer so
grundlegenden Renovierung hat man
zeitweise den Eindruck, dafd nun
alles kaputt ist, gar nichts mehr tragt.
Ein Mensch in dieser Phase der
inneren Erneuerung kann sich vollig
haltlos, wie vernichtet fithlen, wenn
er nicht Freunde oder Angehorige
hat, die durch ihre Zuneigung die
notige Warme vermitteln, die hilft,
die Angst zu iberwinden. Es ist aber
auch die Chance, in dieser aufSersten
Nacktheit das Kreuz Christ zu
umarmen und dem Herrn den
Ausgang der Renovierung ganz zu
uberlassen. »Ich tauge nichts, ich



habe nichts, ich bin nichts ... Du aber
hast das Kreuz bestiegen, damit ich
mir deine unendlichen Verdienste zu
eigen machen kann ... Dann werfe
ich einen scheuen Blick auf mein
Leben und sage: O Gott, dies ist eine
dunkle Nacht! Nur dann und wann
ein Licht. Weil deine Barmherzigkeit
grofs ist und meine Antwort so
jammerlich ... Das alles bringe ich dir
dar, Herr, denn etwas anderes habe
ich nicht.«12

Frohen Herzens kein Tag ohne
Kreuz

Viele Jahre lang schrieb der selige
Josemaria zu Beginn eines neuen
Jahres sozusagen als Leitmotiv in
sein Direktorium: »In laetitia nulla
dies sine cruce!« Frohen Herzens
kein Tag ohne Kreuz! Das war kein
krampfhafter Vorsatz, sondern eine
Grundhaltung, die immer wieder
zum Tragen kam. Die Aufforderung
Christi, sich selbst zu verleugnen und



taglich sein Kreuz auf sich zu
nehmen (Lk 9,23), ist keine
Aufforderung zu Bedruckung und
Traurigkeit. Es ist eine Einladung,
das Abenteuer des eigenen Lebens
bewuf$t mit Gott an seiner Seite zu
wagen, und so die unvermeidlichen
Schwierigkeiten als das Kreuz auf
sich zu nehmen, das zur Freude der
Auferstehung fihrt. Wer aus dem
Wunsch der Christusnachfolge
heraus Art und Ausmafs seiner
Widerwartigkeiten Gott ganz
uberlafst, lebt unverkrampft; er ist
nicht trotz seiner Leiden froh,
sondern in ihnen. »Sich dem Willen
Gottes ohne Vorbehalte
anheimgeben, bringt zwangslaufig
Frieden und Freude, das Gliick des
Kreuzes. Dann stellt man fest, dafs
das Joch Christi sanft und seine
Biirde leicht ist.«13 Je grofier die
Schwierigkeiten, desto mehr wird
Gott helfen, und je tiefer der
Schmerz, desto grofler die
Empfanglichkeit eines Menschen fir



die innigste Vertrautheit mit Gott.
»Wenn wir die Widerwartigkeiten
und den physischen oder seelischen
Schmerz nicht blofs erdulden,
sondern lieben und als Sithne fiir
unsere eigenen Stinden und fur die
Stinden aller Menschen Gott
darbringen, dann — ich versichere es
euch — bedricken uns die Schmerzen
nicht mehr ... Freiwillig das zu sein,
was Simon von Cyrene war, dem
zerschundenen Leib des
Schmerzensmannes nahe — das ist
fur eine Seele, die liebt, kein Ungluick,
denn das gibt uns die GewifSheit, dafs
Gott nahe ist und uns mit dieser
Auserwahlung segnet.«14

Ein frohes Herz bleibt trotz eigener
Bedrangnis offen und frei fir die
Probleme der Mitmenschen. Wie
traurig, wenn jemand an seinem
Leid offensichtlich zu zerbrechen
droht; er ist wie gefesselt und kann
nur noch um sich selbst kreisen. Er
ist auch nicht mehr belastbar fiir die



eigentlichen Aufgaben seines Lebens,
ganz zu schweigen von der Hilfe, die
seine Freunde und Angehorigen
eigentlich auch in ihren Noten von
ihm erwarten durften.

Eine angenehme Frucht der
Gottesndhe in den
Widerwaértigkeiten ist der Humor. Er
nimmt Leid und Entbehrungen
Bitterkeit und Schwere und macht
sie so auch fiir unsere mitleidenden
Freunde ertraglicher. Wer etwa eine
Behinderung oder einen Verlust
wirklich Gott geschenkt hat, der
kann selbst herzhaft Giber die
moglichen Folgen lachen und so
seinen Mitmenschen einiges an
Bedruckung und Peinlichkeit
ersparen. In einer Zeit besonderer
Erschopfung auf Grund der vielen
Arbeit nahm der selige Josemaria -
statt sich zu bedauern - sich selbst
auf den Arm, indem er sich immer
wieder mehr Schlaf versprach, den
er dann aber doch nicht bekam.



»WIif3t ihr, was ich eine Zeitlang tat,
als ich so erschopft war, dafd ich
kaum einschlafen konnte? Morgens,
beim Aufstehen, sagte ich zu mir, vor
dem Essen wirst du dich etwas
hinlegen. Und wenn ich aus dem
Haus ging, mein Arbeitsprogramm
fur den Tag vor Augen, fligte ich
hinzu: Josemaria, ich habe dich
wieder einmal betrogen.«15

Das Training der kleinen Kreuze
des Alltags

Zum Gluck ereilt uns nicht taglich ein
Schicksalsschlag, und es wird auch
nicht von uns erwartet, dafs wir
unseren Charakter im Hauruck-
Verfahren bessern. Aber um ein
einschneidendes Ereignis im
gegebenen Augenblick als Kreuz
annehmen zu konnen, bedarf es
eines langjahrigen Trainings im
Kleinen. Wir haben einen Hang zum
Angenehmen, alle Sinne rufen nach
Befriedigung; »Genuf sofort« ist die



Maxime des Zeitgeistes. Nicht selten
prallen wir auf die Anspriiche
unserer Mitmenschen und geraten
wegen einer Kleinigkeit mit ihnen in
einen trennenden Konflikt. Die
Enttduschung uber unerfillte
Erwartungen fiihrt zu Beleidigtsein
und Ruckzug, ja auch versteckter
Rache. »Wir Christen sollten uns ein
fur allemal vor Augen halten: wir
sind Christus nicht nah, wenn wir es
nicht fertighringen, auf dieses ganze
Knduel unserer Launen, unserer
Eitelkeit, unseres Wohlergehens,
unserer Interessen spontan zu
verzichten ... Doch gib nicht der
Vorstellung in dir Raum, du wérest
dann zu einem glicklosen Dasein
verurteilt; denn dein Gliick wird
recht armselig sein, wenn du nicht
Selbstiberwindung lernst und dich
von deinen Leidenschaften und
Launen tyrannisieren laf3t, statt
aufrecht das Kreuz zu tragen.«16



Wie wohltuend ist das
Zusammenleben mit einem
Menschen, der es versteht, die
kleinen Widerwartigkeiten und
unerfillten Wiinsche Gott zu
schenken, statt schlecht gelaunt mit
Sticheleien und Vorwtirfen seinen
Mitmenschen das Leben schwer zu
machen. »Die treffende Bemerkung
und der Witz, die du dir verkneifst;
das freundliche Lacheln fiir einen,
der dich stort; das Schweigen
gegenuber ungerechten Vorwiurfen;
wohlwollendes Verhalten gegentuber
zudringlichen Menschen und
solchen, die ungelegen kommen,;
Nachsicht mit den lastigen
Angewohnheiten derjenigen, mit
denen du taglich zu tun hast und die
dir auf die Nerven fallen ...«17

Zu besonderer Empfindlichkeit
neigen wir, wenn wir auch nur leicht
erkrankt sind: wir suchen Mitleid
und Zuwendung, erwarten
Ausnahmeregelungen oder



verweigern die Arbeit. Dadurch
uberfordern wir oft unsere
Angehorigen und Kollegen und
verpassen eine Gelegenheit, das
Kreuz im Kleinen zu tragen. »Wenn
du ein armes Holzkreuz siehst,
einsam, erbarmlich, wertlos und
ohne Gekreuzigten, dann wisse, daf3
dieses Kreuz dein Kreuz ist: das
Kreuz jeden Tages, verborgen, ohne
Glanz und ohne Trost. Es wartet auf
seinen Gekreuzigten. Dieser
Gekreuzigte mufdt du sein.«18

Der selige Josemaria warnte vor
»falschen« Kreuzen, das heifdt rein
subjektiven Sorgen und Problemen,
die manchmal unser Egoismus
konstruiert und von denen wir im
Grunde gar nicht loskommen wollen.
»Im Alltagsleben missen wir viel von
uns fordern, damit wir uns nicht bei
falschen Sorgen und kinstlichen
Bedirfnissen aufhalten, die wir
selbst erfinden; sie stammen meist
aus Einbildung, Launenhaftigkeit,



Bequemlichkeit und aus der Tragheit
des Geistes.«19

Die Seligkeit zu lieben

»Es ist seliger zu leiden, als nicht zu
lieben«, heifdt es im Traktat von Josef
Pieper uber die Liebe. Diese Art von
Seligkeit ist dem oberflachlich nach
Glick suchenden Menschen nicht
zuganglich; deshalb ist er standig auf
der Flucht vor dem Leid, das ihn
jedoch immer wieder einholt. Wer
wirklich liebt, leidet, aber ohne zu
verzweifeln. »Gelegentlich spricht
man von der Liebe, als ob sie nur ein
Drang zur Befriedigung oder ein
blofses Mittel zur egoistischen
Erganzung des eigenen Ichs wére;
aber das ist falsch. Wahre Liebe ist
ein Herausgehen aus sich selbst, ist
Hingabe seiner selbst. Liebe bringt
Freude, eine Freude aber, deren
Wurzeln die Form des Kreuzes
haben.«20 Das gilt fir die Liebe zu
einem Menschen genauso wie fur die



Liebe zu Gott. »Auf dieser Erde sind
Leid und Liebe untrennbar; in
diesem Leben muf$ man mit dem
Kreuz rechnen. Wer nicht mit dem
Kreuz rechnet, ist kein Christ. Wer
nicht mit dem Kreuz rechnet, wird
ihm trotzdem begegnen und wird
aufderdem im Kreuz die
Verzweiflung finden. Wenn ihr mit
dem Kreuz rechnet, mit Jesus
Christus am Kreuz, konnt ihr sicher
sein, dafs ihr in den héartesten
Situationen, die kommen konnen,
nicht allein seid, daf3 ihr gliicklich,
sicher und stark sein werdet ... Den
Leuten erscheint alles ibermafig
schwer, wenn Dinge kommen, die
nicht gut sind. Fur uns, die wir mit
Jesus Christus vertraut sind, unserem
Herrn und unserer Liebe, gibt es
keine Widerwartigkeiten und keine
schlechten Ereignisse: omnia in
bonum!«21 Denen, die Gott lieben,
gereicht alles zum Guten. Die
Erlosung durch Christus findet ihre
Vollendung am Kreuz. Wer sein



ganzes Leben lang versucht, sein
Alltagsleiden mit dem Leiden Christi
zu verbinden, kann ohne Furcht
sterben, denn er hat Gott - so gut er
konnte — immer geliebt.

Kaum jemand wurde bei seinem Tod
weltweit von so vielen Menschen
aufrichtig beweint wie der selige
Josemaria. Es war der Schmerz der
Dankbarkeit, von ihm die tiefste
Dimension der Liebe gelernt zu
haben.

Anmerkungen

1 Im Feuer der Schmiede, 1034.
2 Die Spur des Sdmanns, 233.

3 Der Weg, 419.

4 Der Weg, 208.

5 Zit. bei Salvador Bernal, Msgr.
Josemaria Escriva de Balaguer.
Aufzeichnungen tUber den Griinder
des Opus Dei, Koln 1978, S. 32.



6 Der Weg, 762.
7 Zit. bei S. Bernal, a.a.0., S. 269.
8 Informationsblatt Nr. 1, S. 5.

9 Zit. bei Javier Echevarria, Memoria
del beato Josemaria Escriva, Madrid
2000, S. 216.

10 Betrachtung, April 1963
11 Im Feuer der Schmiede, 288.

12 Der Kreuzweg, 13. Station,
Betrachtungspunkt 5.

13 Der Weg, 758.

14 Freunde Gottes, 132.

15 Zit. bei S. Bernal, a.a.0., S.120.
16 Freunde Gottes, 129.

17 Der Weg, 173.

18 Der Weg, 178.



19 Freunde Gottes, 125.
20 Christus begegnen, 43.
21 Betrachtung, Dezember 1969.

Artikel aus dem Band "Josemaria
Escriva - Profile einer
Griindergestalt" (Hrsg. César
Ortiz), Koln, Adamas 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/schmerz-und-leid-in-der-
botschaft-des-seligen-heiligen-
josemaria-escriva/ (19.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-at/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-at/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-at/article/schmerz-und-leid-in-der-botschaft-des-seligen-heiligen-josemaria-escriva/

	Schmerz und Leid in der Botschaft des seligen [heiligen] Josemaría Escrivá

