
opusdei.org

Pastoralbrief des
Prälaten (16.
Februar 2023)

In seinen Zeilen lädt uns Msgr.
Fernando Ocáriz dazu ein, über
einige Haltungen und
Erscheinungsformen
nachzudenken, in denen die
Brüderlichkeit zum Ausdruck
kommt.

16.02.2023

Hier können Sie den Brief als Pdf-
Datei herunterladen



PDF ► Brief des Prälaten über die
Brüderlichkeit (16. Februar 2023)

Gott schütze Euch, meine lieben
Töchter und Söhne!

1. Mit diesem Brief möchte ich euch
einladen, mit mir zusammen einige
Aspekte zu erwägen, die in den
Worten des Herrn enthalten sind, die
wir so oft betrachtet haben: „Das ist
mein Gebot, dass ihr einander liebt,
so wie ich euch geliebt habe“ (Joh
15,12).

Jesus hat uns bis zum Äußersten
geliebt, bis zur Hingabe seines
Lebens für alle und für jeden
einzelnen. Wir wissen das, und wir
wollen es bejahen mit einem noch
lebendigeren und tatkräftigeren
Glauben, um den wir ihn wie die
Apostel bitten: „Stärke unseren
Glauben“ (Lk 17,5). So werden wir

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Brief%20Br%C3%BCderlichkeit-US20230215203429957634.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Brief%20Br%C3%BCderlichkeit-US20230215203429957634.pdf


mit dem heiligen Johannes in voller
Überzeugung sagen können: „Wir
haben die Liebe, die Gott zu uns hat,
erkannt und gläubig
angenommen“ (1 Joh 4,16).

„Gott ist Liebe“ (1 Joh 4,8), und er
beruft uns zur Liebe: „Das ist unsere
höchste Berufung, unsere Berufung
schlechthin. Und mit ihr ist auch die
Freude der christlichen Hoffnung
verbunden. Wer liebt, hat die Freude
der Hoffnung, der großen Liebe
begegnen zu können: dem Herrn.“1

Unsere übernatürliche Liebe zu Gott
ist Antwort auf diese göttliche Liebe
zu allen und zu jedem einzelnen. Der
Herr selbst hat sie als Vorbild und
Horizont unserer Liebe zum
Nächsten hingestellt. Die Liebe zu
Gott und die Liebe zu den anderen
sind so eng miteinander verbunden,
„dass in einem Akt der
Brüderlichkeit der Kopf und das
Herz oftmals nicht unterscheiden



können, ob es sich um einen Dienst
handelt, den wir Gott oder den wir
den Brüdern leisten. Denn in diesem
letzten Fall tun wir nichts anderes,
als Gott zweimal zu lieben.“2

2. So entscheidend ist in unserem
Leben die Liebe zu den anderen, dass
„wir wissen, dass wir aus dem Tod in
das Leben hinübergegangen sind,
weil wir die Brüder lieben“ (1 Joh
3,14). Die Liebe entfaltet sich auf
vielerlei Weisen und umfängt die
ganze Welt. Niemand darf uns
gleichgültig sein, denn „jeder von
uns ist Frucht eines Gedankens
Gottes. Jeder ist gewollt, jeder ist
geliebt, jeder ist gebraucht.“3

Ich möchte, dass wir in diesen Zeilen
über einige besonders wichtige
Einstellungen und Äußerungen
nachdenken, in denen die
Brüderlichkeit zum Ausdruck
kommt. In gewisser Weise finden sie
sich zusammengefasst in den



folgenden Worten des heiligen
Josefmaria: „Wie eindringlich
predigte der Apostel Johannes das 
mandatum novum – das neue Gebot!
‚Liebet einander!‘ Ich möchte vor
euch auf die Knie fallen – das wäre
keine Pose, mein Herz verlangt
wirklich danach! – und euch um der
Liebe Gottes willen bitten, dass ihr
einander liebt, einander helft und
die Hand reicht und euch gegenseitig
zu vergeben versteht.“4

Verständnis

3. Im Kontext der persönlichen
Beziehungen denken wir beim Wort 
Verständnis manchmal vielleicht nur
an einen seiner Aspekte: uns nämlich
über die Fehler der anderen nicht zu
wundern. Wenn es so wäre, hätten
wir allerdings den Punkt aus dem 
Weg nicht ganz begriffen: „Die Liebe
besteht mehr im ‚Verstehen‘ als im
‚Geben‘.“5



Das Verständnis, das aus der Liebe
kommt, „versteht“. Es „sieht“ nicht
zuerst die Mängel oder Fehler,
sondern die Tugenden und guten
Eigenschaften der anderen. Ich
erinnere mich an eine Betrachtung,
die Don Javier am 26. August 1999
während eines Sommerkurses in
Olbeira (einem Tagungshaus in
Galizien, Spanien) gehalten hat. Er
ermahnte uns energisch und
liebevoll, „die Personen nicht durch
ihre Fehler, sondern durch ihre
Tugenden zu sehen“. Die Liebe
bewirkt, dass wir freudig die
positiven Seiten der anderen sehen.
„Wir müssen uns über das
Wohlergehen des Nächsten wie über
unser eigenes freuen“6; das ist das
genaue Gegenteil jener finsteren
Sünde des Neides, die uns, wenn es
dem anderen gut geht, traurig macht.

Außerdem ist jede Person wertvoller,
als wir gewöhnlich wahrnehmen. In
gewisser Hinsicht widerfährt uns,



was wir in der Schrift lesen, wenn es
im Hebräerbrief heißt, dass wir die
Gastfreundschaft nicht vergessen
sollen, denn durch sie „haben einige,
ohne es zu ahnen, Engel
beherbergt“ (Hebr 13,2).

4. Das Verständnis, das aus der Liebe
kommt, lässt uns auch die Mängel
und Fehler der anderen sehen. Man
versteht dann die Person sowohl
hinsichtlich ihrer positiven als auch
ihrer negativen Seiten. Und wir
können sicher sein – die Liebe sieht
das, denn sie ist voll Weisheit –, dass
das Positive das Negative bei weitem
überwiegt. Jedenfalls ist das Negative
kein Grund zur Trennung, sondern
zum Gebet und zur Hilfe; zu mehr
Zuneigung, wenn es möglich ist; und
gegebenenfalls zur brüderlichen
Zurechtweisung.

Auf vielerlei Weise hat unser Vater
auf diese – manchmal heroische –
Äußerung der Liebe hingewiesen:



„Übt die brüderliche
Zurechtweisung, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore
(Num 27,17), damit es nicht so
aussieht, als wäre diese
übernatürliche Familie, die das Werk
ist, eine Ansammlung von Schafen
ohne Hirten. Immer habe ich euch
gelehrt, meine Töchter und Söhne,
dass jeder im Werk Hirt und Schaf
sein muss.“7

5. Alle sind wir schwach, und es darf
uns nicht wundern, dass es in uns zu
Reaktionen des Unbehagens oder der
Verständnislosigkeit gegenüber
anderen Menschen kommt. Wir
dürfen diese Reaktionen aber nicht
hinnehmen und rechtfertigen; sie
sind vielmehr Momente, um Gott um
Verzeihung zu bitten und ihm zu
sagen, er möge unsere
Liebesfähigkeit vermehren, er möge
uns mehr jenes Verständnis
schenken, das Frucht der Liebe ist. So
werden wir, ohne den Mut zu



verlieren, Gott um Hilfe bitten, um
schließlich dankbar sagen zu
können: „denn mein Herz machst du
weit“ (Ps 119,32).

Es ist zum Beispiel wichtig, dass wir
kämpfen, um die Regungen der
Ungeduld zu bekämpfen und
abzumildern, die angesichts der
echten oder nicht ganz echten Fehler
anderer aufkommen könnten (der
Fehler kann mehr in unserer
Sichtweise liegen). Diese Regungen
der Ungeduld können zu einem
Mangel an Verständnis und daher zu
einem Mangel an Liebe führen. Die
alten Worte des heiligen Cyprian von
Karthago sind hart: „Das Band der
Brüderlichkeit, die Grundlage des
Friedens, der feste Anker der Einheit
ist die Liebe, die größer ist als beide,
Hoffnung und Glaube, die den guten
Werken wie dem Märtyrertum
vorangeht, die mit uns immer und
ewig im Himmelreich fortdauern
wird. Nimm ihr jedoch die Geduld, so



vereinsamt sie und hat keinen
Bestand.“8

6. Das Verständnis führt als Frucht
der brüderlichen Liebe auch dazu, in
den Beziehungen zueinander
Diskriminierungen zu vermeiden,
die angesichts der Unterschiede
entstehen könnten. Immer wieder ist
diese Verschiedenheit ein Reichtum
an Charakteren,
Einfühlungsvermögen, Interessen
usw. So hat uns das unser Vater
erklärt: „Ihr müsst auch immer eine
Brüderlichkeit üben, die über der
natürlichen Sympathie oder
Antipathie steht, indem ihr einander
liebt wie wirkliche Brüder, durch
einen Umgang und ein Verständnis,
wie sie den Gliedern einer eng
geeinten Familie eigen sind.“9

Neben der Anstrengung, die anderen
gern zu haben und sie zu verstehen,
ist es auch wichtig, dass wir es den
anderen leicht machen, uns zu



lieben. In diesem Sinn erinnere ich
euch an etwas, das ich euch schon
geschrieben habe: „Ein Zugewinn an
Liebenswürdigkeit, Freude, Geduld,
Optimismus, Feingefühl und an allen
Tugenden, die das Zusammenleben
liebenswert machen, ist wichtig,
damit die Menschen sich
angenommen fühlen und glücklich
sein können.“10 So entsteht ein Klima
der Brüderlichkeit, in dem jeder die
Zuneigung des anderen fördert und
wir gemeinsam das Hundertfache
verspüren, das der Herr uns
versprochen hat, und so dem ewigen
Leben entgegengehen (vgl. Mt 19,29).

Der Schatz der Vergebung

7. Das Verständnis steht auch in
Beziehung zu einer anderen
hochbedeutsamen Wirklichkeit,
nämlich der Vergebung: um
Vergebung bitten und vergeben. Im
April 1974 sagte unser Vater zu uns:
„Das Göttlichste in unserem Leben



als Christen, als Kinder Gottes im
Opus Dei, besteht darin, denen, die
uns geschadet haben, zu verzeihen.“
Und sofort fügte er mit großer
Einfachheit hinzu: „Ich habe es nicht
nötig gehabt, verzeihen zu lernen,
denn der Herr hat mich gelehrt zu
lieben.“ Angesichts der vielen
Äußerungen der Gotteskindschaft
hätten wir spontan vielleicht nicht in
erster Linie an die Vergebung
gedacht. Allerdings verstehen wir,
dass unser Kinder-Gottes-Sein in
unserem Christus-Sein besteht,
unserer Identifikation mit ihm. Und
Christus kam in diese Welt, der ewige
Sohn wurde Mensch, gerade um zu
vergeben. Deshalb können wir
denken: „Nichts macht uns aber Gott
so ähnlich, als sich gegen die Bösen
und Missetäter versöhnlich zeigen.“11

Wie oft beten und betrachten wir das
Vaterunser! Den anderen zu
vergeben ist so entscheidend, dass es
Bedingung dafür ist, dass Gott uns



vergibt. Wie gut ist es, Gott zu bitten,
er möge uns lehren, immer und in
Wahrheit zu vergeben. Mehr noch,
wir wollen wagen, ihn wie unser
Vater zu bitten, dass wir die anderen
schließlich so sehr lieben, dass wir
nicht lernen müssen zu vergeben12.
Es wäre großartig, dass wir uns
danach sehnen, so weit zu kommen,
uns niemals verletzt zu fühlen.

8. So wichtig wie zu verstehen und
zu vergeben ist es, zu lernen, um
Verzeihung zu bitten, auch in den
kleinen oder täglichen
Auseinandersetzungen. Eine
aufrichtige Geste der Bitte um
Vergebung ist oftmals der einzige
Weg, um die Harmonie der
Beziehungen wiederherzustellen,
auch wenn wir – mehr oder weniger
zu Recht – denken, wir seien der Teil
gewesen, der mehr beleidigt worden
ist. Es war nicht einfach strenge, auf
theoretischen Berechnungen
beruhende Gerechtigkeit, die den



Sohn Gottes veranlasst hat, seinen
Vater in unserem Namen um
Verzeihung zu bitten, sondern
grundlose Liebe, die nur an das
denkt, was sie für die anderen tun
kann.

Meine Töchter und Söhne, denken
wir nicht, dass das zwar sehr schön,
aber angesichts unserer
Geringfügigkeit zu viel ist. Das Ziel ist
tatsächlich sehr hoch. Mit der Gnade
Gottes aber können wir uns ihm
nach und nach nähern, wenn wir
unsererseits die geistliche
Anstrengung nicht unterlassen –
Antwort der Liebe auf die LIEBE –,
die jeden Tag erneuert wird.

Dienstgesinnung

9. „Das größte Verlangen der Kinder
Gottes in seinem Opus Dei […] muss
immer sein: zu dienen.“13 Wir
verstehen diesen Nachdruck des
heiligen Josefmaria gut, wenn wir die
Worte des Herrn lesen und



betrachten: „Der Menschensohn ist
nicht gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen“ (Mk
10,45). „Ich aber bin unter euch wie
der, der bedient“ (Lk 22,27).

Dienstgesinnung ist Ausdruck der
Liebe, der Zuneigung zu den
anderen. Sie lässt uns ihre
Bedürfnisse ganz verstehen, als
wären sie unsere eigenen. Mit
welcher Kraft erklärte uns das unser
Vater: „Es macht mir nichts aus, das
oft zu wiederholen. Zuneigung
brauchen alle Menschen, und wir
brauchen sie auch im Werk. Strengt
euch an, damit die Zuwendung zu
euren Brüdern, ohne Gefühlsduselei,
immer tiefer wird. Alles, was einen
anderen meiner Kinder betrifft,
muss euch – in Wahrheit! – ganz
betreffen. An dem Tag, an dem wir
fremd oder gleichgültig
nebeneinander leben, haben wir das
Opus Dei zerstört.“14



Ohne es zu wollen, könnten wir
fremd oder gleichgültig
nebeneinander leben, weil wir uns
bei Tätigkeiten verausgaben, die de
facto verhindern, dass wir einander
kennen, in Beziehung zueinander
treten, uns positiv für die anderen
interessieren. Meine Töchter und
Söhne, mir kommen jene Worte in
den Sinn, die der heilige Josefmaria
zu uns mit der ganzen Kraft seiner
Seele gesprochen hat: „Habt euch
gern!“

10. Wir möchten den anderen
dienen, und wir wissen, dass wir auf
diese Weise Jesus Christus dienen:
„Amen, ich sage euch: Was ihr für
einen meiner geringsten Brüder
getan habt, das habt ihr mir
getan“ (Mt 25,40). Deshalb ist es
angebracht, dass jeder von uns
denkt: „Nur meine Bereitschaft, auf
den Nächsten zuzugehen, ihm Liebe
zu erweisen, macht mich auch
fühlsam Gott gegenüber. Nur der



Dienst am Nächsten öffnet mir die
Augen dafür, was Gott für mich tut
und wie er mich liebt.“15

Wir alle haben die Erfahrung
gemacht, dass dem anderen dienen
häufig eine gewisse Anstrengung
erfordert. „Denkt nicht […], dass es
leicht ist, aus dem Leben einen
Dienst zu machen. Es gilt, diesen
guten Wunsch Wirklichkeit werden
zu lassen, denn nicht in Worten
erweist sich die Herrschaft Gottes,
sondern in der Kraft (1 Kor 4,20), und
eine den anderen beständig
erwiesene Hilfe ist ohne Opfer nicht
möglich.“16 Aber diese aus Liebe
vollbrachte Anstrengung ist immer
Quelle der Freude; einer Freude, wie
sie umgekehrt nicht aus dem
Egoismus kommen kann.

Dienstgesinnung ist schließlich
Ausdruck der brüderlichen Liebe,
und „die Bruderliebe kann nur
gegenleistungsfrei sein und darf



niemals eine Bezahlung sein für das,
was ein anderer verwirklicht, noch
ein Vorschuss für das, was wir uns
von ihm erhoffen“17.

Säleute des Friedens und der
Freude

11. Eine Äußerung der
Dienstgesinnung, die alle anderen
irgendwie einschließt, besteht darin, 
Frieden und Freude zu säen. Da wir
diesen Frieden und diese Freude nur
geben können, wenn wir sie haben,
und da beide ein Geschenk Gottes
sind, ist der beste Weg, in ihnen zu
wachsen, die feinfühlige Pflege der
Zeiten unseres innigen Umgangs mit
Gott: die Sakramente und das
persönliche Gebet.

Im Leben eines jeden fehlt es nicht –
mehr oder weniger häufig, mehr
oder weniger intensiv – an
Schmerzen und Leiden, die meist
Gefühle der Unruhe und der
Traurigkeit erwecken. Das sind



Gemütsregungen, die sich vielleicht
einstellen und die wir überwinden
können und sollen, indem wir durch
den Glauben an die Liebe Gottes
heute und jetzt zu jeder und zu
jedem (vgl. 1 Joh 4,16) die Freude
zurückerobern.

Wir müssen unsere Freude nicht in
uns selbst verankern, sondern im
Herrn. So können wir allem zum
Trotz die Geistesstärke aufbringen,
um uns selbst mehr zu vergessen
und an die anderen jene Freude
weiterzugeben, die von Gott kommt.
Lesen wir in diesem Sinn, als auch an
uns gerichtet, die Worte des
Nehemia: „Macht euch keine Sorgen;
denn die Freude am Herrn ist eure
Stärke“ (Neh 8,10).

12. In den Briefen, die ihr mir
schreibt, ist oft die Rede von
schwierigen Situationen, die ihr
durchmacht. Ich möchte jeder und
jedem sehr nahe sein und euch



beistehen bei der Pflege eines
kranken Kindes, einer durch das
Alter stark eingeschränkten Mutter
oder in Situationen, die besonders
schmerzlich sind. Ich bemühe mich
darum, alles in meinem Herzen zu
tragen und jeden Tag in meiner
Messe präsent zu haben.

Erinnern wir uns unter solchen und
anderen Umständen daran, dass der
Herr mit dem Kreuz segnet und dass
unser Vater mit seiner reichen
Erfahrung uns gesagt hat: „Echte
Liebe bringt Freude mit sich – und
die Wurzeln dieser Freude haben die
Gestalt des Kreuzes.“18 Außerdem
sind wir aufgrund einer gut gelebten
Brüderlichkeit niemals allein. Alle
zusammen tragen wir – cor unum et
anima una – die süße Last des
Kreuzes des Herrn mit der inneren
Gewissheit, dass sein Joch letztlich
sanft ist und seine Bürde leicht (vgl.
Mt 11,30). Mit dem aufrichtigen
Wunsch, uns seine Worte



anzueignen, werden wir oft gelesen
und betrachtet haben, was der
heilige Josefmaria uns sagt: „Sich
dem Dienst an den Seelen hingeben
und dabei sich selbst vergessen ist
von solcher Wirksamkeit, dass Gott
es mit einer Demut belohnt, die
voller Freude ist.“19

Familienleben

13. Die große Mehrheit von euch lebt
nicht in einem Zentrum des Werkes.
Dennoch – so unser Vater – bilden
„wir alle, die wir dem Opus Dei
angehören, meine Kinder, […] ein
einziges Zuhause. Der Grund, warum
wir eine einzige Familie bilden, ist
nicht die materielle Tatsache, unter
demselben Dach zu wohnen. Wie die
ersten Christen sind wir cor unum et
anima una (Apg 4,32), und niemand
darf im Werk je die Bitternis der
Gleichgültigkeit erfahren.“20

Damit ihr – diese große Mehrheit des
Werkes, die nicht in den Zentren



lebt: Supernumerarier und
Assoziierte – die Wärme der Familie
des Opus Dei empfangen und zu ihr
beitragen könnt, ist es notwendig,
dass einige – die Numerarierinnen
und die Numerarier – am Sitz der
Zentren dieses Zuhause auch
materiell bilden, an dem ihr – alle
anderen – den Umständen gemäß
teilhabt. Die materiellen
Räumlichkeiten sind sehr nützlich,
um die Bildungsmittel zu erteilen,
apostolische Veranstaltungen
abzuhalten usw., auch wenn ihr
wisst, dass alle diese Dinge auch
stattfinden, wenn es diese
Örtlichkeiten nicht gibt, besonders
dort, wo die apostolische Arbeit noch
sehr am Anfang steht.

Es ist nur natürlich, dass es bisweilen
Situationen gibt – Arbeit, Gesundheit,
familiäre Pflichten usw. –, die es
ratsam oder sogar notwendig
machen, dass einige
Numerarierinnen und Numerarier



nicht am Sitz eines Zentrums
wohnen, ohne dass deshalb eure
Verantwortung und euer Bemühen
nachlassen darf, zum Aufbau
unseres Zuhause beizutragen.

14. Es ist normal, dass in vielen
Familien Personen verschiedener
Generationen (Großeltern, Eltern,
Kinder) und unterschiedlicher
Charaktere zusammenleben, und es
gibt auch häufig Familien mit mehr
oder weniger schwer chronisch
Kranken. Auch wenn das natürlich
bisweilen Anlass für eine
Beeinträchtigung der Einheit der
Familie sein kann, ist es auch wahr,
dass sehr häufig diese und andere
Schwierigkeiten, wenn es wahre
Liebe gibt, die Familie mehr einen
können.

Meine Töchter und Söhne, das Werk
ist eine sehr große Familie, in der es
Menschen verschiedenen Alters gibt,
verschiedene Persönlichkeiten und



auch Kranke. Gott sei Dank ist die
Sorge und Liebe, mit der wir uns zu
Hause um die Kranken kümmern,
eine wunderbare Tatsache.

15. In einigen Zentren kann es zu
Situationen kommen, die größere
Schwierigkeiten bereiten. Wenn euch
das Familienleben einmal ermüdet,
dann sucht ehrlich nach der Ursache
dieser Müdigkeit, um Abhilfe zu
schaffen. Überlegt, ob das nur am
Mangel an materiellen Mitteln oder
an der verständlichen Anstrengung
liegt, die die Widmung an die Sorge
um die anderen mit sich bringen
kann; oder ob das auch daher
kommt, dass die Liebe erkaltet ist.
Sollte das der Fall sein, dann
wundert euch nicht und werdet nicht
mutlos. Ich rate euch, den Herrn mit
Einfachheit und Kühnheit zu bitten,
er möge euch das Herz weiten, er
möge euch helfen, ihn in den
anderen zu sehen, so dass euch das
mit Freude erfüllt wie die Jünger, als



sie den auferstandenen Herrn sahen:
„Da freuten sich die Jünger, als sie
den Herrn sahen“ (Joh 20,20).

Bisweilen kann es hinter einer
bestimmten Eigenart auch ein Leiden
geben, das diese Seins- und
Verhaltensweise vielleicht erklärt.
Gott kennt jeden bis auf den Grund;
er kennt auch die schmerzlichen
Wegstrecken, und er schaut voll
Zärtlichkeit auf alle. Lernen wir vom
Herrn, so zu schauen, alle zu
verstehen – ich wiederhole das
absichtlich – und uns in die Lage des
anderen zu versetzen. „Wie viele
Ängste und Gefahren kann die echte
Liebe unter den Brüdern, unter den
Schwestern vertreiben! Man spricht
nicht über sie – das wäre wie
Profanierung –, aber sie leuchtet aus
jeder Kleinigkeit.“21

Hören wir nicht auf, dem Herrn zu
danken für das Zuhause, das er uns
gegeben hat, mit der reichen Vielfalt



persönlicher Charaktere und
gesellschaftlicher bzw. kultureller
Situationen. Und spüren wir zugleich
die Verantwortung, eine Atmosphäre,
ein Klima aufrechtzuerhalten, das
auch gekennzeichnet ist durch „ein
äußerstes Feingefühl im
gegenseitigen Umgang“22.

In der Kirche und in der Welt

16. Das Bemühen um die
Brüderlichkeit ist ein Zeichen dafür,
dass das Werk, als Teil der Kirche,
Familie Gottes ist. Wenn wir danach
trachten, einander zu lieben, zu
verstehen, zu verzeihen, zu dienen,
dann werden wir aufgrund der
Gemeinschaft der Heiligen auch sehr
direkt zur Einheit aller Gläubigen
und der ganzen Menschheit
beitragen. Der heilige Josefmaria hat
geschrieben: „Unser wichtigstes
Apostolat als Christen, das beste
Glaubenszeugnis gegenüber der
Welt, besteht darin, dass wir



innerhalb der Kirche für eine
Atmosphäre echter Liebe sorgen.
Wenn wir uns nicht wirklich lieben
und stattdessen Anfeindungen,
Verleumdungen und Intrigen Raum
geben, wie kann sich dann jemand
von solchen angeblichen Verkündern
der frohen Botschaft des
Evangeliums angezogen fühlen?“23

Ich bitte den Herrn darum, dass wir
Werkzeuge der Einheit in unserem
eigenen Haus sind, im Werk, in der
Kirche und in der ganzen
Gesellschaft.

Die Sorge um die Brüderlichkeit wird
Licht und Wärme auch in unsere
Welt tragen, die so oft im Finstern
liegt oder die Kälte der
Gleichgültigkeit erlebt. Unsere
Häuser – die der Assoziierten, der
Supernumerarier und die Zentren
des Werkes – müssen „ein helles und
frohes Zuhause“ sein. Sie müssen
offen sein, so dass viele Personen an
ihnen Anteil haben, auch jene, denen



vielleicht die Wärme eines solchen
Zuhause fehlt. Das Zeugnis einer
christlichen Familie, die um ihre
Einheit bemüht ist, so dass jeder
auch trotz seiner Grenzen bereit ist
zu verzeihen, zu lieben und zu
dienen, wird für viele Orientierung
sein. Wie es vor allem das Haus von
Nazaret war, ist und immer sein
wird. Vergessen wir nicht, was der
heilige Josefmaria uns gesagt hat: „Zu
dieser Familie gehören wir.“

Die gut gelebte Brüderlichkeit ist ein
unmittelbares Apostolat. Viele
Menschen werden unsere Liebe
zueinander sehen und so einen
Grund haben, um wie angesichts der
ersten Christen auszurufen: „Seht,
wie sie einander lieben.“24 Sie
werden sich durch diese christliche
Liebe angezogen fühlen, „die eine
gewisse Teilhabe an der unendlichen
Liebe darstellt, die der Heilige Geist
ist“25.



* * *

17. Ich komme schon zum Schluss,
um mit euch jene anderen Worte
unseres Vaters zu lesen: „Herz,
meine Kinder. Legt das Herz hinein
in den Dienst, den ihr einander
leistet. Wenn die Zuneigung durch
das Allerheiligste Herz Jesu und das
süßeste Herz Mariens hindurchgeht,
dann erweist die brüderliche Liebe
ihre ganze menschliche und göttliche
Kraft. Sie ermuntert, die Last zu
tragen, sie erleichtert die Bürde, sie
sichert die Freude im Kampf. Sie engt
uns nicht ein, sondern kräftigt die
Flügel der Seele, damit sie höher
aufsteigen kann. Die brüderliche
Liebe, die nicht den eigenen Vorteil
sucht (vgl. 1 Kor 13,5), ermöglicht zu
fliegen, um den Herrn im Geist
freudigen Opfers zu loben.“26

Euer Vater

Rom, 16. Februar 2023



1 Papst Franziskus, Audienz,
15.3.2017.

2 Hl. Josefmaria, Instruktion, Mai
1935/September 1950, Nr. 75. Wenn
in den Texten, die folgen, der Autor
nicht angegeben wird, handelt es
sich um den hl. Josefmaria.

3 Benedikt XVI., Homilie, 24.4.2005.

4 Im Feuer der Schmiede, Nr. 454.

5 Der Weg, Nr. 463.

6 Hl. Gregor der Große, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 Brief 15, Nr. 169.

8 Hl. Cyprian, De bono patientiæ, Nr.
15: PL 4, 631 C.

9 Brief 30, Nr. 28.

10 Hirtenbrief, 1.11.2019, Nr. 9.



11 Hl. Johannes Chrysostomus, 
Comment. in Matthæum, Homilia XIX,
Nr. 7: PG 57, 283.

12 Vgl. Die Spur des Sämanns, Nr.
804.

13 Brief 15, Nr. 38.

14 AGP, Bibliothek, P01.

15 Benedikt XVI., Enzyklika Deus
caritas est, Nr. 18.

16 Brief 8, Nr. 4.

17 Papst Franziskus, Enzyklika 
Laudato si’, Nr. 228.

18 Im Feuer der Schmiede, Nr. 28.

19 Brief 2, Nr. 15.

20 Brief 11, Nr. 23.

21 Die Spur des Sämanns, Nr. 767.

22 Instruktion, 1.4.1934, Nr. 63.



23 Freunde Gottes, Nr. 226.

24 Tertullian, Apologeticum, 39: PL 1,
471.

25 Hl. Thomas von Aquin, Summa
theologiæ, II-II, q. 24, a. 7 c.

26 Brief 14.2.1974, Nr. 23.

Euer Vater

Rom, 16. Februar 2023

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Jede Veröffentlichung, ganz oder
teilweise, ist ohne die ausdrückliche
Genehmigung des
Urheberrechtsinhabers untersagt.)



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/pastoralbrief-des-praelaten-16-
februar-2023-bruederlichkeit/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/
https://opusdei.org/de-at/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/

	Pastoralbrief des Prälaten (16. Februar 2023)

