
opusdei.org

Ostern: „Ich bin
erstanden und bin
immer bei dir“

Die österliche Zeit mit ihrer
überbordenden Freude
erstreckt sich von der Ostervigil
bis zum Pfingstsonntag. In
diesen fünfzig Tagen
überschüttet uns die Kirche mit
ihrer Freude über den Sieg des
Herrn über den Tod. Christus
lebt und kommt, um uns zu
begegnen.

31.07.2021



„Kommt her, die ihr von meinem
Vater gesegnet seid, nehmt das Reich
in Besitz, das seit Anfang der Welt für
euch bestimmt ist. Alleluja!“ 1. Die
Osterzeit gibt uns einen
Vorgeschmack auf die Glückseligkeit,
die uns Jesus Christus mit seinem
Sieg über den Tod errungen hat.
„Wegen unserer Verfehlungen wurde
er (unser Herr) hingegeben, wegen
unserer Gerechtmachung wurde er
auferweckt“ 2. Damit, wenn wir in
Ihm bleiben, unsere „Freude
vollkommen wird“ 3.

Im Rahmen des gesamten
Kirchenjahres ist die Osterzeit der
Höhepunkt schlechthin, denn die
christliche Verkündigung ist die
frohe Botschaft von der Erlösung, die
der Herr durch sein Pascha und von
seinem Übergang vom Tod in ein
neues Leben vollbracht hat. Die
österliche Zeit ist eine Zeit der
Freude, die sich nicht auf diesen
Abschnitt des liturgischen Jahres



beschränkt, sondern die in jedem
Augenblick das Herz des Christen
erfüllt. Denn Christus lebt,
Christus ist nicht eine Gestalt, die
vorübergegangen ist, die einmal
lebte und dann verschwand und
uns nur eine wunderbare
Erinnerung und ein ergreifendes
Beispiel hinterließ, 4

Was bei den Erscheinungen des
Auferstandenen nur von „den von
Gott vorherbestimmten Zeugen“ 5

erlebt werden konnte, wird uns jetzt
in der Liturgie dargeboten. Sie lässt
uns, wie der Papst Leo der Große
gepredigt hat, diese Geheimnisse
miterleben, denn „was an unserem
Erlöser sichtbar war, ist in seine
Mysterien übergegangen“ 6.
Ausdrucksstark ist die Gewohnheit
der orientalischen Christen, die im
Bewusstsein dieser Realität vom
Morgen des Auferstehungssonntags
an den Osterkuss tauschen: „ Christos
anestē“ – Christus ist auferstanden! „ 



alethōs anestē“ – Er ist wahrhaft
auferstanden.

Die lateinische Liturgie, die in der
Osternacht ihre Freude in das Exultet
hineingelegt hat, fasst sie am
Ostersonntag in dem schönen
Introitus Resurrexi zusammen: „Ich
bin erstanden und bin immer bei dir.
Du hast deine Hand auf mich gelegt.
Wie wunderbar ist für mich dieses
Wissen“ 7. Die unaussprechliche
Erfahrung der Auferstehung, die Er
beim Morgengrauen des Sonntags
durchlebt hat, legen wir dem Herrn
taktvoll mit dem Ausdruck eines
inbrünstigen, an den Vater
gerichteten kindlichen Gebetes in
den Mund. Der heilige Josefmaria hat
uns in seiner Predigt angeregt, uns so
Christus zu nähern, als ob wir seine
Zeitgenossen wären: Ich wollte,
wenn auch nur kurz, an einige
Aspekte des Lebens Christi heute
erinnern – Jesus Christus heri et
hodie: ipse et in saecula-, denn hier



ist das Fundament des ganzen
christlichen Lebens8. Der Herr will,
dass wir uns ihm nicht wie
jemandem, der in der Vergangenheit
gelebt hat, nähern und so von ihm
sprechen, sondern dass wir seine
Aktualität, seine lebendige
Gemeinschaft mit uns im „Heute“
erfassen.

Die fünfzigtägige Osterzeit

Lange vor der Einführung der
Fastenzeit und anderer liturgischer
Zeiten feierte die christliche
Gemeinde bereits diese fünfzig Tage
des Jubels. Wenn jemand während
dieser Tage nicht seiner Freude
Ausdruck verlieh, wurde er als
jemand betrachtet, der den Kern des
Glaubens nicht erfasst hatte, denn
„mit Jesus Christus kommt immer –
und immer wieder – die Freude“ 9.
Dieses so lange andauernde Fest
zeigt uns, wie sehr „die Leiden der
gegenwärtigen Zeit nichts bedeuten



im Vergleich zu der Herrlichkeit, die
an uns offenbar werden soll“ 10. Die
Kirche lebt in dieser Zeit bereits die
ihr vom Herrn bereitete Freude als
etwas, „was kein Auge gesehen und
kein Ohr gehört hat, was in keines
Menschen Herz gedrungen ist“ 11.

Seit Jahrhunderten spiegelt sich in
der liturgischen Praxis dieser
eschatologische Sinn eines
Vorgeschmacks des Himmels,
angesichts der während der Osterzeit
entfallenden Lesungen aus dem
Alten Testament. So wie der ganze
Alte Bund Vorbereitung ist, feiern
diese fünfzig Tage die Wirklichkeit
der Gegenwart des Reiches Gottes.
Durch Ostern wurde alles neu, und
dorthin, wo alles Erfüllung ist, passt
kein symbolisches Bild. Darum
verwendet die Liturgie der Osterzeit
in der Verkündigung zusammen mit
dem vierten Evangelium, die
Apostelgeschichte und die
Offenbarung des Johannes, also jene



lichtvollen Bücher, die sich
besonders für die Spiritualität dieser
Zeit eignen.

Die christlichen Schriftsteller des
Orients und des Okzidents haben den
Zeitraum der fünfzig österlichen
Tage als einen einzigen
ausgedehnten Festtag betrachtet.
Darum werden die Sonntage dieser
Zeit nicht als erster, zweiter,
dritter , ... Sonntag nach Ostern,
sondern nur einfach als Ostersonntag
(bzw. Sonntag der Osterzeit )
bezeichnet. Die ganze Osterzeit ist
also so etwas wie ein einziger großer
Sonntag, jener Sonntag, der alle
ersten Tage der Woche zu Sonntagen
macht. In diesem Sinn ist auch der
Pfingstsonntag zu verstehen, der
nicht ein neues Fest, sondern der
Abschluss des großen Osterfestes ist.

In der Fastenzeit haben etliche
Hymnen der liturgischen Tradition
das Alleluja mit einem Unterton des



Abschieds rezitiert. Im Gegensatz
dazu berauscht sich die Osterliturgie
am Alleluja, denn es ist ein Vorbote
jenes neuen Liedes, das die Getauften
im Himmel anstimmen werden. 12

Denn schon jetzt wissen sie, dass sie
mit Christus auferweckt werden.
Dieser Ausruf wird deshalb in der
ganzen österlichen Zeit an den
Eröffnungsvers wie auch an den
Antwortpsalm der Messe angehängt
und oft wiederholt. Er verbindet ja
den Imperativ des hebräischen
Wortes hallal – loben – mit dem
Namen Gottes - Jahwe.

Der heilige Augustinus sagt in einer
Homilie: „Welch glückliches Alleluja
werden wir dort anstimmen! Es wird
ein festes, furchtloses Alleluja sein,
weil es dort keinen Feind geben wird
und kein Freund verloren geht. Dort
werden, so wie jetzt hier, die
göttlichen Lobgesänge widerhallen;
die hier kommen freilich von
solchen, die noch in Schwierigkeiten



stecken, dort aber von bereits in
Sicherheit lebenden; hier kommen
sie von denen, die sterben müssen,
dort von jenen, die auf ewig leben;
hier von den Hoffenden, dort von
den bereits Besitzenden; hier von
denen, die noch unterwegs sind, dort
von jenen, die das Vaterland bereits
erreicht haben“ 13. Der heilige
Hieronymus schreibt, dass in
Palästina dieser Ausruf in den ersten
Jahrhunderten so volkstümlich war,
dass die Leute beim Pflügen der
Felder von Zeit zu Zeit Alleluja!
ausriefen. Und auf den Fährschiffen,
die Reisende von einem Flussufer
zum anderen brachten, riefen die
Ruderer, wenn sie an anderen
vorbeifuhren: Alleluja! „Tiefe,
heitere Freude erfüllt die Kirche in
diesen Wochen der österlichen Zeit.
Unser Herr wollte nämlich allen
Christen zum Erbe hinterlassen (...),
eine von Übernatürlichkeit
überströmende Freude, die einem



nichts und niemand nehmen kann,
wenn wir das nicht zulassen“ 14.

Die Osteroktav

„Die ersten acht Tage der Osterzeit
bilden die »Osteroktav« und werden
wie Hochfeste des Herrn begangen“ 
15. Im Altertum hat der Bischof von
Rom während dieser Oktav die 
Stationen in einer Weise gefeiert, um
die Neubekehrten mit dem Triumph
jener Heiligen bekannt zu machen,
die für das christliche Leben der
Weltstadt besonders signifikant
waren. Es handelte sich um eine Art
„Glaubensgeografie“, in der das
christliche Rom wie eine
Rekonstruktion des Jerusalem
unseres Herrn erschien. Man
besuchte dabei mehrere römische
Basiliken: Die Statio der Ostervigil
fand in San Giovanni in Laterano
statt; der Sonntag in Santa Maria
Maggiore; der Montag in San Pietro
in Vaticano; der Dienstag in San



Paolo fuori le mura; der Mittwoch in
San Lorenzo fuori le mura; der
Donnerstag in der Basilika Santi
Apostoli; der Freitag in Santa Maria 
ad martyres; und der Samstag
neuerlich in San Giovanni in
Laterano.

An diesen Tagen hatten die Lesungen
einen Bezug zum jeweiligen
Festplatz. So wurde beispielsweise
die Statio am Mittwoch in San
Lorenzo fuori le mura gefeiert. Das
dort verkündete Evangelium war der
Abschnitt über die Kohlenfeuer 16,
was ein klarer Hinweis auf die
Überlieferung der römischen
Bevölkerung war, dass der Diakon
Laurentius das Martyrium auf einem
Rost erlitt. Der Samstag der Oktav
war jener Tag, an dem die
Neubekehrten die Alba ablegten, mit
der sie bei ihrer Taufe in der
Osternacht bekleidet wurden. Die
erste Lesung war deshalb die
Mahnung des Petrus, die mit den



Worten beginnt: „ deponentes igitur
omnem malitiam …“17 (Legt also alle
Bosheit ab …).

Die Kirchenväter bezeichnen den
Sonntag oft als den „achten Tag“, so
als ob er die sieben Tage der Woche
ergänzen würde, wodurch der
Sonntag den Beginn einer neuen Zeit
und deren Ende in der künftigen
Welt beschwören sollte 18. Deshalb
waren die alten Taufkapellen
achteckig, wie die in San Giovanni in
Laterano. Die Neubekehrten
verließen das Taufbecken, um ein
neues Leben zu beginnen, das für
den achten Tag offen war, für jenen
Sonntag, der nie zu Ende geht. Auf
diese Weise erinnert jeder Sonntag
daran, dass unser Leben in der Zeit
der Auferstehung abläuft.

Himmelfahrt und Pfingsten

„Der von den Toten auferstandene
Herr zieht durch seinen Aufstieg den
Blick der Jünger zum Himmel – und



wir schauten auch –, um uns zu
zeigen, dass das Ziel unserer Reise
der Vater ist“ 19. Es beginnt die
Epoche einer neuen Form der
Anwesenheit des Herrn. Er scheint
verborgener, ist uns aber in gewisser
Weise näher. Es beginnt die Zeit der
Liturgie, die zur Gänze ein großes,
durch den Sohn und im Heiligen
Geist an den Vater gerichtetes Gebet
darstellt, ein Gebet gleich einem
ruhigen, breiten Strom20.

Jesus entschwindet dem Blick der
Apostel, die zunächst wohl in
Schweigen verfallen. „Wir wissen
nicht, ob sie sich in jenem
Augenblick der Tatsache bewusst
waren, dass sich vor ihren Augen ein
wundervoller, unendlicher Horizont
öffnete, das endgültige Ziel der
irdischen Pilgerschaft des Menschen.
Vielleicht haben sie es erst am
Pfingsttag verstanden, erleuchtet
vom Heiligen Geist“ 21.



„Allmächtiger und ewiger Gott, Du
hast das österliche Sakrament in das
Mysterium der fünfzig Tage
einschließen wollen ...“ 22. Die Kirche
lehrt uns in dieser Zahl die
ausdrucksstarke Sprache der
Offenbarung zu erkennen. Im
religiösen Leben des Volkes Israel
gab es zwei wichtige Abfolgen von
fünfzig Tagen: das Pfingstfest, sieben
Wochen nach dem Beginn der
Weizenernte und das Jubeljahr
(Erlassjahr), welches das fünfzigste
Jahr zu einem heiligen Jahr
(Jubeljahr) erklärte: es war Gott
geweiht und in ihm konnte jeder
seinen Erbbesitz zurückerhalten und
zu seiner Familie zurückkehren. 23 In
der Epoche der Kirche umfasst die
„österliche Zeit“ die fünfzig Tage
nach der Auferstehung des Herrn bis
zur Herabkunft des Heiligen Geistes.
Wenn in der liturgischen
Sprechweise die Fastenzeit die aus
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und Geist erfolgende Umkehr zu Gott



bedeutet, so stellt Ostern unser neues
Leben als mit Christus
„Mitauferstandene“ dar. „ Igitur, si
consurrexistis Christo, quae sursum
sunt quaerite“: „Seid ihr nun mit
Christus auferweckt, so strebt nach
dem, was oben ist, wo Christus zur
Rechten Gottes sitzt“ 24.

Nach Abschluss der fünfzig Tage
„gelangen wir zum Gipfel der Güter,
zur Metropole aller Feste“ 25, denn,
von Ostern nicht trennbar, ist es die
„Mutter aller Feste“. Tertullian sagte
zu den Heiden seiner Zeit: „Nimm die
einzelnen Festtage der Heiden
heraus (…), so werden sie nicht
hinreichend sein, eine Pentekoste
(fünfzig Tage) auszumachen“ 26. Denn
Pfingsten ist der Abschlusssonntag,
die Fülle. An diesem Hochfest
erleben wir staunend, wie Gott durch
die Liturgie die Schenkung des
Geistes aktualisiert, die am Beginn
der Entstehung der Kirche stattfand.



Denn „vor ihren Augen wurde er
(Jesus) zum Himmel erhoben, damit
er uns Anteil gebe an seinem
göttlichen Leben“ 27, so teilt der zur
Rechten des Vaters sitzende Herr am
Pfingsttag seiner Kirche durch die
Ausgießung des Heiligen Geistes, der 
Frucht des Kreuzes28, göttliches
Leben mit. Der heilige Josefmaria
lebte mit diesem Gespür der
ständigen Gegenwart und animierte
auch uns dazu: Hilf mir, ein neues
Pfingsten zu erflehen, das die Erde
von neuem entzündet29.

Man kann deshalb gut verstehen,
dass der heilige Josefmaria einige
Bildungsmittel des Werkes mit einem
traditionellen Gebet der Kirche
beginnen wollte, wie es sich zum
Beispiel in der Votivmesse des
Heiligen Geistes findet: „ Deus, qui
corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de ejus
semper consolatione gaudere “30. Mit



Worten der Liturgie flehen wir zu
Gott Vater, dass uns der Heilige Geist
fähig mache, den Sinn der Dinge
Gottes zu genießen, und wir bitten
auch um den aufmunternden Trost
des Großen Unbekannten 31.

„Die Welt braucht hingegen den Mut,
die Hoffnung, den Glauben und die
Ausdauer der Jünger Christi. Die
Welt braucht die Früchte, die Gaben
des Heiligen Geistes, wie sie der
heilige Paulus aufzählt: ‚Liebe,
Freude, Friede, Langmut,
Freundlichkeit, Güte, Treue,
Sanftmut und Selbstbeherrschung’ ( 
Gal 5,22-23). Die Gabe des Heiligen
Geistes wurde der Kirche und einem
jeden von uns in Überfluss
geschenkt, damit wir in echtem
Glauben und tätiger Nächstenliebe
leben können, damit wir die Samen
der Versöhnung und des Friedens
verbreiten können“ 32.

Félix María Arocena



1 Römisches Messbuch, Mittwoch der
Osteroktav, Eingangsantiphon; vgl. 
Mt 25,34.

2 Röm 4,25.

3 Vgl. Joh 15,9-11.

4 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 102.

5 Apg 10,41.

6 Hl. Leo der Große, Sermo 74,2 (PL
54, 398). - Zitiert nach KKK 1115.

7 Römisches Messbuch, Ostersonntag,
Eröffnungsvers, Vgl.Ps 139, 18.5-6.

8 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 104.

9 Papst Franziskus, Ap. Schr.
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr. 1.

10Röm 8,18.



11 1 Kor 2,9.

12 Vgl. Offb 5,9.

13 Hl. Augustinus, Sermo 256,3 (PL
38, 1193).

14 Sel. Álvaro, Caminar con Jesús (Mit
Jesus gehen), Madrid 2014, S. 197.

15 Römisches Messbuch, 
Grundordnung des Kirchenjahres und
des Römischen Generalkalenders , Nr.
24.

16Joh 21,9.

17 1 Petr 2,1.

18 Vgl. Johannes Paul II, Ap. Schr. 
Dies Domini, 31.5.1998, Nr. 26.

19 Papst Franziskus, Regina Coeli
vom 1.6.2014.

20 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 145.



21 Benedikt XVI, Homilie vom
28.5.2006.

22 Römisches Messbuch, Tagesgebet
der Vigil des Pfingstsonntags (in der
Übersetzung aus dem Spanischen).

23 Vgl. Lev 23,15-22; Num 28,26-31; 
Lev 25,1-22.

24Kol 3,1.

25 Hl. Johannes Chrysostomus, 
Homilie II des heiligen Pfingstfestes
(PG 50, 463).

26 Tertullian, De idolatria 14 (PL 1,
683).

27 Römisches Messbuch, Präfation
von Christi Himmelfahrt.

28 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 96.

29 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 213



30 Römisches Messbuch, Tagesgebet
der Votivmesse zum Heiligen Geist.

31 Vgl. Christus begegnen, Nrn.
127-138.

32 Papst Franziskus, Homilie am
Pfingstfest, 24.5.2015.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/ostern-ich-bin-erstanden-und-
bin-immer-bei-dir/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/ostern-ich-bin-erstanden-und-bin-immer-bei-dir/
https://opusdei.org/de-at/article/ostern-ich-bin-erstanden-und-bin-immer-bei-dir/
https://opusdei.org/de-at/article/ostern-ich-bin-erstanden-und-bin-immer-bei-dir/

	Ostern: „Ich bin erstanden und bin immer bei dir“

