opusdei.org

Mit liebevollem
Blick -
Barmherzigkeit und
Bruderlichkeit

In den Tiefen des Geheimnisses
der gottlichen Barmherzigkeit
pulsiert die Freude Gottes in die
Welt einzutreten.
Barmbherzigkeit ist mehr als
eine Triebkraft, die sich
angesichts der Schwache und
Unvollkommenheit derjenigen,
die uns umgeben, mobilisiert:
sie ist bedingungslose Liebe,
nicht berechnend; sie ist
Ausstrahlung einer Liebe, die
nicht von dieser Welt ist.



18.03.2017

Im Zuge der liturgischen Fest- und
Jubildumsakte wahrend dieses
Heiligen Jahres ,richten wir unseren
Blick immer starker auf die
Barmherzigkeit“[1]. In der Bulle, mit
der der Papst das Heilige Jahr
ausrief, betonte er, dass sich das
Geheimnis der gottlichen
Barmherzigkeit nicht nur auf
Menschen bezieht, die weit entfernt
leben vom Haus des Vaters, sondern
auch auf uns, die wir uns bemiihen,
nahe bei Gott zu sein; denn gerade
wir sollen ,,selbst zum
wirkungsvollen Zeichen des
Handelns des Vaters werden (...) und
helfen, das Zeugnis der Glaubigen
stdrker und wirkungsvoller zu
machen“[2].

Die Barmherzigkeit ist ,der
Tragebalken, der das Leben der



Kirche stiitzt“[3]. Deshalb umfasst er
alle Bereiche der christlichen
Existenz. Im ersten Augenblick
konnte man meinen, es handle sich
um einen Slogan, um eine andere
Art, das Gewohnte auszudrucken.
Aber es ist mehr als das; denn die
Barmherzigkeit ist gottliches Licht
und Stiarke, um zusammen mit allen
Heiligen dazu fahig zu sein, die
Lange und Breite, die Hohe und
Tiefe seiner Liebe zu ermessen([4].

Die Liebe prufen

Wenn wir in Ruhe tiber die
Barmherzigkeit nachdenken, die wir
leben sollen, so hilft uns das, im
Gesprach mit dem Herrn
festzustellen, wo unsere Liebe
vielleicht schwéacher geworden ist.
Ob wir gar dem dalteren Bruder im
Gleichnis des verlorenen Sohnes
dhneln, der nicht fahig war, sich mit
den anderen zu freuen[5]. Oder ob
wir ein wenig wie der Pharisder sind,



der im Tempel stand, zufrieden mit
dem, was er alles erfiillte — aber mit
kaltem Herzen[6]. Vielleicht ahneln
wir manchmal sogar dem Diener,
dem sein Herr die gesamte Schuld
erlassen hatte, der aber selbst nicht
bereit war, tiiber die viel geringere
Schuld eines anderen
hinwegzusehen[7].

Ich kenne deine Werke und deine
Miihe und dein Ausharren (...). Du
hast ausgeharrt und um meines
Namens willen Schweres ertragen
und bist nicht muide geworden. Ich
werfe dir aber vor, dass du deine
erste Liebe verlassen hast.[8] Mit
diesen Worten der Geheimen
Offenbarung klopft Gott an die Tur
der Christen, die sich bemiihen,
ihren Glauben ernst zu nehmen. Er
starkt sie im Guten, das sie tun,
zugleich aber drangt er sie zu einer
neuen Bekehrung. Auf der gleichen
Ebene liegen folgende Worte des hl.
Josefmaria, die eine Hilfe sein



konnen, den Grund des Herzens
auszuleuchten:

Du hdltst dich an einen
anspruchsvollen Lebensplan: Du
stehst friih auf, haltst eine Zeit des
Gebetes, empfingst oft die
Sakramente, arbeitest oder
studierst intensiv, bemiihst dich
um Geniigsamkeit und den Geist
der Askese... Und trotzdem, du
spiirst, dass dir noch etwas fehlt!

Nimm einmal in dein Gesprdch mit
Gott die folgende Uberlegung
hinein: Da die Heiligkeit - genauer
- das Ringen darum - nichts
anderes ist als die Fiille der Liebe,
musst du priifen, wie es um deine
Liebe zu Gott und - aus ihr
entspringend — um deine Liebe zu
den Mitmenschen bestellt ist,
vielleicht entdeckst du dann, tief
verborgen in deiner Seele, ernste
Fehler, die du bis jetzt noch nicht
bekampft hast. Du bist noch kein



guter Sohn, kein guter Bruder, kein
guter Freund, kein guter Kollege
(...). Du ,,opferst dich“ in vielen
»personlichen“ Kleinigkeiten, und
so klebst du an deinem Ich, an
deiner Person, und lebst im
Grunde weder fiir Gott noch fiir
die anderen, sondern fiir dich
allein.[9]

Wenn wir Gottes Barmherzigkeit
Zutritt zur Seele gewdhren, regt sie
uns dazu an, unsere Liebe zu prifen
und die Winkel zu entdecken, in
denen sich unser Herz versteckt hat
oder fast unmerklich eingeschlafen
ist. Sie zeigt uns, dass wir fir die
anderen leben, und reifst uns aus
einem ubertriebenen Streben nach
personlicher Sicherheit heraus[10],
das wenig Raum lasst fir Gott und
fir die anderen, die mit uns
zusammen sind oder denen wir
begegnen. Der Papst stellt die
Frage:Freut es mich, ,aus mir
herauszugehen, um anderen



Menschen entgegenzugehen, um zu
helfen, oder ,freut es mich, alles
wohl geordnet zu haben und in mir
selbst verschlossen zu bleiben?“[11].

Sich mit den anderen freuen

»,Gott ist Freude®, sagte der hl.
Johannes Paul II. zu Jugendlichen,
»~und in der Lebensfreude spiegelt
sich die urspriingliche Freude Gottes,
als er den Menschen schuf“[12] und
die er erneut fuhlt, wenn er uns
verzeiht. Ebenso wird auch im
Himmel mehr Freude herrschen
uber einen einzigen Siinder, der
umkehrt, als tiber
neunundneunzig Gerechte, die es
nicht notig haben umzukehren.[13]
Auf dem Grund des Geheimnisses
der gottlichen Barmherzigkeit findet
sich ,,die Freude Gottes, der auf die
Welt kommen will“[14]. Von daher
versteht sich die Bitte des hl. Paulus:
Wer Barmherzigkeit iibt, der tue es
freudig.[15]



Deshalb ist die Barmherzigkeit nicht
eine Kraft, die nur aktiv wird
angesichts der Schwéache oder
Unvollkommenheit derer, die uns
umgeben, sondern sie ist
bedingungslose Liebe, die nicht
rechnet, ein Licht, das tiberall
hingelangt und das die christlichen
Tugenden zu liebenswerten,
anziehenden Zugen einer Person
werden lasst. Vor allem aber ist sie
Ausstrahlung einer Liebe, die nicht
von dieser Welt ist[16]. Echte
Tugend - schrieb der hl. Josefmaria —
ist nicht traurig und
unsympathisch. Sie ist froh und
liebenswiirdig([17]. Jahre spater kam
er auf dasselbe Thema zurtick, indem
er sich auf eine Bemerkung bezog,
die er im Vorbeigehen gehort hatte:

»Ihr seid alle so froh“, horte ich
jemanden sagen, ,das hdtte ich
nicht erwartet“. Seit eh und je sind
die Feinde Christi auf diabolische
Weise bestrebt, Gott hingegebene



Menschen als ,TrauerklofSe‘
hinzustellen. Leider finden sie
manchmal Bestdtigung in der
tristen ,Tugend“ einiger ,guter*
Christen.

Wir danken Dir, Herr, dass Du
unser Leben in Dienst hast nehmen
wollen, damit wir durch nie
versiegende Freude eine solch iible
Karikatur ausléoschen. Und ich
bitte Dich auch darum, dass wir
dies nie aus den Augen verlieren!
[18]

Wenn die Barmherzigkeit echt ist
und wirksam, erfillt sie alles in
unserem Leben mit Freude. Man
bezeichnet die Freude als ein
Merkmal der Jugend, denn wer jung
ist, kalkuliert nicht und setzt keine
Grenzen. Damit unser Leben als
Christen authentisch ist, muss es
ganz von Barmherzigkeit und Freude
durchdrungen sein.



Das ist keine Utopie, denn
Barmherzigkeit ist durchaus
vereinbar mit Schwache. Ja, die
Schwaéche lasst uns sogar
barmherziger werden und fahiger zu
verstehen, dass die Menschen in
unserem Umfeld auch Fehler haben.
Und selbst wenn wir bei manchen
Gelegenheiten hart waren und es
nicht geschafft haben, fiir andere da
zu sein und die Barmherzigkeit
Gottes widerzuspiegeln, konnen wir
dem Herrn doch wenigstens sagen,
dass wir gerne barmherziger waren.
Er wird uns helfen, nicht berechnend
Zu sein, weder bestimmte Personen
noch aufSere Umstande abzulehnen,
sodass sich in unserem Leben erfillt,
was der hl. Josefmaria sagte:
Sichaufrichtig dem Dienst an
anderen zu widmen, ist von
solcher Wirksamkeit, dass Gott es
mit einer Demut belohnt, die voller
Freude ist.[19] Und aufserdem
vermitteln wir den anderen dann
eine Freude, die nicht die



einesgesunden Tieres ist, die wir
eine physiologische nennen
konnten[20], denn die wahre Freude
kommt auf, wenn man alles
hingibt und sich ganz den
liebenden Armen Gottes,
unseresVaters, iiberldasst[21].

Wer sich Gott auf diese Weise zu
eigen gibt, schenkt - oft ohne es zu
merken -, die Freude, die von ihm
stammt. Es ist eine Freude, ,die Folge
einer Begegnung ist, wenn man
erfahrt: ,Du bist wichtig fir mich’,
was sich nicht in Worten dufdern
muss (...). Es ist genau das, was Gott
uns begreifen lasst“[22] und was wir
unsererseits anderen zu verstehen
geben kdnnen, auch ohne Worte.

Herzlichkeit

Wenn unser Vater von Nachstenliebe
sprach, nannte er sie oftmals auch
carino[23] - ein Ausdruck, der in
einigen Sprachen schwer zu
ubersetzen, aber von zentraler



Bedeutung in seiner Botschaft ist —,
well er damit verdeutlichte, dass
echte Nachstenliebe nicht offiziell
ist, trocken, herzlos, sondern voll
menschlicher Wiarme[24],
verstindnisvoll und offen. Die
Nichstenliebe leben bedeutet viel
mehr, als bestimmte dufSere Formen
guten Benehmens zu beachten oder
einen kiithlen Respekt an den Tag zu
legen, der den anderen in
Wirklichkeit auf Distanz halt. Es
bedeutet, das Herz zu 6ffnen[25] und
die Barrieren zu entfernen, mit
denen wir uns manchmal schiitzen
vor dem, was uns an der Art der
anderen nicht angenehm ist.

Respekt kommt von respectus,
aufmerksamer Blick, Beachtung.
Echter Respekt ist nicht
wohlerzogene Resignation angesichts
der Fehler anderer, mit der wir
geschitzt hinter unserer
Verteidigungsmauer bleiben,
sondern er meint ein vertrautes,



verstandnisvolles, grofSherziges
Verhalten, das uns den anderen
ehrlich in die Augen sehen lasst.
Genau auf diese Haltung bezieht sich
der Papst, wenn er von der
Zartlichkeit spricht, die ,respektvolle
und einfiihlsame Liebe“[26] ist. Bei
einer Gelegenheit sagte er: ,Bemiiht
euch immer, annehmender Blick zu
sein, stiitzende und begleitende
Hand, trostendes Wort, liebevolle
Umarmung.“[27]

Folgt dem Beispiel des Herrn und
zeigt euren Briidern gegeniiber
Verstdindnis, mit einem sehr
grofsen Herzen, das iiber nichts
erschrickt. Habt sie wirklich gern
(...). Wenn ihr sehr menschlich
seid, werdet ihr die kleinen Fehler
nicht weiter wichtig nehmen und
mit miitterlichem Verstdandnis
immer die gute Seite der Dinge
sehen.[28] Auch wenn uns die
barmherzige Sorge bekannt ist, die
im folgenden Vergleich zum



Ausdruck kommt, ist es doch gut, sie
wieder neu zu entdecken:

Auf anschauliche Weise und im
Spaj3 habe ich euch darauf
hingewiesen, wie verschieden man
ein Phanomen beurteilt, je
nachdem, ob man es mit oder ohne
Liebe betrachtet. Ich sagte euch -
verzeiht mir, denn es ist ein sehr
plastisches Beispiel -, dass die
Gaste, die das Kind in der Nase
bohren sehen, sagen: Wie garstig!,
wdhrend die Mutter meint: Aus
ihm wird noch ein Forscher! Meine
Tochter und Sohne, ihr versteht
mich schon! Wir miissen
entschuldigen. Emport euch nicht
liber geistige oder materielle
Kleinigkeiten, die keine besondere
Bedeutung haben. Schaut auf eure
Geschwister mit Liebe,und ihr
werdet zum Schluss kommen -
zum liebevollen Schluss —, dass wir
alle Forscher sind! [29]



Menschen erscheinen in
unterschiedlichem Licht, je nachdem,
ob wir sie mit Liebebetrachten oder
nicht. Barmherzigkeit ist also nicht
blofs eine lobenswerte Einstellung
des Herzens. Unser Vater stellt sie
uns vor Augen als eine Bedingung,
die notwendig ist, um die anderen zu
kennen ohne Verzerrungen, die
durch unsere Eigenliebe entstehen.
Wenn wir die anderen barmherzig
betrachten, verweichlichen wir
unseren Blick nicht, sondern wir
sehen sie so, wie Gott sie sieht, so,
wie sie wirklich sind, Manner und
Frauen mit Tugenden, die wir
bewundern, aber auch mit Fehlern,
unter denen sie, selbst wenn sie nicht
dartber sprechen, sicher leiden und
fir die sie verstandnisvolle Hilfe
brauchen. Wenn uns der
barmherzige Blick fehlt, verlieren
wir die richtige Perspektive und die
notige Tiefenscharfe und machen so
die anderen kleiner. Mit Liebe
anschauen — mit dem Blick lieben —



nur das erlaubt, besser zu kennen
und zu lieben. Das menschliche
Herz vermag sich wunderbar zu
weiten. Wenn es liebt, dann
sprengt es, in einem Crescendo der
Liebe, alle Fesseln. Wenn du Gott
liebst, dann findet jedes Geschopf
in deinem Herzen einen Platz.[30]

Tagtéaglich verzeihen

Die Einheit einer Familie besteht
nicht nur im Zusammenleben ihrer
Mitglieder, so wie die Tatsache, dass
kein Krieg herrscht, noch nicht
Frieden bedeutet. In einer Familie
oder einem Unternehmen kann es
sein, dass es keine grofden Konflikte
gibt, und doch sind da unsichtbare
Wande, die die Menschen
voneinander trennen. Diese Wande
entstehen manchmal, ohne dass wir
es merken; denn das tagliche
Zusammenleben bringt fast
unvermeidlich Spannungen und
Arger mit sich.Sicherkommt es zu



Reibereien und
Auseinandersetzungen, aber das
ist selbstverstdandlich und gibt
gewissermafsen unserem Alltag
die Wiirze. Diese Belanglosigkeiten
verschwinden mit der Zeit.[31]
Wenn wir nicht zulassen, dass unser
Stolz sie aufbléht, zeigt sich, dass
einige Dinge, denen wir einmal
grofse Bedeutung beigemessen
haben, in Wirklichkeit nicht so
wichtig sind. Wir mussen also
besonders im Familienleben darauf
achten, dass diese unsichtbaren
Mauern nicht entstehen, die uns
voneinander trennen. Wenn wir,
anstatt Unangenehmes zu
ubergehen, in uns Groll wachsen
liefsen, konnte, was in sich normal
und harmlos ist, unser Herz nach
und nach lahmen, und unser
Umgang mit den anderen und damit
auch die Stimmung zu Hause
wiurden seltsam.



Barmherzigkeit bedeutet in diesem
Zusammenhang, dass wir aus dem
Teufelskreis der Ressentiments
ausbrechen, der dazu fihrt, eine
Beschwerdeliste anzulegen, auf der
das eigene Ich immer erhoht
erscheint im Gegensatz zu den realen
oder vorgestellten Fehlern der
anderen. Die Liebe zu Gott hingegen
fihrt uns dazu, ihn in unserem
Herzen zu suchen und uns bei ihm
auszusprechen. ,Wie sollen wir es
anfangen, die grofderen und
kleineren Verletzungen zu verzeihen,
die uns taglich zugefiigt werden? Vor
allem im Gebet (...). Beginnen wir mit
dem eigenen Herzen. Im Gebet
konnen wir gegen den Groll, den wir
empfinden, vorgehen, indem wir die
Menschen, die uns Boses getan
haben, der Barmherzigkeit Gottes
empfehlen. ‘Herr, ich bitte dich fur
ihn, ich bitte dich fiir sie‘. Dann
entdeckt man, dass dieser innere
Kampf um Vergebung vom Bdsen
reinigt und dass das Gebet und die



Liebe die inneren Fesseln des Grolls
sprengen. Es ist wirklich hésslich,
mit Groll zu leben! Wir haben jeden
Tag Gelegenheiten zu verzeihen,
diese feine Haltung zu leben, die uns
Menschen Gott ndherbringt.“[32] Der
hl. Josefmaria betete zum Beispiel in
den Mementos der Messe auch fir
jene, die ihn irgendwie verletzt
hatten[33].

Ein barmherziger Mensch ist flexibel,
es gelingt ihm, die weniger positiven
Ereignisse seines Tagesmit
sportlicher Haltung einzuordnen,
ohne sie zu dramatisieren[34].
Manchmal fallt es schwer, zu
verzeihen, weil wir uns miude,
abgespannt und unbehaglich fiihlen.
Dann ist es gut, mit Gottes Hilfe, die
immer da ist, zu versuchen, sofort zu
vergeben, ja sogar schon im Voraus
grofSherzig zu verzeihen, ohne uns
die Sache zu merken. Wenn wir den
anderen Raum geben, ihnen
erlauben, sich zu irren, ungeschickt



Zu sein oder nervos, dann brauchen
wir ihnen nicht zu verzeihen wie
jemand, der ein Zugestandnis macht.
Dann konnen wir ihnen verzeihen,
ohne uns selbst wichtig zu nehmen,
mit einer Liebe, die alles ertragt,
alles glaubt, alles hofft, allem
standhalt[35]. Zweifelsohne kann
uns die Enttduschung schmerzen,
und im rechten Augenblick ist es
vielleicht sinnvoll, der betreffenden
Person etwas zu sagen, das ihr hilft,
sich anders zu verhalten. Jedenfalls
sollten wir sofort verzeihen, auch
wenn es weh tut. Oft ist es nicht
einmal notwendig, iiber den Vorfall
zu sprechen. So bleiben wir nicht
dabei stehen. Unsere Nahe sowie
eine Prise Humor entkrampfen die
Situation. Wenn wir nicht in die
Versuchung fallen, Boses mit Bosem
oder Kalte mit Kalte zu vergelten,
wird der Herr unsere Seele erfiillen.
Dann konnen wir mit dem
Psalmisten sagen: Misericordia tua
super vitas: Denn deine Huld ist



besser als das Leben[36], und mit
unserem Vater, der wusste, dass der
Herr sein Herz weit gemacht hat,
konnen wir behaupten: Wie man es
schafft zu verzeihen, brauchte ich
nicht zu lernen, denn der Herr hat
mich gelehrt zu lieben.[37]

Carlos Ayxela

Foto: Santi Gonzdalez-Barros

[1] Papst Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus, 11.04.2015, Nr.
3.

[2] Ebd.
[3] Ebd, Nr. 10.
[4] Eph 3, 18.

[5] VgL.Lk 15, 28-32.



[6] Vgl. Lk 18, 10-14.
[7] Vgl. Mt 18, 23-35.

[8] Offb 2, 2-4.

[9] HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 739.

[10] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 18.

[11] Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 25.02.16.

[12] HI. Joh. Paul II., Ansprache,
6.4.1995.

[13] Lk 15, 7.

[14] Benedikt XVI., Homilie, 18.04.
2010. S. hl. Thomas von Aquin, Super
Psalmos, 24 Nr. 6: ,In Gott findet sich
die Gtute, d.h. die Weitergabe von
Guitern an die Geschopfe; denn das
Gute verschenkt sich selbst. Die
Barmherzigkeit ihrerseits ist ein



besonderer Ausfluss an Gilite, um der
Armut abzuhelfen.

[15] Rom 12, 8.
[16] Vgl. Joh 17, 21.
[17] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 657.

[18] HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 58.

[19] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 591.

[20] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 659.
[21] Ebd.

[22] Papst Franziskus, Ansprache,
6.7.2013.

[23] Vgl. z.B.Sdmann, Nr. 821;
Schmiede, Nr. 148; Freunde Gottes,
Nr. 125, 229; Christus begegnen, Nr.
36.



[24] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 167.

[25] Vgl. Freunde Gottes, Nr. 225.

[26] Papst Franziskus, Botschaft,
6.12.2013.

[27] Papst Franziskus, Ansprache,
9.11.2013.

[28] HI. Josefmaria, Brief 29.09.1957,
Nr. 35 (zitiert in E. Burkhart/]. Lopez,
Alltag und Heiligkeit in der Lehre des
heiligen Josefmaria; Studie zur
spirituellen Theologie, Bd 2, Adamas
Verlag, Koln 2016, S. 336-337).

[29] Ebd.

[30] HI. Josefmaria, Der Kreuzweg, 8.
Station, Nr. 5.

[31] HI. Josefmaria, Gesprdche, Nr.
101.

[32] Papst Franziskus, Angelus,
26.12.2015.



[33] Vgl. Javier Echevarria, Tut dies
zu meinem Geddchtnis, Adamas
Verlag, Koln 2011, S.115.

[34] Vgl. Gesprdche, Nr. 91.
[35] 1 Kor 13, 7.
[36] Ps 63, 4.

[37] HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 804.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/mit-liebevollem-blick-
barmherzigkeit-und-bruderlic/
(05.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/
https://opusdei.org/de-at/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/
https://opusdei.org/de-at/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/

	Mit liebevollem Blick - Barmherzigkeit und Brüderlichkeit

