opusdei.org

Das apostolische
Schreiben
"Misericordia et
Misera"

Am 20. November, dem
Christkonigsfest, endete das
aufserordentliche Heilige Jahr
der Barmherzigkeit. Aus diesem
Anlass veroffentlichte Papst
Franziskus ein apostolisches
Schreiben uiber das "das
Geheimnis der Liebe Gottes (...),
wenn diese dem Sunder
begegnet."

24.11.2016



FRANZISKUS

erbittet allen Lesern dieses
Apostolischen Schreibens
Barmherzigkeit und Frieden

Misericordia et misera — die
Barmherzigkeit und die Erbdrmliche,
das sind die beiden Worte, die der
heilige Augustinus gebraucht, um die
Begegnung zwischen Jesus und der
Ehebrecherin zu beschreiben (vgl.
Joh 8,1-11). Eine schonere und
schlussigere Formulierung als diese
konnte er nicht finden, um das
Geheimnis der Liebe Gottes
verstandlich zu machen, wenn diese
dem Sunder begegnet: » Es blieben
nur zwei: die Erbarmliche und die
Barmherzigkeit. «[1] Wie viel
Erbarmen und gottliche
Gerechtigkeit liegt in dieser
Erzahlung! Ihre Lehre wirft ein Licht
auf den Abschluss des
AufSerordentlichen Jubildums der
Barmherzigkeit und zeigt zugleich


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn1

den Weg auf, den wir in Zukunft
gehen sollen.

1. Dieser Abschnitt aus dem
Evangelium kann zu Recht als Bild
dessen ibernommen werden, was
wir im Heiligen Jahr, einer Zeit reich
an Erbarmen, gefeiert haben. Und
dieses Erbarmen verlangt, weiter in
unseren Gemeinschaften gefeiert und
gelebt zu werden. Die
Barmherzigkeit kann ndmlich im
Leben der Kirche nicht ein blofSer
Einschub sein, sondern sie ist ihr
eigentliches Leben, das die tiefe
Wahrheit des Evangeliums deutlich
und greifbar werden lasst. Alles wird
in der Barmherzigkeit offenbart;
alles wird in der barmherzigen Liebe
des Vaters gelost.

Eine Frau und Jesus begegnen
einander. Sie, eine Ehebrecherin und
nach dem Gesetz zur Steinigung
verurteilt; er, der mit seiner
Verkindigung und seiner



Ganzhingabe, die ihn ans Kreuz
bringen sollte, das Gesetz des Mose
auf seine echte urspringliche
Absicht zurtiickgefihrt hat. Im
Mittelpunkt stehen nicht das Gesetz
und die legale Gerechtigkeit, sondern
die Liebe Gottes. Sie versteht, im
Herzen eines jeden Menschen zu
lesen, um seine verborgenste
Sehnsucht zu erfassen, und muss vor
allem den Vorrang haben. In dieser
Erzahlung des Evangeliums
begegnen sich jedoch nicht abstrakt
Sunde und Urteil, sondern eine
Stnderin und der Heiland. Jesus hat
dieser Frau in die Augen geschaut
und in ihrem Herzen gelesen: Dort
hat er die Sehnsucht entdeckt,
Verstandnis, Vergebung und
Befreiung zu erlangen. Die
Erbarmlichkeit der Stinde ist von der
Erbarmung der Liebe tiberkleidet
worden. Kein Urteil von Seiten Jesu,
das nicht von Erbarmen und Mitleid
mit der Lage der Stinderin gepragt
wadre. Denen, die sie richten und zum



Tode verurteilen wollten, antwortet
Jesus mit einem langen Schweigen,
das die Stimme Gottes in den Herzen
sowohl der Frau als auch ihrer
Anklager durchklingen lassen will.
Letztere lassen die Steine fallen, die
sie in Handen halten, und gehen
einer nach dem anderen weg (vgl.
Joh 8,9). Und nach jenem Schweigen
sagt Jesus: » Frau, wo sind sie
geblieben? Hat dich keiner
verurteilt? [...] Auch ich verurteile
dich nicht. Geh und siindige von jetzt
an nicht mehr! « (V.10-11). Auf diese
Weise hilft er ihr, voll Hoffnung in
die Zukunft zu schauen und bereit zu
sein, ihr Leben neu zu beginnen; von
jetzt an kann sie, wenn sie will, ,,in
der Liebe wandeln“ (vgl. Eph 5,2).
Wenn man erst einmal von der
Barmherzigkeit iberkleidet worden
ist, dann ist der Zustand der
Schwachheit aufgrund der Siinde,
auch wenn er fortbesteht,
ubertroffen von der Liebe, die



erlaubt, dariber hinauszusehen und
anders zu leben.

2. Jesus hatte das im Ubrigen in aller
Deutlichkeit gelehrt, als er von einem
Pharisder zum Essen eingeladen war
und eine Frau an ihn herantrat, die
allen als Stiinderin bekannt war (vgl.
Lk 7,36-50). Sie hatte Jesu FufSe mit
wohlriechendem Ol gesalbt, sie mit
ihren Tranen benetzt und mit ihrem
Haar getrocknet (vgl. V. 37-38). Als
der Pharisder schockiert reagierte,
antwortete Jesus: » Ihr sind ihre
vielen Sinden vergeben, weil sie
(mir) so viel Liebe gezeigt hat. Wem
aber nur wenig vergeben wird, der
zeigt auch nur wenig Liebe « (V. 47).

Die Vergebung ist das sichtbarste
Zeichen der Liebe des Vaters, die
Jesus in seinem ganzen Leben
offenbaren wollte. Es gibt keine
Stelle im Evangelium, die aus diesem
Imperativ der Liebe, die bis zur
Vergebung reicht, ausgeklammert



werden konnte. Sogar im letzten
Moment seines Erdenlebens, als er
ans Kreuz geschlagen wird, hat Jesus
noch Worte der Vergebung: » Vater,
vergib ihnen, denn sie wissen nicht,
was sie tun « (Lk 23,34).

Nichts, was ein reumiitiger Siinder
vor die Barmherzigkeit Gottes tragt,
kann ohne die Umarmung seiner
Vergebung bleiben. Das ist der
Grund, warum niemand von uns der
Barmherzigkeit Bedingungen stellen
kann; sie bleibt immer ein Akt der
Unentgeltlichkeit des himmlischen
Vaters, eine bedingungslose und
unverdiente Liebe. Wir diirfen daher
nicht Gefahr laufen, uns der volligen
Freiheit der Liebe entgegenzustellen,
mit der Gott in das Leben jedes
Menschen eintritt.

Die Erbarmung ist diese konkrete
Handlung der Liebe, die das Leben
verwandelt und dndert, indem sie
verzeiht. Das ist die Weise, wie sich



ihr gottliches Geheimnis zeigt. Gott
ist barmherzig (vgl. Ex 34,6), sein
Erbarmen wahrt ewig (vgl. Ps 136),
von Generation zu Generation
umarmt er jede Person, die auf ihn
vertraut, und verwandelt sie, indem
er ihr sein eigenes Leben schenkt.

3. Wie viel Freude ist im Herzen
dieser beiden Frauen, der
Ehebrecherin und der Stinderin,
erweckt worden! Die Vergebung hat
ihnen endlich das Gefiihl vermittelt,
frei und glicklich zu sein wie nie
zuvor. Die Tranen der Scham und
des Schmerzes haben sich in das
Lacheln derer verwandelt, die
wissen, dass sie geliebt werden. Die
Barmherzigkeit erweckt Freude, weil
sich das Herz der Hoffnung auf ein
neues Leben 6ffnet. Die Freude uUber
die Vergebung ist unbeschreiblich,
leuchtet in uns aber jedes Mal auf,
wenn wir Vergebung erfahren. Ihr
Ursprung ist die Liebe, mit der Gott
auf uns zukommt und den Kreis des



Egoismus durchbricht, der uns
umgibt, um uns unsererseits zu
Werkzeugen der Barmherzigkeit zu
machen.

Wie bedeutsam sind auch fiir uns die
alten Worte, die die ersten Christen
leiteten: » Ergib dich also der
Frohlichkeit, die allezeit Gnade
findet bei Gott und ihm wohlgefallig
ist, und lass dir’s in ihr wohl sein!
Denn jeder frohliche Mann tut Gutes,
sinnt auf Gutes und verachtet die
Traurigkeit [...] Alle werden Leben
haben bei Gott, die der Traurigkeit
absagen und sich allein der
Frohlichkeit ergeben. « [2] Erbarmen
zu erfahren, schenkt Freude. Lassen
wir sie uns nicht nehmen durch die
verschiedenen Betriibnisse und
Sorgen. Moge sie fest in unserem
Herzen verwurzelt bleiben und uns
immer mit frohem Gleichmut auf das
Alltagsleben blicken lassen.


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn2

In einer oft von der Technik
beherrschten Kultur scheinen sich
die Formen von Traurigkeit und
EinsamkKkeit zu vervielfaltigen, in die
die Menschen - und sogar viele
Jugendliche - fallen. Tatsachlich
scheint die Zukunft eine Geisel der
Unsicherheit zu sein, die keine
Bestidndigkeit gewdhrt. Auf diese
Weise kommen oft Gefiihle von
Schwermut, Traurigkeit und
Verdruss auf, die allmé&hlich in die
Verzweiflung fithren konnen. Es
braucht Zeugen der Hoffnung und
der echten Freude, um die
Trugbilder zu verscheuchen, die ein
miheloses Glick mit kiinstlichen
Paradiesen versprechen. Die tiefe
Leere so vieler kann durch die
Hoffnung, die wir im Herzen tragen,
und durch die Freude, die daraus
hervorgeht, aufgefiillt werden. Es ist
so notwendig, die Freude
kennenzulernen, die sich in dem
vom Erbarmen bertihrten Herzen
offenbart. Beherzigen wir also die



Worte des Apostels: » Freut euch im
Herrn zu jeder Zeit! « (Phil 4,4; vgl. 1
Thess 5,16).

4. Wir haben ein intensives Jahr
begangen, in dem uns die Gnade der
Barmherzigkeit reichlich geschenkt
worden ist. Wie ein heftiger und
heilsamer Wind wehten die Glite und
das Erbarmen des Herrn uber die
ganze Erde hin. Und angesichts
dieses liebevollen Blickes Gottes, der
so anhaltend lange auf jeden von uns
gerichtet war, kann man nicht
gleichgultig bleiben, denn er
verandert das Leben.

Wir haben vor allem das Bediirfnis,
dem Herrn zu danken und ihm zu
sagen: » Du hast, o Herr, dein Land
begnadet [...] hast deinem Volk die
Schuld vergeben « (Ps 85,2-3). Genau
das ist geschehen: Gott hat unsere
Schuld zertreten und unsere Stiinden
in die Tiefe des Meeres
hinabgeworfen (vgl. Mi 7,19); er



erinnert sich nicht mehr an sie, er
hat sie hinter seinen Riucken
geworfen (vgl. Jes 38,17); so weit der
Aufgang entfernt ist vom Untergang,
so weit sind unsere Stinden von ihm
entfernt (vgl. Ps 103,12).

In diesem Heiligen Jahr hat die
Kirche verstanden zuzuhoren, und
sie hat ganz intensiv die Gegenwart
und Nahe des Vaters erfahren, der
ihr durch das Wirken des Heiligen
Geistes das Geschenk und den
Auftrag Jesu Christi in Bezug auf die
Vergebung verdeutlicht hat. Es ist
wirklich ein neuer Besuch des Herrn
in unserer Mitte gewesen. Wir haben
gespurt, wie sein Lebensatem die
Kirche anhauchte und seine Worte
noch einmal auf die Sendung
hinwiesen: » Empfangt den Heiligen
Geist! Wem ihr die Stinden vergebt,
dem sind sie vergeben; wem ihr die
Vergebung verweigert, dem ist sie
verweigert « (Joh 20,22-23).



5. Jetzt, da dieses Jubildum
abgeschlossen ist, wird es Zeit, nach
vorne zu schauen und zu begreifen,
wie auch weiterhin in Treue, Freude
und Begeisterung der Reichtum der
gottlichen Barmherzigkeit zu
erfahren ist. Unsere Gemeinschaften
werden im Werk der
Neuevangelisierung in dem Maf3
lebendig und dynamisch bleiben
konnen, wie die ,,pastorale Umkehr*,
die zu leben wir aufgerufen sind,[3]
taglich von der erneuernden Kraft
der Barmherzigkeit gepragt sein
wird. Schranken wir ihr Handeln
nicht ein; betriben wir nicht den
Heiligen Geist, der immer neue Wege
aufzeigt, die zu beschreiten sind, um
allen das heilbringende Evangelium
Zu vermitteln.

An erster Stelle sind wir aufgerufen,
die Barmherzigkeit zu feiern. Wie
viel Reichtum ist im Gebet der Kirche
enthalten, wenn sie Gott als
barmherzigen Vater anruft! In der


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn3

Liturgie wird das Erbarmen nicht
nur wiederholt ins Gedachtnis
gerufen, sondern wirklich
empfangen und erlebt. Vom Anfang
bis zum Ende der Eucharistiefeier
kommt die Barmherzigkeit immer
wieder vor im Dialog zwischen der
betenden Gemeinde und dem Herzen
des Vaters, der sich freut, wenn er
seine erbarmungsvolle Liebe
ausgiefSen kann. Nach der
anfanglichen Vergebungsbitte mit
dem Ruf » Herr, erbarme dich! «
werden wir umgehend beruhigt: »
Der allméachtige Gott erbarme sich
unser, er lasse uns die Sinden nach
und fihre uns zum ewigen Leben. «
Das ist die Zuversicht, in der sich die
Gemeinde in der Gegenwart des
Herrn versammelt, besonders am
heiligen Tag der Auferstehung. Viele
Tagesgebete haben den Sinn, an das
grofse Geschenk der Barmherzigkeit
zu erinnern. So beten wir zum
Beispiel in der Fastenzeit: » Gott,
unser Vater, du bist der Quell des



Erbarmens und der Glite, wir stehen
als Sunder vor dir und unser
Gewissen klagt uns an. Sieh auf
unsere Not und lass uns Vergebung
finden durch Fasten, Gebet und
Werke der Liebe. «[4] Dann vertiefen
wir uns in das grofde Eucharistische
Hochgebet mit der Prafation, die
sagt: » So sehr hast du [in deinem
Erbarmen] die Welt geliebt, dass du
deinen Sohn als Erldser gesandt hast.
Er ist uns Menschen gleich geworden
in allem, aufSer der Stinde...«[5] Das
vierte Hochgebet ist zudem ein
Hymnus auf die Barmherzigkeit
Gottes: » Voll Erbarmen [hast du]
allen geholfen, dich zu suchen und
zu finden. « » Erbarme dich tiber uns
alle «[6], ist die dringliche Bitte, die
der Priester im Hochgebet vorbringt,
um die Teilhabe am ewigen Leben zu
erflehen. Nach dem Vaterunser setzt
er das Gebet mit der Bitte um
Frieden und um Bewahrung vor der
Stunde fort und fugt hinzu: » Komm
uns zu Hilfe mit deinem Erbarmen. «


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn6

Und vor dem Friedensgrufs, der als
Ausdruck der Geschwisterlichkeit
und der gegenseitigen Liebe im Licht
der empfangenen Vergebung
ausgetauscht wird, betet der Priester
von neuem: » Schau nicht auf unsere
Siinden, sondern auf den Glauben
deiner Kirche. «[7] Mit diesen
Worten erbitten wir in demiitigem
Vertrauen die Gabe der Einheit und
des Friedens fir die heilige Mutter
Kirche. Die Feier der gottlichen
Barmherzigkeit findet ihren
Hohepunkt im eucharistischen
Opfer, dem Geddachtnis des
Ostergeheimnisses Christi, aus dem
das Heil fiir jeden Menschen, fur die
Geschichte und fiir die ganze Welt
hervorgeht. So nimmt also jeder
Moment der Eucharistiefeier auf das
Erbarmen Gottes Bezug.

Im gesamten sakramentalen Leben
wird uns die Barmherzigkeit
reichlich geschenkt. Es ist durchaus
nicht bedeutungslos, dass die Kirche


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn7

in der Formulierung der beiden
Sakramente der ,,Heilung®, also der
Versohnung und der Krankensalbung,
einen ausdrucklichen Verweis auf
die Barmherzigkeit machen wollte.
In der Absolutionsformel heifst es: »
Gott, der barmherzige Vater, hat
durch den Tod und die Auferstehung
seines Sohnes die Welt mit sich
versohnt und den Heiligen Geist
gesandt zur Vergebung der Siinden.
Durch den Dienst der Kirche schenke
er dir Verzeihung und Frieden «,[8]
und bei der Krankensalbung: »
Durch diese heilige Salbung helfe dir
der Herr in seinem reichen
Erbarmen; er stehe dir bei mit der
Kraft des Heiligen Geistes «.[9] So ist
also die Bezugnahme auf die
Barmherzigkeit im Gebet der Kirche
alles andere als nur paranetisch, sie
ist hochst wirkungsvoll, das heifst,
wahrend wir sie im Glauben
erflehen, wird sie uns gewahrt;
wahrend wir sie als lebendig und
real bekennen, verwandelt sie uns


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn9

wirklich. Das ist ein grundlegender
Inhalt unseres Glaubens, den wir in
seiner ganzen Ursprunglichkeit
bewahren missen: Vor der
Offenbarung der Stinde haben wir
die Offenbarung der Liebe, mit der
Gott die Welt und die Menschen
erschaffen hat. Die Liebe ist der erste
Akt, mit dem Gott sich zu erkennen
gibt und uns entgegenkommt. Halten
wir also unser Herz offen fiir das
Vertrauen, von Gott geliebt zu sein.
Seine Liebe kommt uns immer zuvor,
begleitet uns und bleibt an unserer
Seite trotz unserer Stinde.

6. In diesem Zusammenhang
bekommt auch das Horen des Wortes
Gottes eine besondere Bedeutung. An
jedem Sonntag wird das Wort Gottes
in der christlichen Gemeinde
verkiindet, damit der Tag des Herrn
von dem Licht erhellt wird, das aus
dem Ostergeheimnis hervorgeht.[10]
In der Eucharistiefeier scheint es, als
erlebe man einen wirklichen Dialog


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn10

zwischen Gott und seinem Volk. Bei
der Verkundigung der biblischen
Lesungen geht man namlich noch
einmal die Geschichte unseres Heiles
nach auf dem Weg iiber das
unablassige Wirken der
Barmherzigkeit, von dem berichtet
wird. Gott spricht heute immer noch
Zu uns wie zu Freunden, er »
verkehrt « mit uns,[11] um uns mit
seiner Gesellschaft zu beschenken
und uns den Weg zum Leben zu
zeigen. Sein Wort bringt unsere
Bitten und Sorgen zum Ausdruck
und bietet zugleich eine fruchtbare
Antwort, damit wir ganz konkret
seine Nahe erfahren konnen. Welch
eine Bedeutung kommt der Homilie
Zu, wo » die Wahrheit mit der
Schonheit und dem Guten
einher[geht] «,[12] um das Herz der
Glaubigen angesichts der Grof3e des
Erbarmens ins Schwingen zu
bringen! So ermahne ich dringend,
die Homilie entsprechend
vorzubereiten und die Verkiundigung


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn11
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn12

zu pflegen. Sie wird umso
fruchtbarer sein, je mehr der Priester
an sich selbst die barmherzige Giite
des Herrn erfahren hat. Die
Gewissheit zu vermitteln, dass Gott
uns liebt, ist keine rhetorische
Ubung, sondern eine Bedingung fiir
die Glaubhaftigkeit des eigenen
Priestertums. Die Barmherzigkeit zu
leben, ist daher der beste Weg, um
sie im pastoralen Leben zu einer
echten Verkindigung des Trostes
und der Umkehr werden zu lassen.
Die Homilie wie auch die Katechese
missen immer von diesem
pulsierenden Herzen des christlichen
Lebens unterstiitzt werden.

7. Die Bibel ist die grofde Erzahlung,
die von den Wundern der
Barmherzigkeit Gottes berichtet. Jede
Seite ist durchtrédnkt von der Liebe
des Vaters, der seit der Schopfung
dem Universum die Zeichen seiner
Liebe eingepragt hat. Der Heilige
Geist hat durch die Worte der



Propheten und die Weisheitsbiicher
die Geschichte Israels in der
Erkenntnis der Zartlichkeit und Nédhe
Gottes geformt, trotz der Untreue des
Volkes. Das Leben Jesu und seine
Verkundigung prigen die Geschichte
der christlichen Gemeinde auf
entscheidende Weise; sie hat auf der
Grundlage des Auftrags Christi ihre
Sendung verstanden, ein standiges
Werkzeug seiner Barmherzigkeit und
seiner Vergebung zu sein (vgl. Joh
20,23). Auf dem Weg tiber die Heilige
Schrift, die durch den Glauben der
Kirche lebendig erhalten wird,
spricht der Herr weiter zu seiner
Braut und zeigt ihr die Wege, die sie
gehen soll, damit das Evangelium des
Heils zu allen gelangt. Es ist mein
herzlicher Wunsch, dass das Wort
Gottes immer mehr gefeiert, gekannt
und verbreitet wird, damit dadurch
das Geheimnis der Liebe, die aus
jener Quelle des Erbarmens
hervorstromt, besser verstanden
werden kann. Daran erinnert uns



der Apostel ganz deutlich: » Jede von
Gott eingegebene Schrift ist auch
nutzlich zur Belehrung, zur
Widerlegung, zur Besserung, zur
Erziehung in der Gerechtigkeit « (2
Tim 3,16).

Es wére gut, wenn jede Gemeinschaft
an einem Sonntag des Kirchenjahres
ihr Engagement fir die Verbreitung,
die Kenntnis und die Vertiefung der
Heiligen Schrift erneuern konnte: an
einem Sonntag, der ganz und gar
dem Wort Gottes gewidmet ist, um
den unerschopflichen Reichtum zu
verstehen, der aus diesem standigen
Dialog Gottes mit seinem Volk
hervorgeht. Es soll nicht an
Kreativitat fehlen, um diesen
Moment durch Initiativen zu
bereichern, die die Glaubigen
anregen, lebendige Werkzeuge fir
die Vermittlung des Wortes Gottes zu
sein. Selbstverstandlich gehort zu
diesen Initiativen die weitere
Verbreitung der Lectio divina, damit



das geistliche Leben durch das
betende Lesen der Heiligen Schrift
Unterstiitzung und Wachstum
erfahrt. Die Lectio divina uber die
Themen der Barmherzigkeit wird
ermoglichen, gleichsam mit Hinden
zu greifen, wie viel Fruchtbarkeit aus
der Heiligen Schrift entspringt, wenn
sie im Licht der gesamten geistlichen
Uberlieferung der Kirche gelesen
wird, was unweigerlich in Gesten
und konkrete Werke der Liebe
mindet.[13]

8. Die Feier der Barmherzigkeit
geschieht in ganz besonderer Weise
mit dem Sakrament der Versohnung.
Das ist der Moment, in dem wir die
Umarmung des Vaters spuren, der
uns entgegenkommt, um uns die
Gnade zuruckzugeben, wieder seine
Kinder zu sein. Wir sind Stiinder und
tragen in uns die Last des
Widerspruchs zwischen dem, was
wir tun mochten, und dem, was wir
konkret tun (vgl. R6m 7,14-21). Doch


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn13

die Gnade kommt uns immer zuvor
und nimmt das Gesicht der
Barmherzigkeit an, die in der
Versohnung und in der Vergebung
wirksam wird. Gott macht seine
unermessliche Liebe gerade
angesichts unserer Verfasstheit als
Stnder verstandlich. Die Gnade ist
stdrker und ubertrifft jeden
moglichen Widerstand, denn die
Liebe tiberwindet alles (vgl. 1 Kor
13,7).

Im Sakrament der Vergebung zeigt
Gott den Weg der Umkehr zu ihm
und ladt dazu ein, wieder seine Nahe
zu erfahren. Es ist eine Vergebung,
die dadurch empfangen werden
kann, dass man vor allem die Liebe
lebt. Daran erinnert auch der Apostel
Petrus, wenn er schreibt: » die Liebe
deckt viele Stiinden zu « (1 Petr 4,8).
Allein Gott vergibt die Sinden, aber
er verlangt auch von uns die
Bereitschaft, den anderen zu
verzeihen so, wie er uns vergibt: »



Erlass uns unsere Schulden, wie auch
wir sie unseren Schuldnern erlassen
haben « (Mt 6,12). Wie viel
Traurigkeit, wenn wir in uns selbst
verschlossen bleiben und unféhig
sind, zu verzeihen! Dann gewinnen
Groll, Wut und Rache die Oberhand;
sie machen das Leben unglucklich
und vereiteln den frohen Einsatz fir
die Barmherzigkeit.

9. Eine Erfahrung der Gnade, die die
Kirche im Jubildumsjahr mit grofSer
Wirksamkeit gemacht hat, ist
sicherlich der Dienst der Missionare
der Barmherzigkeit. Ihre pastorale
Tatigkeit hat deutlich machen
wollen, dass Gott keinerlei Grenze
setzt fir diejenigen, die ihn mit
reuevollem Herzen suchen, denn
allen kommt er entgegen wie ein
Vater. Ich habe viele Zeugnisse der
Freude Uber die erneuerte
Begegnung mit dem Herrn im
Sakrament der Beichte erhalten.
Verpassen wir nicht die Gelegenheit,



den Glauben auch als eine Erfahrung
von Versohnung zu erleben. » Lasst
euch mit Gott versohnen! « (2 Kor
5,20) ist die Einladung, die der
Apostel noch in unseren Tagen
macht, um jeden Glaubigen die
Macht der Liebe entdecken zu lassen,
die ihn eine » neue Schopfung « (2
Kor 5,17) werden lasst.

Ich spreche jedem Missionar der
Barmherzigkeit meinen Dank aus fir
diesen wertvollen Dienst, den er
geleistet hat, um die Gnade der
Vergebung wirksam werden zu
lassen. Dieses aufderordentliche Amt
endet jedoch nicht mit der
SchliefSung der Heiligen Pforte. Ich
mochte namlich, dass es bis auf
weiteres noch fortdauert als
konkretes Zeichen dafir, dass die
Gnade des Jubildums in den
verschiedenen Teilen der Erde
weiter lebendig und wirksam ist. Es
wird Aufgabe des Papstlichen Rates
zur Forderung der



Neuevangelisierung sein, die
Missionare der Barmherzigkeit als
einen unmittelbaren Ausdruck
meiner Fursorge und Néahe zu
betreuen und die schliissigsten
Formen fiir die Ausiibung dieses
wertvollen Amtes zu finden.

10. Die Priester fordere ich erneut
auf, sich mit grofser Sorgfalt auf den
Dienst der Beichte vorzubereiten, der
eine wirklich priesterliche Aufgabe
ist. Ich danke euch herzlich fiir euren
Einsatz und bitte euch, fir alle offen
und aufnahmebereit zu sein; Zeugen
der vaterlichen Zartlichkeit zu sein
trotz der Schwere der Stinde;
fiirsorglich zu helfen, tiber das
getane Bose nachzudenken;
unmissverstdndlich die moralischen
Prinzipien darzulegen; verfiighar zu
sein, um die Glaubigen auf ihrem
Weg der Bufde zu begleiten und dabei
geduldig ihr Tempo zu
bertucksichtigen; weitsichtig zu sein
in der Unterscheidung jedes



einzelnen Falles undgrofsherzig in
der Gewahrung der Vergebung
Gottes. Wie Jesus vor der
Ehebrecherin die Wahl traf, im
Schweigen zu verharren, um sie vor
dem Todesurteil zu bewahren, so
moge auch der Priester im
Beichtstuhl weitherzig sein, in dem
Bewusstsein, dass jeder Beichtende
ihn an seine eigene personliche Lage
erinnert: Siinder, aber Diener der
Barmherzigkeit.

11. Ich mochte, dass wir alle die
Worte des Apostels meditieren, die er
am Ende seines Lebens geschrieben
hat, als er dem Timotheus gesteht,
dass er der Erste der Stiinder war,
und hinzufiigt: » Aber ich habe
Erbarmen gefunden « (1 Tim 1,16).
Seine Worte haben eine
durchschlagende Kraft, um auch uns
herauszufordern, tiber unser Leben
nachzudenken und zu sehen, wie das
Erbarmen Gottes am Werk ist, um
unser Herz zu verdndern, zu



bekehren und zu verwandeln: » Ich
danke dem, der mir Kraft gegeben
hat: Christus Jesus, unserem Herrn.
Er hat mich fir treu gehalten und in
seinen Dienst genommen, obwohl ich
ihn friher lasterte, verfolgte und
verhohnte. Aber ich habe Erbarmen
gefunden « (1 Tim 1,12-13).

Erinnern wir uns daher mit immer
neuer pastoraler Leidenschaft an die
Worte des Apostels: » Gott [hat] uns
durch Christus mit sich versohnt und
uns den Dienst der Versohnung
aufgetragen « (2 Kor 5,18). Wir haben
als Erste Vergebung empfangen, im
Hinblick auf diesen Dienst, und sind
zu personlichen Zeugen der
Universalitat der Vergebung gemacht
worden. Es gibt weder ein Gesetz,
noch eine Vorschrift, die Gott
verbieten konnte, den Sohn wieder
in die Arme zu schliefSen, der zu ihm
zuruckkehrt und gesteht, einen
Fehler begangen zu haben, aber
entschlossen ist, wieder von vorne



anzufangen. Nur bei dem Gesetz
stehen zu bleiben bedeutet, den
Glauben und das gottliche Erbarmen
zu vereiteln. Es gibt einen
propadeutischen Wert im Gesetz (vgl.
Gal 3,24), dessen Ziel die Liebe ist
(vgl. 1 Tim 1,5). Der Christ ist jedoch
berufen, die Neuheit des
Evangeliums zu leben, » das Gesetz
des Geistes und des Lebens in
Christus Jesus « (Rom 8,2). Selbst in
den kompliziertesten Fallen, in
denen man versucht ist, einer
Gerechtigkeit den Vorrang zu geben,
die allein aus den Normen
hervorgeht, muss man an die Kraft
glauben, die aus der gottlichen
Gnade entspringt.

Wir Beichtvéter besitzen die
Erfahrung vieler Bekehrungen, die
sich vor unseren Augen abspielen.
Spuren wir also die Verantwortung
von Gesten und Worten, die tief ins
Herz des BufSers eindringen sollen,
damit er die Ndhe und die



Zartlichkeit des verzeihenden Vaters
entdeckt. Vereiteln wir diese
Momente nicht mit
Verhaltensweisen, die im
Widerspruch stehen kénnen zu der
Erfahrung der Barmherzigkeit, nach
der gesucht wird. Helfen wir
vielmehr, den Raum des
personlichen Gewissens mit der
unendlichen Liebe Gottes zu
erleuchten (vgl. 1 Joh 3,20).

Das Sakrament der Versohnung muss
seinen zentralen Platz im
christlichen Leben wiederfinden;
darum verlangt es Priester, die ihr
Leben in den » Dienst der
Versohnung « (2 Kor 5,18) stellen. Auf
diese Weise soll niemandem, der
ernsthaft bereut, der Zugang zur
Liebe des Vaters, der auf seine
Ruckkehr wartet, verwehrt werden
und allen die Moglichkeit offen
stehen, die befreiende Kraft der
Vergebung zu erfahren.



Eine glnstige Gelegenheit kann die
Feier der Initiative ,,24 Stunden fiir
den Herrn“ unmittelbar vor dem 4.
Fastensonntag sein. Sie findet bereits
eine breite Zustimmung in den
Diozesen und bleibt ein starker
pastoraler Aufruf, um das Sakrament
der Beichte intensiv zu erleben.

12. Aufgrund dieser Notwendigkeit
und damit dem Wunsch nach
Versohnung und der Vergebung
Gottes nichts im Wege stehe,
gewdhre ich von nun an allen
Priestern die Vollmacht, kraft ihres
Amtes jene loszusprechen, welche
die Sunde der Abtreibung begangen
haben. Was ich auf den Zeitraum des
Jubeljahres begrenzt gewahrt
habe[14], wird nun zeitlich
ausgedehnt, unbeachtet gegenteiliger
Bestimmungen. Ich mochte
nochmals mit all meiner Kraft
betonen, dass Abtreibung eine
schwere Sunde ist, da sie einem
unschuldigen Leben ein Ende setzt.


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn14

Mit gleicher Kraft kann und muss ich
jedoch sagen, dass es keine Stinde
gibt, die durch die Barmherzigkeit
Gottes nicht erreicht und vernichtet
werden kann, wenn diese ein
reuevolles Herz findet, das um
Versohnung mit dem Vater bittet.
Jeder Priester moge daher den
Ponitenten bei der Begleitung auf
diesem Weg der besonderen
Versohnung Fihrer, Halt und Trost
sein.

Im Jubildumsjahr hatte ich den
Glaubigen, die aus verschiedenen
Grunden die von den Priestern der
Bruderschaft St. Pius X. betreuten
Kirchen besuchen, gewéhrt, giltig
und erlaubt die sakramentale
Lossprechung ihrer Stiinden zu
empfangen.[15] Fir das pastorale
Wohl dieser Glaubigen und im
Vertrauen auf den guten Willen ihrer
Priester, dass mit der Hilfe Gottes die
volle Gemeinschaft in der
katholischen Kirche wiedererlangt


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn15

werden kann, setze ich aus eigenem
Entschluss fest, diese Vollmacht tiber
den Zeitraum des Jubeljahres hinaus
auszudehnen, bis diesbezuglich neue
Verfiigungen ergehen. So moge
keinem das sakramentale Zeichen
der Versohnung durch die Vergebung
der Kirche je fehlen.

13. Die Barmherzigkeit hat auch das
Gesicht des Trostes. » Trostet, Trostet
mein Volk « (Jes 40,1), sind die
eindringlichen Worte, die der
Prophet auch heute horen lasst,
damit zu allen, die Leid und Schmerz
tragen, ein Wort der Hoffnung
gelange. Lassen wir uns nie die
Hoffnung nehmen, die aus dem
Glauben an den auferstandenen
Herrn kommt. Es stimmt, oft werden
wir auf eine harte Probe gestellt,
doch nie diirfen wir die Gewissheit
verlieren, dass der Herr uns liebt.
Sein Erbarmen zeigt sich auch in der
Néahe, Zuneigung und Hilfe vieler
Brider und Schwestern, wenn Tage



der Traurigkeit und des Leids
hereinbrechen. Tranen zu trocknen
ist eine konkrete Handlung, die den
Kreis der Einsamkeit, in dem wir oft
eingeschlossen sind, durchbricht.

Wir alle brauchen Trost, denn
niemand ist frei von Leid, Schmerz
und Unverstandnis. Wie viel
Schmerz kann ein grollendes Wort,
das eine Frucht von Neid, Eifersucht
und Wut ist, hervorrufen! Wie viel
Leid verursacht die Erfahrung der
Untreue, der Gewalt und des
Verlassenwerdens! Wie viel
Bitterkeit entsteht angesichts des
Todes geliebter Menschen! Und doch
ist Gott nie fern, wenn man diese
Dramen durchlebt. Ein
aufmunterndes Wort, eine
Umarmung, durch die du dich
verstanden fihlst, eine Liebkosung,
welche die Liebe splren lasst, ein
Gebet, das es moglich macht, starker
Zu sein ... dies alles sind Zeichen der



Nahe Gottes durch den Trost seitens
der Bruder und Schwestern.

Mitunter kann auch das Schweigen
von grofder Hilfe sein, denn
manchmal gibt es keine Worte, um
auf die Fragen eines leidenden
Menschen Antwort zu geben. Das
Fehlen von Worten kann jedoch
durch das Mitleid dessen, der da und
nahe ist, der liebt und die Hand halt,
ausgeglichen werden. Es stimmt
nicht, dass das Schweigen ein Akt der
Kapitulation ist, vielmehr ist es ein
Moment der Kraft und der Liebe.
Auch das Schweigen gehort zu
unserer Sprache des Trostes, da es zu
einem konkreten Werk wird, das
Leid des Mitmenschen zu teilen und
daran Anteil zu nehmen.

14. In einer besonderen Zeit wie der
unseren, die unter vielen Krisen
auch die der Familie kennt, ist es
wichtig, dass ein Wort trostlicher
Kraft an unsere Familien ergeht. Das



Geschenk der Ehe ist eine grofde
Berufung, auf die mit der Gnade
Christi in grofSherziger, treuer und
geduldiger Liebe zu antworten ist.
Die Schonheit der Familie bleibt
unverandert, trotz vieler Dunkelheit
und alternativer Vorschlédge: » Die
Freude der Liebe, die in den Familien
gelebt wird, ist auch die Freude der
Kirche. «[16] Der Weg des Lebens,
der einen Mann und eine Frau sich
begegnen, sich lieben und sich fiir
immer die Treue vor Gott
versprechen lasst, ist oft von Leid,
Untreue und EinsamKkeit
unterbrochen. Die Freude tiber das
Geschenk von Kindern ist nicht frei
von den Sorgen der Eltern
hinsichtlich ihres Heranwachsens
und ihrer Bildung, hinsichtlich einer
wirklich lebenswerten Zukunft.

Die Gnade des Ehesakraments starkt
nicht nur die Familie, damit sie ein
bevorzugter Ort sei, wo
Barmherzigkeit gelebt wird, sondern


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn16

sie verpflichtet auch die christliche
Gemeinde und die ganze Pastoral,
den grofden Wert der Familie als
Lebensmodell hervortreten zu
lassen. Dieses Jubildumsjahr darf
jedoch nicht dazu fihren, dass man
die Vielschichtigkeit der aktuellen
familidren Realitat aus den Augen
verliert. Die Erfahrung der
Barmherzigkeit macht uns fahig, auf
alle menschlichen Schwierigkeiten
mit der Haltung der Liebe Gottes zu
schauen, der nicht mude wird, sie
aufzunehmen und zu begleiten.[17]

Wir dirfen nicht vergessen, dass
jeder den Reichtum und die Birde
der eigenen Geschichte mit sich tragt,
die ihn von jeder anderen Person
unterscheidet. Unser Leben mit
seinen Freuden und Leiden ist etwas
Einmaliges und Unwiederholbares,
das unter dem barmherzigen Blick
Gottes verlauft. Dies erfordert, vor
allem seitens des Priesters, eine
aufmerksame, tiefe und weitsichtige


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn17

geistliche Unterscheidung, damit
niemand ausgeschlossen wird, in
welcher Situation er auch lebt, und
jeder sich von Gott konkret
angenommen fiihlen, aktivam Leben
der Gemeinde teilhaben und in jenes
Volk Gottes eingegliedert werden
kann, das unermudlich auf die Fille
des Reiches Gottes, des Reichs der
Gerechtigkeit und Liebe, der
Vergebung und Barmherzigkeit, hin
unterwegs ist.

15. Von besonderer Bedeutung ist der
Moment des Todes. Die Kirche hat
diesen dramatischen Ubergang stets
im Licht der Auferstehung Jesu
Christi gelebt, der den Weg fur die
Gewissheit des kuinftigen Lebens
aufgetan hat. Wir haben hier eine
grofse Herausforderung
anzunehmen, vor allem in der
zeitgenossischen Kultur, die haufig
zu einer Banalisierung des Todes
neigt und zwar so weit, dass sie ihn
eine reine Fiktion werden lasst oder



ihn verdréngt. Der Tod muss
hingegen als schmerzlicher und
unausweichlicher Ubergang
angegangen und vorbereitet werden,
der dennoch voll Sinn ist: es ist der
Sinn des aufdersten Aktes der Liebe
gegenuber den Menschen, die man
zuruckldsst, und gegeniber Gott,
dem man entgegengeht. In allen
Religionen wird der Moment des
Todes wie jener der Geburt religios
begleitet. Wir erfahren die Exequien
als hoffnungsvolles Gebet fir die
Seele des Verstorben und als
Spendung von Trost fir jene, die
unter dem Abschied eines geliebten
Menschen leiden.

Ich bin uberzeugt, dass wir in der
von lebendigem Glauben beseelten
Pastoral mit Hinden greifbar
machen mussen, wie sehr die
liturgischen Zeichen und unsere
Gebete Ausdruck der Barmherzigkeit
Gottes sind. Er selbst bietet uns
Worte der Hoffnung, denn nichts und



niemand kann uns je von seiner
Liebe scheiden (vgl. Rom 8,35). Die
Anteilnahme eines Priesters an
diesem Moment ist eine wichtige
Form der Begleitung, denn sie lasst
im Augenblick der Schwache, der
EinsamKkeit, der Unsicherheit und der
Trauer die Nahe der christlichen
Gemeinde erfahren.

16. Das Jubildumsjahr endet und die
Heilige Pforte wird geschlossen. Aber
die Pforte der Barmherzigkeit
unseres Herzens bleibt immer weit
geoffnet. Wir haben gelernt, dass
Gott sich uns zuneigt (vgl. Hos 11,4),
damit auch wir ihn nachahmen
konnen, wenn wir uns unseren
Brudern und Schwestern zuneigen.
Die Sehnsucht vieler, zum Haus des
Vaters zuruckzukehren, der schon
auf ihr Kommen wartet, wird auch
durch aufrichtige und grofSsherzige
Zeugen der gottlichen Zartlichkeit
erweckt. Die Heilige Pforte, die wir in
diesem Jubildumsjahr durchschritten



haben, hat uns auf den Weg der
Nidchstenliebe gefiihrt, den wir jeden
Tag in Treue und Freude beschreiten
sollen. Die Strafde der Barmherzigkeit
namlich macht es moglich, vielen
Brudern und Schwestern zu
begegnen, die die Hand ausstrecken,
damit sie jemand ergreifen kann, um
miteinander zu gehen.

Wenn man Christus nahe sein
mochte, muss man den Mitmenschen
ein Nachster sein, denn nichts ist
dem Vater wohlgefélliger, als ein
konkretes Zeichen der
Barmherzigkeit. Von ihrer Natur her
macht sich die Barmherzigkeit in
einer konkreten dynamischen
Handlung sichtbar und greifbar.
Wenn man sie einmal in ihrer
Wahrheit erfahren hat, kehrt man
nicht mehr hinter sie zurtiick: Sie
wachst stdndig und verdndert das
Leben. Sie ist eine echte neue
Schopfung, die ein neues Herz
schafft, das fahig ist, vollkommen zu



lieben, und die Augen reinigt, so dass
sie die ganz verborgenen Note
erkennen. Wie wahr sind die Worte,
mit denen die Kirche in der
Osternacht nach der Lesung des
Schopfungsberichts betet: Gott, du
hast den Menschen nach deinem Bild
wunderbar erschaffen und noch
wunderbarer erneuert und erlost.
[18]

Die Barmherzigkeit erneuert und
erlost, da sie die Begegnung zweier
Herzen ist: des Herzens Gottes, das
dem Herzen des Menschen
entgegenkommt. Dieses erwarmt sich
und ersteres heilt es: Das Herz von
Stein wird in ein Herz von Fleisch
verwandelt (vgl. Ez 36,26), das trotz
seiner Sunde fahig ist zu lieben. Hier
nimmt man wahr, wirklich ,,neue
Schopfung® (vgl. Gal 6,15) zu sein: Ich
bin geliebt, daher lebe ich; mir wird
vergeben, daher werde ich zu neuem
Leben geboren; mir wurde
Barmherzigkeit zuteil, daher werde


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn18

ich zum Werkzeug der
Barmherzigkeit.

17. Wahrend des Heiligen Jahres,
besonders jeweils am ,, Freitag der
Barmherzigkeit“, konnte ich mit
Héanden greifen, wie viel Gutes es in
der Welt gibt. Oft wird es nicht
erkannt, weil es sich taglich auf
diskrete und stille Weise
verwirklicht. Auch wenn sie kein
Aufsehen erregen, gibt es doch viele
konkrete Zeichen der Gilite und der
Zartlichkeit gegentiber den
Geringsten und Wehrlosesten,
gegenuber den ganz Einsamen und
Verlassenen. Es gibt wirklich
Protagonisten der Nachstenliebe, die
es den Armsten und Ungliicklichsten
nicht an Solidaritat fehlen lassen.
Danken wir dem Herrn fiir diese
wertvollen Gaben, die dazu einladen,
die Freude zu entdecken, angesichts
der Schwachheit der verwundeten
Menschheit ein Nachster zu werden.
Dankbar denke ich an die vielen



Freiwilligen, die jeden Tag ihre Zeit
dafiir aufwenden, die Gegenwart
und Nahe Gottes mit ihrer Hingabe
zu bezeugen. Ihr Dienst ist ein echtes
Werk der Barmherzigkeit, das vielen
Menschen hilft, sich der Kirche zu
nahern.

18. Es ist die Zeit, dem
Erfindungsreichtum der
Barmherzigkeit Raum zu geben, um
viele neue Werke, die Frucht der
Gnade sind, ins Leben zu rufen. Die
Kirche muss heute jene »viele[n]
andere[n] Zeicheng, die Jesus getan
hat und die »nicht aufgeschrieben
sind« (Joh 20,30), erzahlen, auf dass
sie beredter Ausdruck der
Fruchtbarkeit der Liebe Christi und
der Gemeinschaft sind, die in ihm
lebt. Mehr als zweitausend Jahre
sind vergangen, und doch machen
die Werke der Barmherzigkeit die
Glte Gottes weiter sichtbar.



Noch heute leiden ganze Volker
unter Hunger und Durst, und wieviel
Sorge erregen die Bilder von
Kindern, die nichts zu essen haben.
Massen von Menschen wandern
weiterhin von einem Land ins
andere auf der Suche nach Nahrung,
Arbeit, einem Zuhause und Frieden.
Krankheiten in ihren verschiedenen
Formen sind ein standiger Grund fir
Leiden, die Hilfe, Trost und
Unterstitzung erfordern. Die
Gefangnisse sind Orte, in denen oft
zur Freiheitsstrafe mitunter schwere
Entbehrungen aufgrund
unmenschlicher Lebensbedingungen
hinzukommen. Der Analphabetismus
ist immer noch sehr verbreitet; er
hindert Kinder an ihrer Bildung und
setzt sie neuen Formen von Sklaverei
aus. Die Kultur des extremen
Individualismus, vor allem im
Westen, fithrt dazu, den Sinn fir
Solidaritiat und Verantwortung
gegenuber den anderen zu verlieren.
Gott selbst bleibt heute fiir viele ein



Unbekannter; dies stellt die grofite
Armut dar und das grofSte Hindernis,
um die unveraufSerliche Wiirde des
menschlichen Lebens anzuerkennen.

Somit lasst sich bis heute an den
Werken der leiblichen und der
geistlichen Barmherzigkeit die grofe
positive Auswirkung der
Barmherzigkeit als sozialer Wert
feststellen. In der Tat fiihrt sie dazu,
die Armel hochzukrempeln, um
Millionen von Menschen, unseren
Briudern und Schwestern, die Wiirde
zuruckzugeben. Sie sind mit uns
gerufen, eine » verldssliche Stadt «
aufzubauen.[19]

19. Im Laufe dieses Heiligen Jahres
wurden viele konkrete Zeichen von
Barmherzigkeit verwirklicht.
Gemeinschaften, Familien und
einzelne Glaubige haben die Freude
am Teilen und die Schonheit der
Solidaritat wieder entdeckt. Und
doch ist es nicht genug. Die Welt


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn19

bringt weiter neue Formen
geistlicher und materieller Armut
hervor, die die Wiirde der Menschen
gefahrden. Deswegen muss die
Kirche immer wachsam und bereit
sein, neue Werke der Barmherzigkeit
auszumachen und sie grofdzugig und
begeistert in die Tat umzusetzen.

Unternehmen wir daher alle
Anstrengungen, um der
Nachstenliebe konkrete Gestalt zu
verleihen und zugleich die Werke
der Barmherzigkeit verstandig zu
verwirklichen. Letztere besitzt eine
einschliefSende Wirkung, und
deshalb weitet sie sich zusehends aus
und kennt keine Grenzen. Und in
diesem Sinn sind wir gerufen, den
Werken der Barmherzigkeit, die wir
seit jeher kennen, ein neues Gesicht
zu verleihen. Denn die
Barmherzigkeit kennt kein Mafs;
immer Uberbordet sie und ist
fruchtbar. Sie ist wie der Sauerteig,
der den Teig durchséuert (vgl. Mt



13,33), und wie das Senfkorn, das zu
einem Baum wird (vgl. Lk 13,19).

Denken wir zum Beispiel nur an das
Werk der leiblichen Barmherzigkeit,
Nackte zu bekleiden (vgl. Mt
25,36.38.43.44). Es fuhrt uns an die
Anfange zuruck, an den Garten Eden:
Adam und Eva entdeckten, dass sie
nackt waren, und als sie den Herrn
kommen horten, schamten und
versteckten sie sich (vgl. Gen 3,7-8).
Wir wissen, dass der Herr sie
bestrafte; doch er »machte Adam und
seiner Frau Rocke aus Fellen und
bekleidete sie damit« (Gen 3,21). Die
Scham wird iberwunden und die
Wiirde wiederhergestellt.

Richten wir unsern Blick auch auf
Jesus auf Golgota. Der Sohn Gottes
am Kreuz ist nackt; die Soldaten
hatten sein Untergewand genommen
und darum gelost (vgl. Joh 19,23-24);
er hat nichts mehr. Am Kreuz
offenbart sich bis zum Aufdersten,



dass Jesus das Los derer teilt, die ihre
Wiirde verloren haben, weil ihnen
das Notigste genommen wurde. Wie
die Kirche berufen ist, das ,,Gewand
Christi“[20] zu sein, um ihren Herrn
zu bekleiden, so ist sie zur Solidaritat
mit den Nackten der Erde
verpflichtet, damit sie die Wiirde, der
sie beraubt wurden, wiedererlangen.
Sein Wort » Ich war nackt, und ihr
habt mir Kleidung gegeben « (Mt
25,36) verpflichtet uns daher, nicht
den Blick von den neuen Formen von
Armut und Ausgrenzung
abzuwenden, die den Menschen ein
Leben in Wiirde verwehren.

Keine Arbeit zu haben und nicht den
gerechten Lohn zu erhalten; kein
Zuhause zu haben oder kein Land
zum Wohnen; wegen des Glaubens,
der ethnischen Herkunft, des
sozialen Status diskriminiert zu
werden... dies und vieles andere sind
Umstande, welche die Wurde des
Menschen gefdhrden und auf die das


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn20

barmherzige Handeln der Christen
vor allem mit Aufmerksamkeit und
Solidaritat antwortet. In wie vielen
Situationen konnen wir heute den
Menschen Wiirde zuriickgeben und
ihnen ein menschliches Leben
ermoglichen! Denken wir nur an die
vielen Kinder, die Gewalt
verschiedener Art erleiden, durch
die ihnen die Lebensfreude
genommen wird. Ihre traurigen und
orientierungslosen Gesichter haben
sich in mein Gedachtnis eingepragt;
sie bitten um unsere Hilfe, um von
den Formen der Sklaverei in der
heutigen Welt befreit zu werden.
Diese Kinder sind die Jugendlichen
von morgen; wie bereiten wir sie
darauf vor, in Wirde und
Verantwortung zu leben? Mit
welcher Hoffnung konnen sie sich
der Gegenwart und der Zukunft
stellen?

Der soziale Charakter der
Barmherzigkeit verlangt, nicht



untatig zu bleiben und die
Gleichgultigkeit und Heuchelei zu
vertreiben, damit die Pldne und
Projekte nicht toter Buchstabe
bleiben. Der Heilige Geist helfe uns,
stets bereit zu sein, tatkraftig und
selbstlos unseren Beitrag zu leisten,
damit Gerechtigkeit und ein
menschenwirdiges Leben nicht
Hoflichkeitsfloskeln bleiben, sondern
konkretes Engagement dessen sind,
der die Gegenwart des Reiches Gottes
bezeugen mochte.

20. Wir sind aufgerufen, eine Kultur
der Barmherzigkeit wachsen zu
lassen, die darauf grindet, die
Begegnung mit den anderen
wiederzuentdecken: eine Kultur, in
der niemand mit Gleichgultigkeit auf
den anderen schaut, noch den Blick
abwendet, wenn er das Leid der
Mitmenschen sieht. Die Werke der
Barmherzigkeit sind ,Handwerk*:
Keines von ihnen gleicht dem
anderen. Unsere Hande konnen sie



auf tausenderlei Weise formen. Und
auch wenn Gott, der sie anregt, einer
ist und ebenso die ,,Materie“, aus der
sie bestehen — namlich die
Barmherzigkeit —, eine ist, so nimmt
doch jedes einzelne eine andere
Form an.

Die Werke der Barmherzigkeit gehen
tatsachlich das ganze Leben eines
Menschen an. Deswegen konnen wir
gerade von der Einfachheit der
Gesten her, die Korper und Geist, das
heifst das Leben der Menschen zu
erreichen vermogen, eine wahre
kulturelle Revolution ins Leben
rufen. Dies ist eine Aufgabe, die sich
die christliche Gemeinde zu Eigen
machen kann in dem Bewusstsein,
dass das Wort des Herrn sie stets
ruft, aus der Gleichgultigkeit und
dem Individualismus
hinauszugehen. Man ist ja versucht,
sich darin einzuschliefSen, um ein
bequemes und problemloses Leben
zu fuhren. » Die Armen habt ihr



immer bei euch « (Joh 12,8), sagt
Jesus zu seinen Jungern. Es gibt keine
Alibis, die mangelndes Engagement
rechtfertigen konnen, wenn wir
wissen, dass der Herr sich mit jedem
von ihnen identifiziert hat.

Die Kultur der Barmherzigkeit bildet
sich im beharrlichen Gebet, in der
bereitwilligen Offenheit fiir das
Wirken des Heiligen Geistes, in der
Vertrautheit mit dem Leben der
Heiligen und in der konkreten Nahe
zu den Armen. Es ist eine
eindringliche Aufforderung, recht zu
verstehen, wo ein Einsatz von
entscheidender Bedeutung ist. Die
Versuchung, eine ,,Theorie der
Barmherzigkeit zu betreiben, wird
in dem Maf3 iberwunden, wie man
Barmherzigkeit im Alltag lebt und
teilt. Im Ubrigen diirfen wir nie die
Worte vergessen, mit denen der
Apostel Paulus im Bericht tiber sein
Treffen mit Petrus, Johannes und
Jakobus nach seiner Bekehrung



einen wesentlichen Aspekt seiner
Sendung und seines ganzen
christlichen Lebens hervorhebt: »
Nur sollten wir an ihre Armen
denken; und das zu tun, habe ich
mich eifrig bemiht « (Gal 2,10). Wir
durfen die Armen nicht vergessen: Es
ist eine Aufforderung, die mehr denn
je aktuell ist und sich ganz
offenkundig aus dem Evangelium
ergibt.

21. Die Erfahrung des
Jubildumsjahres moge uns die Worte
des Apostels Petrus einpragen: »
Einst gab es fiir euch kein Erbarmen,
jetzt aber habt ihr Erbarmen
gefunden « (1 Petr 2,10). Behalten wir
nicht eiferstichtig nur fir uns, was
wir empfangen haben; mégen wir
fahig sein, es mit den leidenden
Bridern und Schwestern zu teilen,
damit sie von der Kraft der
Barmherzigkeit des Vaters
unterstiitzt werden. Unsere
Gemeinden mogen sich 6ffnen, um



die zu erreichen, die auf ihrem
Gebiet wohnen, damit durch das
Zeugnis der Glaubigen die
Zartlichkeit Gottes zu allen gelange.

Dies ist die Zeit der Barmherzigkeit.
Jeder Tag unseres Weges ist von der
Gegenwart Gottes gepragt, der
unsere Schritte mit der Kraft der
Gnade fuihrt, die der Heilige Geist in
unser Herz eingief3t, um es zu bilden
und fahig zu machen zu lieben. Es ist
die Zeit der Barmherzigkeit fur alle
und jeden, damit niemand denkt, der
Nahe Gottes und der Macht seiner
Zartlichkeit fern zu sein. Es ist die
Zeit der Barmherzigkeit, damit alle
Schwachen und Wehrlosen, Fernen
und Einsamen die Anwesenheit der
Briider und Schwestern
wahrnehmen konnen, die sie in
ihren Noten unterstiitzen. Es ist die
Zeit der Barmherzigkeit, damit die
Armen den respektvollen und doch
aufmerksamen Blick jener auf sich
spiiren, die nach Uberwindung der



Gleichgultigkeit das Wesentliche des
Lebens entdecken. Es ist die Zeit der
Barmherzigkeit, damit jeder Siinder
nicht mude wird, um Vergebung zu
bitten und die Hand des Vaters zu
spuren, der uns immer aufnimmt
und an sich druickt.

Vor dem Hintergrund des ,Jubildums
fir die von der Gesellschaft
Ausgeschlossenen® — wéihrend in
allen Kathedralkirchen und
Heiligtimern der Welt die Pforten
der Barmherzigkeit geschlossen
wurden — kam mir der Gedanke, dass
als weiteres konkretes Zeichen dieses
AufSerordentlichen Heiligen Jahres
am 33. Sonntag im Jahreskreis in der
ganzen Kirche der Welttag der Armen
begangen werden soll. Das wird die
wiurdigste Vorbereitung fiir die Feier
des Christkonigssonntags sein, denn
Jesus Christus hat sich mit den
Geringen und den Armen
identifiziert und wird uns nach den
Werken der Barmherzigkeit richten



(vgl. Mt 25,31-46). Es wird ein Tag
sein, der den Gemeinden und jedem
Getauften hilft, dartber
nachzudenken, wie die Armut ein
Herzensanliegen des Evangeliums ist
und dass es keine Gerechtigkeit noch
sozialen Frieden geben kann, solange
Lazarus vor der Tur unseres Hauses
liegt (vgl. Lk 16,19-21). Dieser Tag
wird auch eine echte Form der
Neuevangelisierung darstellen (vgl.
Mt 11,5), durch die das Antlitz der
Kirche in ihrer stdndigen pastoralen
Umkehr erneuert wird, um Zeugin
der Barmherzigkeit zu sein.

22. Stets bleiben die barmherzigen
Augen der heiligen Mutter Gottes auf
uns gerichtet. Sie ist die erste, die
den Weg fur das Zeugnis der Liebe
eroffnet und uns dabei begleitet. Die
Mutter der Barmherzigkeit sammelt
alle unter dem Schutz ihres Mantels,
wie es in der Kunst oft dargestellt
wurde. Vertrauen wir auf ihre
mitterliche Hilfe und folgen wir



ihrem stdndigen Hinweis, auf Jesus
zu schauen, das leuchtende Antlitz
der Barmherzigkeit Gottes.

Gegeben zu Rom, bei Sankt Peter, am
20. November, Christkonigssonntag,

im Jahr des Herrn 2016, dem vierten
Jahr meines Pontifikats.

FRANZISKUS

[1] In Ioh 33,5.

[2] Hirt des Hermas, Zehntes Gebot,
42, 1-4.

[3] Vgl. Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, 27.

[4] Romisches Messbuch, 3.
Fastensonntag.

[5] Ebd., Prafation VII fir die
Sonntage im Jahreskreis.


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref5

[6] Ebd., Zweites Hochgebet.

[7] Ebd., Riten zur Kommunion.
[8] Ritus der Beichte.

[9] Ritus der Krankensalbung.

[10] Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Konst. Sacrosanctum
Concilium, 106.

[11] Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Dei Verbum, 2.

[12] Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, 142.

[13] Vgl. Benedikt XVI.,
Nachsynodales Apostolisches
Schreiben Verbum Domini, 86-87.

[14] Vgl. Schreiben mit dem zum
Aufserordentlichen Jubilium der
Barmherzigkeit der Ablass gewdhrt
wird, 1. September 2015.

[15] Vgl. ebd.


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref15

[16] Apostolisches Schreiben Amoris
laetitia, 1.

[17] Vgl. ebd., 291-300.

[18] Vgl. Romisches Messbuch,
Osternacht, Gebet nach der ersten
Lesung.

[19] Enzyklika Lumen fidei,50.

[20] Vgl. Cyprian, De catholicae
ecclesiae unitate, 7.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/misericordia-et-misera/
(31.01.2026)


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref17
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref20
https://opusdei.org/de-at/article/misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/de-at/article/misericordia-et-misera/

	Das apostolische Schreiben "Misericordia et Misera"

