
opusdei.org

Marienfrömmigkeit
im Leben Josemaria
Escrivá

Der Rückgang der
Marienverehrung in
Deutschland geht einher mit
einer zunehmenden religiösen
Orientierungslosigkeit der
Menschen. Eine
Wiederbelebung der
Marienfrömmigkeit, dieses
reichen Schatzes der Kirche,
kann dem Christentum neue
Attraktivität und
Ausdruckskraft vermitteln und
Menschen so neue Orientierung
und Halt geben.



09.01.2005

Im Zuge des Rückgangs der kirchlich
gebundenen Religiosität ist auch die
Marienverehrung in Deutschland
zurückgegangen. Dagegen ist ein
starker Anstieg von pseudoreligiösen
Bewegungen zu beobachten. Wo der
Glaube schwindet, wächst der
Aberglaube. Der Rückgang der
Marienverehrung geht einher mit
einer zunehmenden religiösen
Orientierungslosigkeit der
Menschen. Eine Wiederbelebung der
Marienfrömmigkeit, dieses reichen
Schatzes der Kirche, kann dem
Christentum neue Attraktivität und
Ausdruckskraft vermitteln und
Menschen so neue Orientierung und
Halt geben.

Josemaría Escrivá hat sich dieses
kirchlichen Schatzes sein ganzes
Leben lang bedient, denn die Mutter



Gottes ist aus seinem Leben nicht
wegzudenken. Alvaro del Portillo,
der Nachfolger des Gründers des
Opus Dei, sagte, befragt nach der
Marienverehrung Josemaría
Escrivás: »Darüber müßte man ein
Buch schreiben. Auch für seine
Marienverehrung gilt, daß sie ein
solides theologisches Fundament
hatte.«1

Die Eckdaten des Lebens von
Josemaría Escrivá sind marianisch
bestimmt. Schon als Kleinkind von
der Mutter Gottes gerettet, gilt sein
letzter Blick im Angesicht des Todes
dem Bild der Mutter Gottes. So hatte
er es sich fünf Jahre zuvor erschöpft
vor einem Marienbild von
Guadalupe gewünscht.2 Die Zeit
dazwischen ist bestimmt durch die
spezifische marianische Spiritualität
Escrivás. Anhand ausgesuchter
Beispiele soll versucht werden, einen
Einblick in die Marienfrömmigkeit
des Gründers des Opus Dei zu geben.



Unter Berücksichtigung der Krise, in
der sich Marienfrömmigkeit und
Heiligenverehrung in Deutschland
befinden, scheint es angebracht,
zunächst etwas Grundsätzliches über
Maria zu sagen. Das ist ganz im
Sinne Josemaría Escrivás, denn er
legte Wert auf ein solides
theologisches Fundament, seine
Marienfrömmigkeit war frei von
unbiblischen und untraditionellen
Übertreibungen und oberflächlicher
Sentimentalität. Der fruchtbare
Dialog mit Andersdenkenden war
ihm ein großes Anliegen, dieser
Herausforderung hat er sich gern
gestellt.3 Dabei zeigten sich
manchmal mehr Gemeinsamkeiten
als zunächst vermutet. Dies gilt auch
für die Marienverehrung, die, richtig
verstanden, keine Blockade für
ökumenische Bemühungen sein
muß.

Marienverehrung bleibt aktuell



Die Liebe Josemaría Escrivás zur
Mutter Gottes wird nur dann
verständlich, wenn man sich die
Bedeutsamkeit Marias für den
katholischen Glauben vor Augen
führt. Deutschland ist das Land der
Reformation, und Marienverehrung
sowie Heiligenverehrung sind nicht
unumstritten. Die Auswirkungen der
Reformation und der Säkularisation
haben die Verehrung Marias und der
Heiligen gegenüber früheren Zeiten
und auch im Vergleich zu Ländern,
in denen es praktisch keine
Reformation gegeben hat, wie
beispielsweise Spanien, Polen, Italien
oder Litauen, zurückgedrängt und
kritisch in Frage gestellt. Die
Bevölkerung in vornehmlich
katholischen Gebieten lebte die
Marienfrömmigkeit zwar noch, man
pflegte das Rosenkranzgebet,
Oktober und Mai galten als Monate,
die besonders der Mutter Gottes
gewidmet waren, Marienandachten
wurden abgehalten, Wallfahrten



wurden unternommen, bestimmte
Wallfahrtsorte waren weit über die
Grenzen Deutschlands hinaus
bekannt, wie Altötting oder Kevelaer,
und die landläufig übliche
Bezeichnung Marias als Mutter
Gottes ist mit die treffendste und
schönste, die ein Volk entwickelt hat.

Für das Wiederaufblühen der
Marienfrömmigkeit wurde in
Deutschland vieles getan. So weihten
die deutschen Bischöfe am 4.
September 1954 Deutschland dem
Unbefleckten Herzen Mariens.
Darüber hinaus entstanden einige
wissenschaftliche und
frömmigkeitsfördernde
Einrichtungen wie das Institutum
Marianum Regensburg, die Deutsche
Mariologische Arbeitsgemeinschaft
und der Internationale
Mariologische Arbeitskreis Kevelaer,
um nur einige zu nennen. 1979
veröffentlichten die deutschen
Bischöfe einen Brief über Maria,



1987 erschien die Enzyklika
Johannes Pauls II. »Redemptoris
Mater«, und ein marianisches Jahr
wurde begangen. Alle diese
Initiativen blieben nicht ohne
positive Auswirkungen, konnten
aber letztlich die Entchristlichung
der Gesellschaft nicht aufhalten.4

Die kritische Einstellung gegenüber
Maria und den Heiligen hat
wahrscheinlich in den letzten Jahren
sogar noch zugenommen. Dies hängt
auch mit der Auffassung zusammen,
die sich im öffentlichen Bewußtsein
gegenüber den letzten Dingen, also
gegenüber Himmel und Hölle,
entwickelt hat. Oftmals werden sie so
sehr in den Bereich des
Unernsthaften und fast Unwirklichen
gerückt, daß die Personen, die sich
im Himmel natürlicherweise
bewegen, wie Maria, die Heiligen
und die Engel, zu Spielkameraden
von Kleinkindern oder zu
Gebetsinhalten von



zurückgebliebenen, alten
Mütterchen degradiert werden.
Gleichermaßen verfährt man mit der
Hölle und den gefallenen Engeln,
denen der Seinsrang als geistige
Wirklichkeiten abgesprochen wird,
so daß sie bestenfalls noch als
Fiktion Geltung haben.

Damit werden sie auch ihrer
Furchtbarkeit entkleidet. Das kann
für den einzelnen dramatische
Folgen haben, denn das Bewußtsein
von der Furchtbarkeit der Hölle ist
für den Menschen etwas zutiefst
Heilsames. Der Verlust der
Sensibilität gegenüber diesen
Wirklichkeiten ist mit dem Verlust
des Bewußtseins verbunden, daß der
Mensch die ihm von Gott sicher
zugesagte Begegnung mit ihm in der
Wirklichkeit des Himmels verfehlen
kann. Wenn er sie verfehlt, liegt das
an ihm, nicht an Gott, denn Gott hat
jeden Menschen erlöst, der Mensch
muß die Erlösung aber auch



annehmen. Zur Annahme dieser
Erlösung gehört wesentlich die
sogenannte Furcht des Herrn. Das
bedeutet nicht, daß der Mensch
Furcht vor Gott haben solle, sondern
vielmehr, daß er fürchten solle, ihn
zu verlieren. Dabei gilt die Angst vor
der Hölle als wichtige pädagogische
Stufe. Sie kann, wenn die Liebe zu
Gott noch nicht so intensiv ist,
ausreichen, um den Menschen vor
dem Verlust Gottes zu bewahren.
Dann bewegt der Mensch sich zwar
noch auf einer kindlichen,
narzißtischen Stufe, insofern er Gott
wählt, um eigenes Unheil, hier die
ewige Verdammnis, abzuwenden.
Aber dies kann die Vorstufe zu einer
selbstlosen Gottesliebe sein, in der
der Mensch die Sünde fürchtet und
meidet, weil er Gott so sehr liebt, daß
er ihm nur noch gefallen möchte.5
Auf dieser Stufe gilt der berühmte
Satz des hl. Augustinus: »Liebe und
tue, was du willst.«



Die Wirklichkeiten von Himmel und
Hölle müssen angemessen ernst
genommen werden. Der
abschreckenden Hölle steht die den
Menschen ungemein bereichernde
Wirklichkeit des Himmels
gegenüber. Daß die Bewohner des
Himmels etwas Lebendiges, etwas
schon in diesem irdischen Leben
Erfaßbares sind, gilt es neu zu
entdecken. Für den Glauben an ein
Weiterleben nach dem Tode steht die
feste Überzeugung, daß die Heiligen
letztlich etwas Lebendiges und nicht
etwas Totes sind. Etwas Lebendiges
kann man aber auch verehren,
beknien, wenn es um Unterstützung
bei der Befreiung von Sorgen und
Nöten geht, und an seinem Leben
teilhaben lassen. Das setzt wiederum
eine gewisse Demut voraus, insofern
darin das Zugeständnis eingebettet
ist, die Lösung von Problemen nicht
allein bewältigen zu können. Das
macht unter anderem die Legitimität
der Heiligenverehrung aus, unter



denen die Mutter Gottes als Königin
des Himmels besonders herausragt.

Dabei ist die »ungeförderte«,
»unbegleitete« Beziehung zu Gott ein
Weg, der selbstverständlich immer
jedem offen steht, denn jeder Mensch
ist unmittelbar zu Gott. Maria und
die Heiligen haben nur ein
Bestreben: auf ihn, den Größeren,
den Allmächtigen, den in jeder
Hinsicht Liebenswürdigen
hinzuweisen. Das wird sogar im Ave-
Maria deutlich. Der älteste Kern
dieses Gebetes, die Begrüßung
Marias durch den Engel und ihre
Bezeichnung als Begnadete, ist
zweifellos eine bemerkenswerte
Ehrung für Maria, da es im Orient
nicht üblich war, Frauen zu
begrüßen oder gar persönlich zu
ehren. Aber die eigentliche Botschaft
dieser Szene ist die Offenbarung der
Messianität und Gottessohnschaft
Jesu. Darum ist das übergeordnete
Element dieser Szene wie auch



anderer biblischer Stellen6 und der
Mariologie insgesamt die
Christologie. Es handelt sich um eine
Verzahnung von Christologie und ihr
dienender Mariologie.7 Wenn man
Heiligenverehrung,
Marienverehrung und
Gottesverehrung in dieser
Konstellation nebeneinander sieht,
erkennt man immer den Verweis der
beiden ersten auf das je größere
Dritte.

Dennoch hebt sich die
Marienverehrung gegenüber der
Heiligenverehrung deutlich ab.
Einzelne Aussagen über Maria gelten
als Glaubensaussagen, d.h. der
katholische Christ kann diese nicht
beliebig annehmen oder ablehnen,
sie gelten als wahr. Wahrheit ist aber
per definitionem allgemeingültig.
Der innere Grund für die
Verbindlichkeit der Mariologie liegt
darin, daß Gott die Aussagen über
Maria als solche geoffenbart hat.



Maria ist also Gegenstand von
Offenbarung. Darüber hinaus
bezeugt das Neue Testament, daß
Aussagen über Maria unter einem
ganz bestimmten theologischen
Interesse stehen (siehe
Jungfrauengeburt,
Kindheitsgeschichten, Davidssohn).

Auch die Aufnahme Mariens in das
sehr knappe Glaubensbekenntnis
(»natus ex Maria virgine«)
unterstreicht ihre hochrangige
Stellung innerhalb des
Glaubensgutes. Innerhalb der
Dogmatik stellt die Mariologie einen
eigenen Traktat dar. Sie folgt dem
Traktat über die Christologie, denn
über Maria kann nur von Christus
her etwas gewußt werden. Weil sie
aber nicht nur eine Größe im Leben
Jesu darstellt, sondern vielmehr eine
Figur innerhalb der öffentlichen
Heilsgeschichte als solcher, ist die
Mariologie ein eigenständiger
Traktat innerhalb der Dogmatik und



nicht nur ein Anhang der
Christologie.8

Darüber hinaus dokumentieren
Heiligenverehrung und
Marienfrömmigkeit die bleibende
Bedeutung dieser Personen für die
Kirche. Gott nimmt den Menschen
ernst, und es verdeutlicht zudem das
Stehen der Kirche sowohl in als auch
über der Zeit, insofern in einer
konkreten Zeit Heilige verehrt
werden, die aus einer ganz anderen
Zeit stammen, aber in diese konkrete
Zeit hinein eine Botschaft bringen.9

Dabei ist Maria das Ur- und Vorbild
aller Heiligen. Sie ist als die
liebenswürdige Mutter für die Kirche
in den Zeiten der Missionierung und
Evangelisierung wie ein Einfallstor
ins Christentum gewesen. Sie
verkörperte damals ebenso wie in
der heutigen Zeit, in der die
Menschen in ihrem tiefsten Innern
nicht weniger als zu früheren Zeiten



auf die Wahrheit und Einzigartigkeit
des Christentums warten, wie keine
andere das Christentum als die
Religion der gütigen Mutter und des
leidenden Gottes10, der die
Menschen so sehr geliebt hat, daß er
Mensch wurde, damit danach nie
mehr bloßer Gott, sondern nur noch
menschgewordener Gott sei.11

Dies hat Josemaría Escrivá, der
Gründer des Opus Dei, zu leben
versucht. Für ihn war das
Bewußtsein der Gotteskindschaft
Grundlage der Spiritualität. Seine
kindliche Liebe bezeugen eine
unübersehbare Fülle an Aussagen in
Predigten, katechetischen Treffen,
Betrachtungen und Büchern.12 Er
sagte: »Die Liebe, die Gott uns durch
Maria erweist, besitzt die ganze
Unauslotbarkeit des Göttlichen und
zugleich den familiären Ton und die
Wärme von etwas zutiefst
Menschlichem.«13 Daraus ergibt sich
für ihn ganz von allein eine ihm



eigentümliche marianische
Frömmigkeit. Die mariologischen
Aussagen der Kirche waren für ihn
keine abstrakten theologisch-
spekulativen Überlegungen, er hat
sie mit Leben gefüllt. Dafür steht
seine vorbildliche Verehrung der
Mutter Gottes, denn Maria hat durch
ihr »fiat« die Menschwerdung Gottes
ermöglicht. Diesen marianischen
Geist wünschte er sich für das Opus
Dei in der Welt: »Die Liebe zu
unserer Herrin ist ein Zeichen guten
Geistes bei Gemeinschaften und bei
einzelnen Menschen. Traue keinem
Unternehmen, dem dieses Zeichen
fehlt.«14

Marianische Lebensprägung

Am 9. Januar 1902 war Josemaría
Escrivá in Barbastro als Sohn eines
Textilkaufmanns zur Welt
gekommen. Die Mutter Gottes spielte
in seinem jungen Leben bald eine
entscheidende Rolle, und sein ganzes



weiteres Leben hat er sich ihr
besonders verbunden gefühlt. Die
von unerschütterlichem Vertrauen
geprägte Haltung eines Kindes
gegenüber seiner Mutter beschreibt
am zutreffendsten das Verhältnis
zwischen Josemaría Escrivá und der
Mutter Gottes. Diese Haltung zieht
sich durch sein ganzes Leben; denn
als reifer Mensch ist er von dieser
Grundeinstellung gegenüber Maria
nie abgewichen, wenngleich er als
ein denkender und kritischer
Mensch nicht als ein naiv
Glaubender verstanden werden darf.
Die Mutter Gottes war ihm jedoch
auf eine ihr eigene Weise sehr früh
begegnet, hatte sich als etwas
Lebendiges erwiesen, das von sich
aus agiert, als etwas, das man nicht
denkend erfahren kann, sondern das
einem widerfährt.

Bereits im Alter von zwei Jahren
erkrankte Josemaría Escrivá schwer.
Die Ärzte konnten seinen Eltern



keine Hoffnung mehr machen. Seine
Mutter, Dolores Albás, setzte ihre
ganze Hoffnung auf die Mutter
Gottes. Sie versprach, das Kind zur
Kapelle Unserer Lieben Frau von
Torreciudad zu tragen, wenn es
geheilt würde. Ihre Hoffnung wurde
erfüllt, das Kind überlebte und
wuchs wider Erwarten als gesundes
und fröhliches Wesen auf. Dolores
Albás hielt ihr Versprechen und trug
ihren Sohn zur Kapelle Unserer
Lieben Frau von Torreciudad.15

Diese in dem jungen Leben des
Josemaría sich abspielende
Begebenheit wurde dem Kind später
von seiner Mutter berichtet, und sie
ergänzte den Bericht mit einer
persönlichen Deutung des
Geschehens: »Mein Sohn, für etwas
Großes hat dich Maria auf dieser
Welt gelassen; denn du warst schon
mehr tot als lebendig.«16



Im Alter von 26 Jahren zeigte Gott
dem mittlerweile Priester
gewordenen Josemaría Escrivá, daß
er ihm eine neuartige und zur
damaligen Zeit (1928) revolutionär
zu nennende Aufgabe anvertrauen
wollte: Die Gründung des Opus Dei.
Die damit verbundene Berufung,
verstanden als Ruf eines aktiv in die
Geschichte eingreifenden Gottes,
nicht als ein »Sich-Berufen-Fühlen«
des Menschen, zur Heiligung in der
beruflichen Arbeit und in den
gewöhnlichen Alltagspflichten des in
der Welt lebenden Laien, ging über
das zur damaligen Zeit gängige
Verständnis von einer Berufung weit
hinaus. Auch wenn die Einbeziehung
von unterschiedlichsten Menschen,
auch von Frauen – Maria ist ein
exponiertes Beispiel dafür –, in den
Heilsplan Gottes schon biblisch
bezeugt ist, galt es zur Gründungszeit
des Opus Dei, dieses Bewußtsein neu
zu wecken. Dabei war er sich der
Unterstützung der Mutter Gottes



immer sicher, denn geprägt von der
wegweisenden Begegnung mit ihr in
seiner frühen Kindheit und gefestigt
durch die starke Verbundenheit
seiner eigenen Mutter mit Maria hat
er sein Leben lang eine tiefe innere
Beziehung zu Maria bewahrt. Dies
wird sowohl in seinem persönlichen
Gebets- und Frömmigkeitsleben als
auch in seiner Wallfahrtspraxis
deutlich. Er suchte, dem Beispiel
seiner Mutter folgend, im Laufe
seines Lebens in seinen Anliegen
immer wieder Marienwallfahrtsorte
auf.17 Als Krönung dieser
Gewohnheit kann Torreciudad
angesehen werden. Aus der kleinen
Wallfahrtskapelle, die seine Mutter
im Jahre 1904 mit ihm unter großen
Strapazen aufgesucht hatte, ist ein
beeindruckender
Marienwallfahrtsort geworden.

Im Rosenkranz sagen sich
Verliebte immer dasselbe



Unser heutiges Rosenkranzgebet, das
Josemaría Escrivá täglich betete,
entwickelte sich in der uns heute
bekannten Form erst allmählich im
Laufe der Jahrhunderte. Seine heute
gültige Fassung ist aus mehreren
Elementen zusammengesetzt, die aus
verschiedenen Zeiten und Quellen
stammen. Die gesamte Entwicklung
des den Rosenkranz prägenden Ave-
Maria und des Rosenkranzes selbst
kann hier nur skizzenhaft
angedeutet werden.

Die ältesten Bestandteile des Ave-
Maria sind das Grußwort des Engels
Gabriel an Maria in der
Verkündigungsperikope (Lk 1,26–38),
der Name Maria, der im
Gebetsbrauch der Kirche dem
Grußwort des Engels hinzugefügt
wird und das Segenswort Elisabeths
über Maria aus der Perikope von der
Begegnung der beiden Frauen (Lk
1,39–56). Das ursprüngliche Ave-
Maria lautete: »Gegrüßet seist du



Maria, voll der Gnade, der Herr ist
mit dir, du bist gebenedeit unter den
Frauen und gebenedeit ist die Frucht
deines Leibes.« Es hatte zunächst
stärker den Charakter eines
biblischen Meditationsverses, denn
der Name Jesus und das heute
übliche abschließende Bittgebet
sowie das abrundende Amen fehlten.
18 Im Laufe der Jahrhunderte
entwickelte sich das Ave-Maria
weiter zu der heute üblichen Form.

Seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts
sind die 15 Geheimnisse im
wesentlichen die gleichen wie heute.
19 Die durchaus spannungsreiche
Entwicklung des Rosenkranzes läßt
ein intensives Bemühen der
Menschen um die Marienverehrung
seit den Ursprüngen der Kirche
erkennen.20 Die Mutter Gottes hat
die Menschen eben zu allen Zeiten
fasziniert. Josemaría Escrivá war
dieser Faszination erlegen, das zeigte
sich unter anderem im täglichen



Rosenkranzgebet. Er liebte es
besonders, weil es für ihn mehr war
als ein eintöniges Gebet, es war
vielmehr wie das Eintauchen in das
Leben von Jesus, Maria und Josef.
Denn die einzelnen Betrachtungen
des Rosenkranzes haben genau das
zum Inhalt: Das Leben von Jesus,
Maria und Josef. Mit einfühlsamen
Worten wirbt Josemaría Escrivá in
seiner kleinen, aber bedeutenden
Schrift »Der Rosenkranz«, die er 1934
zur Ehre der Gottesmutter verfaßte,
darum, Maria kennen- und
liebenzulernen über das Gebet des
Rosenkranzes.

»Am Anfang eines Weges, dessen
Ende die ganze Torheit eines Lebens
für Jesus ist, steht eine
vertrauensvolle Liebe zu Maria.
Willst du die Mutter Gottes lieben? –
Dann lerne sie kennen! – Wie? – Bete
den Rosenkranz unserer Lieben Frau
gut!



Aber im Rosenkranz … sagen wir
doch immer dasselbe! – Immer
dasselbe? Und sagen sich Verliebte
nicht immer dasselbe?«21

»Der Rosenkranz« von Josemaría
Escrivá ist ein sehr beredtes Zeugnis
von einer kraftvollen, innigen
persönlichen Beziehung zu Maria.
Die Schrift beginnt mit einer kleinen
Einführung des Lesers in das
Geschehen. Danach wird jedes
einzelne Gesätz des Rosenkranzes
vorgestellt in Form einer bildlichen
Darbietung und einer kleinen zum
Mit- und Nachdenken anregenden
Betrachtung. Für den ungeübten
Rosenkranzbeter kann sich so eine
völlig neue Perspektive des
betrachtenden und auswendig-
gelernten Betens zugleich eröffnen,
für den geübten Beter erschließen
sich neue, ungeahnte Dimensionen
der Frömmigkeit durch die
Anregungen, die der Autor in seinen
Betrachtungen zu geben vermag.22



Man spürt aus dem Text heraus die
gereifte Spiritualität von jemandem,
der täglich mehrmals und an
welchen Orten auch immer aus dem
Schatz dieses Gebetes geschöpft hat.
23

Die letzte Verrücktheit:
Torreciudad

Torreciudad, der kleine Wallfahrtsort
unweit von Barbastro im
Pyrenäenvorland, den die Mutter
Josemaría Escrivás mit ihrem
geheilten Kind aufgesucht hatte,
spielte am Anfang und am Ende 24
des irdischen Lebens von Josemaría
Escrivá eine übernatürliche Rolle.
Die Umstände am Anfang seines
Lebens sind bereits bekannt, die am
Ende seines Lebens sind nicht
weniger abenteuerlich. Er selbst
nannte Torreciudad »die letzte
Verrücktheit meines Lebens«25.
Denn aus der kärglichen, schwer
zugänglichen kleinen Kapelle ließ er



einen vielbeachteten, großartigen
Wallfahrtsort bauen mit einer
Kirche, deren Turm weit sichtbar aus
der gebirgigen Landschaft oberhalb
eines landschaftsverschönernden
und technisch beeindruckenden
Stausees hervorragt. Wenige Wochen
vor seinem Tod wurde Torreciudad
fertiggestellt. Die erste feierliche
heilige Messe am 7. Juli 1975 war
sein Requiem. Am 23. Mai diesen
Jahres kam Josemaría Escrivá noch
einmal nach Torreciudad, um den
Wallfahrtsort zu besuchen und den
Altar in der neu errichteten Kirche
zu weihen. Es war die letzte Reise
seines Lebens, sie führte ihn nicht
nur in seine alte Heimat, sondern
auch an die gnadenhafte Stätte
seiner Kindheit. Bei seiner Ankunft
in Torreciudad läuteten die Glocken
der mächtigen Kirche, und er betete
im Freien das Regina caeli. Dieses
Beten zur Mutter Gottes im Freien
gehört noch heute zu den
Gewohnheiten der Bewohner und



der zahlreichen Besucher von
Torreciudad. Das Beten des
Rosenkranzes unter
selbstverständlicher Beteiligung der
anwesenden Wallfahrer, in einer
sonst nicht gekannten
Unbefangenheit, gehört mit zu den
prägenden Erfahrungen, die jeder in
Torreciudad machen kann. Der
Mensch trifft hier auf eine Insel des
Glaubens, des Gebetes und der
Marienverehrung fernab von Hektik
und Alltag und anbiederndem
Zeitgeist und eingebunden in die
ausdrucksstarke Kulisse der Natur.

Nach seinem Eintreffen in
Torreciudad 26 – seit seiner Kindheit
zum erstenmal –, besuchte er
zunächst das alte Kirchlein der
Mutter Gottes von Torreciudad, das
nun dem neuen Sanktuarium
vorgelagert war. Erst Stunden später
betrat er die neuerbaute Kirche, um
überwältigt von ihrer
Ausdruckskraft ein gelungenes Werk



zur Kenntnis zu nehmen. Dieser Ort
sollte zu einer Stätte der Begegnung
mit der Mutter Gottes werden, zu
einer Stätte des Gebetes und der
Bekehrung.

Der Gründer des Opus Dei starb
wenige Wochen nach seinem Besuch
in Torreciudad am 26. Juni 1975 in
Rom. Das, was mit der »letzten
Verrücktheit« seines Lebens gemeint
war, einen Ort der Marienverehrung
und der Periagoge, der Umkehr, zu
errichten, ist im Laufe der Jahre in
die Wirklichkeit umgesetzt worden.
Tausende von Pilgern aus aller Welt
wallfahren jedes Jahr dorthin, und
viele Bekehrungen haben sich
ereignet. Ihre Zahl ist nicht
statistisch erfaßbar, aber darum
kann es nicht gehen, denn eine
Bekehrung spielt sich im letzten
zwischen Gott und dem einzelnen
Menschen ab. Sie erfolgt nicht unter
der lautstarken Anteilnahme einer
großen Öffentlichkeit, sondern leise,



z.B. im Schutz und der Geborgenheit
eines Beichtstuhls, in dem der
einzelne verborgen vor dem grellen
Licht der Öffentlichkeit, verborgen
sogar vor den Augen des Priesters,
sich Gott gegenüber öffnet. Daß der
Beichtstuhl ein Schutzraum und kein
mittelalterliches Folterinstrument ist,
kann möglicherweise nur der
nachvollziehen, der sich auf das
Erlebnis der Begegnung mit Gott
eingelassen hat. Torreciudad bietet
reichlich Gelegenheit zu einem
solchen Ereignis, da der Gründer des
Opus Dei den Wunsch äußerte, daß
in dem neuen Wallfahrtszentrum
vierzig Beichtstühle errichtet werden
sollten. Das hat sich im Nachhinein
als eine zukunftsweisende
Entscheidung erwiesen, denn der
Andrang auf die Beichtstühle in
Torreciudad ist groß.

Die architektonische Gesamtanlage
fügt sich harmonisch in die kraftvolle
Naturlandschaft ein, so daß die dort



entstandene Architektur nicht als
fremd und störend, sondern als
dazugehörig empfunden wird. So
etwas wie ein in Stein gefaßter
Einklang zwischen Gott und Natur
scheint entstanden zu sein. Die
Architekten von Torrecuidad haben
sich viel Mühe gemacht,
kulturhistorische und
landschaftsbezogene Elemente zu
verwerten. Viele Bauteile der
Umgebung sind in die Gebäude
eingefügt worden: Türstürze,
Fensterfassungen, Pflastersteine von
Hausruinen und verlassenen Dörfern
der Umgebung finden sich in den
verwinkelten wie ein Bergdorf der
Vorpyrenäen angelegten Komplex
wieder. Man hat sogar die Dachziegel
verlassener umliegender Gehöfte zur
Abdeckung der Dächer von
Torreciudad verwendet und so eine
harmonische Einheit mit der
Umgebung herstellen können.27 Auf
die sonst übliche Geschäftigkeit in
Wallfahrtsorten hat man verzichtet.



Nur ein kleines
Devotionaliengeschäft bietet dem
Pilger die Gelegenheit, Andenken zu
erwerben.

In Torreciudad darf man staunen
über die mit allen Sinnen erfaßbare
Einheit von moderner Architektur,
grandioser landschaftlicher Kulisse,
Marienfrömmigkeit, Bekehrung und
spirituellem Reichtum. Doch
Torreciudad ist ein Ort, den man
nicht zufällig besucht: Die innere
Verbundenheit mit Maria bleibt das
bestimmende Motiv.

Die Verehrung Marias im Alltag

»Es ist unmöglich, wie ein Kind
Maria zu begegnen und dabei nur an
sich selbst, nur an die eigenen
Probleme zu denken. Es ist
unmöglich, der Jungfrau zu
begegnen und egoistische,
persönliche Probleme mit sich
herumzutragen. Maria führt zu
Jesus, primogenitus in multis



fratribus (Röm 8,29), der
Erstgeborene unter vielen
Brüdern.«28 Josemaría Escrivá war
kein Egoist. Die Bereicherung und
Hilfe, die er immer durch seine
innige Beziehung zu Maria erfahren
hat – sie hat ihn nach seinen eigenen
Aussagen nie im Stich gelassen29 –,
wollte er nicht für sich behalten,
sondern weitergeben. Darum hat er
sein Lebenswerk, das Opus Dei, sehr
marianisch ausgerichtet.30 Im
täglichen Leben der Mitglieder des
Opus Dei spielt die Mutter Gottes
eine nicht wegzudenkende Rolle. Es
sind keine neuen Formen, sondern
liebgewonnene Traditionen aus dem
Schatz der Marienverehrung in der
Kirche.

Zunächst einmal steht ihr berühmtes
»fiat« als Ausgangspunkt und Vorbild
für die Treue der einzelnen zu ihrer
Berufung. Dies gilt um so mehr in
den Zeiten der Prüfung und des
Zweifels. Die persönliche



Frömmigkeit schließt die Verehrung
Mariens in einer einfachen, aber
konkreten Weise ein. Mit einfachen
Mitteln sollte sich jeder die wirkliche
Gegenwart und Unterstützung
Mariens vor Augen führen. Konkret
bedeutet das, sie zu begrüßen, wenn
man an einem Bild oder einer Figur
der Mutter Gottes vorbeikommt, oder
häufig am Tag Stoßgebete an sie zu
richten. Wie intensiv und hautnah
der Kontakt zu Maria gepflegt wird,
zeigt sich in einem Ratschlag, den
Josemaría Escrivá hinterlassen hat:
»Stell auf deinen Arbeitstisch, in dein
Zimmer ein Bild der Mutter Gottes!
Steck es auch in deine Brusttasche,
und schau es an, wenn du mit deiner
Arbeit beginnst, wenn du sie
beendest und zwischendurch auch!
Ich versichere dir: Sie wird für dich
die Kraft erbitten, die deine Arbeit zu
einem Dialog der Liebe mit Gott
werden läßt.«31



Das tägliche Rosenkranzgebet, das in
der zuvor beschriebenen Weise in
der Verbindung von Bekanntem,
Vertrautem und
Neuzuentdeckendem verrichtet wird,
gehört zu einer festen und
hilfreichen Gewohnheit im Opus Dei.
Der Angelus sollte um zwölf Uhr
immer gebetet werden, wann und
wo immer es möglich ist.
Marianische Feste werden im Opus
Dei eigens bedacht. Durch kleine
Aufmerksamkeiten, zum Beispiel
einen Extrablumenstrauß in der
Kapelle, versucht man Maria an
diesen Tagen zu ehren. Nicht zu
vergessen sind die Wallfahrten im
Monat Mai oder bei anderen
Gelegenheiten in den großen und
kleinen Anliegen jedes einzelnen.
Unbeschreiblich bleibt das große
Feld der persönlichen
Ausdrucksformen.

Maria ist ein guter Weg, um Jesus
Christus zu finden: »Maria, deine



Mutter, geleitet dich zur Liebe Jesu.
Bei ihm wirst du ›cum gaudio et
pace‹, mit Freude und mit Frieden,
ausruhen; du wirst dich von ihm
›getragen‹ wissen – ohne ihn würdest
du ins Bodenlose fallen, im Schlamm
versinken –, an seiner Hand aber
wirst du vorangehen und lernen, zu
glauben, zu lieben und zu leiden.«32

Anmerkungen

1. Alvaro del Portillo, Über den
Gründer des Opus Dei, Köln 1996, S.
159. »Er hat auch wie kaum ein
anderer geistlicher Autor des 20.
Jahrhunderts der marianischen
Frömmigkeit neuen geistigen und
sprachlichen Glanz, ein ihr neues
Selbstbewußtsein gegeben« (Peter
Berglar, Opus Dei. Leben und Werk
des Gründers Josemaría Escrivá, 3.
erw. Aufl., Köln 1992, S. 227).

2. Bei seinem Aufenthalt in Mexiko
1970 zog sich einmal Escrivá
erschöpft in sein Zimmer zurück,



schaute auf eine Abbildung der
Jungfrau von Guadalupe, wie sie dem
Indio Juan Diego Rosen in den
Umhang legte, und sagte: »So möchte
ich sterben. Ich schaue die Jungfrau
an, und sie gibt mir eine
Rose« (Dennis M. Helming,
Fußspuren im Schnee, St. Ottilien
1991, S. 75).

3. vgl. Gespräche, 4.

4. Hans Urs von Balthasar drückt
dies drastisch so aus: »Ohne
Mariologie droht das Christentum
unter der Hand unmenschlich zu
werden. Die Kirche wird
funktionalistisch, seelenlos, ein
hektischer Betrieb ohne Ruhepunkt,
in lauter Planung hinein verfremdet.
Und weil in dieser mann-männlichen
Welt nur immer neue Ideologien
einander ablösen, wird alles
polemisch, kritisch, bitter, humorlos
und schließlich langweilig, und die
Menschen laufen in Massen aus



einer solchen Kirche davon«; in:
Klarstellungen, Freiburg 1972, S. 72.

5. Vgl. Josef Pieper, Über die
Hoffnung, Leipzig 1935, S. 79 ff.

6. Vgl. Lk 1,41–44; Lk 11,27; Lk 1,28–
32.

7. Vgl. Rainer Scherschel, Der
Rosenkranz – das Jesusgebet des
Westens, S. 47.

8. Michael Schmaus kommt zu dem
Ergebnis: »In der Mariologie laufen
fast alle theologischen Linien
zusammen, die christologische, die
ekklesiologische, die
anthropologische und die
eschatologische. In der Mariologie
fallen daher theologische
Entscheidungen, die für das Ganze
unseres Glaubens aufschlußreich
sind« (zit. nach Scheffczyk /
Ziegenaus (Hrsg.), Katholische
Dogmatik, Bd. V: Maria im



Glaubensleben der Kirche, Aachen
1998, S. 7).

9. Vgl. Johannes Paul II., Wir
fürchten die Wahrheit nicht, Graz
1997. Der Papst hat in seiner
Amtszeit auffallend viele Menschen
öffentlich selig- und
heiliggesprochen. Es ist ihm ein
besonderes Anliegen, auf die
Bedeutung der Heiligen für die
Glaubwürdigkeit der Kirche
hinzuweisen. In einer Zeit, in der die
Kirche offen und mutig dazu steht,
daß in allen Zeiten ihres Daseins
viele versagt haben, legen die
Heiligen ein großes Zeugnis für die
Erneuerungsfähigkeit und
Übernatürlichkeit der Kirche und die
auch menschliche Größe vieler ihrer
Glieder ab.

10. Vgl. Josef Ratzinger, Gott und die
Welt, München 2000, S. 394 f.

11. Vgl. Romano Guardini, Nähe des
Herrn, Würzburg 1962, S. 52.



12. Vgl. Peter Berglar, a.a.O., S. 227

13. Informationsblatt Nr. 7, Köln
1988, S. 6.

14. Der Weg, 505.

15. Diese das Leben Escrivás
prägende Ereignisse werden in allen
Biographien über ihn gewürdigt, u.a.
Peter Berglar, a.a.O., S. 23.

16. Andrés Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei Josemaría
Escrivá, Köln 2001, S. 32.

17. »Im Laufe seines Lebens hat der
Vater unzählige
Marienwallfahrtsorte besucht. (…)
Im Dezember 1973 bemerkte er
einmal in Anspielung auf seine
vielen Wallfahrten: ›Ich mache nichts
anderes mehr als Kerzen aufstellen.
Und solange es noch Zündhölzer gibt,
bleibe ich dabei.‹« (Alvaro del
Portillo, a.a.O., S. 160).



18. Vgl. Rainer Scherschel, a.a. O., S.
45 f.

19. Vgl. Angelus Walz, Rosenkranz,
in: Lexikon für Theologie und Kirche,
Freiburg 1964, Bd. 9, Sp. 46 f.

20. Mönche und Beter hatten die
Angewohnheit, Maria täglich mit Ave
Maria zu grüßen. Diese Grüße
verband man oft mit kleinen
Betrachtungen über Leben und
Leiden Jesu und mit dem Vaterunser
und Ave-Maria. Bernhard von
Clairvaux und die Zisterzienser
entwickelten Vorformen des
Rosenkranzes. Sie werden
weitergeführt bei den
Zisterzienserinnen in Trier, wo die
Nonnen um 1300 den 100mal
wiederholten Ave-Gruß mit 100
kurzgefaßten Glaubensgeheimnissen
verbanden. Die durch die
christologische Marienverehrung
geprägte Spiritualität der
Zisterzienser war wohl entscheidend



für die Weiterentwicklung des
Rosenkranzes. Vgl. Franz Courth,
Marianische Gebetsformen, in:
Handbuch der Marienkunde,
Regensburg 1984, S. 380.

Die Kartäuser Dominikus von
Preußen (gest. 1427) und Adolf von
Essen (gest. 1439) vereinten 50 Ave-
Maria mit 50 Klauseln oder
Betrachtungen zu einem Rosenkranz.
Viele Handschriften und
Wiegendrucke bezeugen, daß sich
diese Gebetsübung schnell auch
außerhalb des Klosters verbreitete.
Aber sie fand auch nennenswerten
Widerspruch unter den
Zeitgenossen. So lehnte Alanus von
Rupe OP (gest. 1475) den Rosenkranz
als weltlich ab und verbreitete das
sogenannte Psalterium Mariae, das
15 Vaterunser, 150 Ave und 150
Klauseln umfaßte. J. Sprenger, Prior
zu Köln, machte sich dagegen wieder
für den Rosenkranz stark und
errichtete 1475 die



Rosenkranzbruderschaft. Sprenger
warb zudem in einer eigens
entworfenen Schrift für den
Rosenkranz, so daß dieser auch nach
Gutheißung durch den Papstlegaten
von Sixtus V. eigens empfohlen
wurde. Damit trat der Rosenkranz
gleichberechtigt neben den Psalter
des Alanus von Rupe OP, bis er
diesen schließlich überwog; vgl.
Walz, a.a.O.

21. Der Rosenkranz, Vorwort.

22. Bereits die vertraulichen Worte
im Vorwort an den Leser bezeugen
diese Unmittelbarkeit, in die der
Autor den Leser führen möchte:
»Komm mit mir, und – das ist das
Wesentliche meiner
vertrauensvollen Unterhaltung mit
dir – wir werden das Leben von
Jesus, Maria und Josef leben.« Mit
Bedacht sagt er hier nicht betrachten,
sondern leben. Am Ende des Buches
wird der Leser in das eigenständige



Beten entlassen: »An dir liegt es nun,
mit Gottes Hilfe das übrige zu
entdecken. (…) Hab keine Angst, daß
sich bei dir, wenn du auf eigene
Faust diesen Weg weitergehst,
Empfindungen und Worte einstellen,
die kühn und kindlich sind. Gerade
das liebt Jesus. Und Maria ermutigt
dich dazu.«

23. »Die Straßen Europas habe ich
mit zahllosen Gegrüßet-seist-du-
Maria und mit Liedern erfüllt«, in:
Informationsblatt Nr. 7, Köln 1988, S.
8.

24. »Gewissermaßen der Schlußstein
seiner Marienverehrung war die
Wallfahrtskirche von Torreciudad«,
in: Alvaro del Portillo, a.a.O., S. 160.

25. Vgl. Dennis M. Helming, a.a.O., S.
70.

26. Die letzte Wegstrecke hat der
selige Josemaría in bußfertiger
Gesinnung und mit dankbarem



Herzen barfuß zurückgelegt. Er hatte
fast eine Stunde für den Weg
gebraucht: »Es ist recht wenig, was
ich für die Mutter Gottes tue, nach
sechsundsechzig Jahren …«, in:
Informationsblatt Nr. 5, Köln 1983, S.
12.

27. Der Architekt von Torreciudad,
Heliodoro Dols, beschreibt in einem
umfangreichen und reich
bebilderten Buch detailliert die
vielfältigen Aspekte der Einbindung
des weit ausladenden Komplexes in
die kulturhistorische Landschaft:
Torreciudad, Madrid 1988, S. 69.

28. Christus begegnen, 145.

29. Diese Aussagen wiederholen sich
angesichts der verschiedenen
schwerwiegenden Anliegen, die der
Gründer des Opus Dei jedesmal der
Gottesmutter anvertraute. Vgl.: Die
Mutter Gottes, unsere Mutter, in:
Informationsablatt Nr. 7, Köln 1988,
S. 7 f.



30. Escrivá wollte nicht, daß man ihn
in seiner Art nachahmt. »Nur darin
möchte ich, daß ihr mich nachahmt:
in meiner Liebe zu Unserer Lieben
Frau« (ebd.).

31. Die Spur des Sämanns, 531.

32. Im Feuer der Schmiede, 677.

Artikel aus dem Buch "Profile
einer Gründergestalt", das 2002
anläßlich des 100sten Geburtstages
des heiligen Josefmaria erschien.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/marienfrommigkeit-im-leben-
josemaria-escriva/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-at/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-at/article/marienfrommigkeit-im-leben-josemaria-escriva/

	Marienfrömmigkeit im Leben Josemaria Escrivá

