opusdei.org

"Liebe Freunde - in
dieser Stunde kann
ich nur sagen: Betet
fur mich"

Die Predigt des HI. Vaters
Benedikt XVI. zu seiner
Amtseinfihrung im Wortlaut.

26.04.2005

Meine Herren Kardindle, verehrte
Brider im Bischofs- und Priesteramt,
sehr geehrte Staatsoberhdupter,
Mitglieder der offiziellen
Delegationen und des



Diplomatischen Corps, liebe Bruder
und Schwestern!

Dreimal hat uns in diesen
ereignisreichen Tagen der Gesang
der Allerheiligenlitanei begleitet:
beim Begrabnis unseres
heimgegangenen Heiligen Vaters
Johannes Pauls II.; beim Einzug der
Kardindle ins Konklave, und jetzt
haben wir es soeben wieder
gesungen mit der Bitte: Tu illum
adiuva - sostieni il nuovo successore
di S. Pietro. Jedes Mal habe ich auf
eigene Weise dieses gesungene Gebet
als grofSen Trost empfunden. Wie
verlassen fuhlten wir uns nach dem
Heimgang von Johannes Paul II., der
gut 26 Jahre unser Hirt und Fuhrer
auf dem Weg durch diese Zeit
gewesen war. Nun hatte er die
Schwelle ins andere Leben - ins
Geheimnis Gottes hinein
uberschritten. Aber er ging nicht
allein. Wer glaubt, ist nie allein —im
Leben nicht und auch im Sterben



nicht. Nun konnten wir die Heiligen
aller Jahrhunderte herbeirufen —
seine Freunde, seine Geschwister im
Glauben. Und wir wufsten, dafs sie
gleichsam das lebendige Fahrzeug
sein wurden, das ihn hinuber- und
hinauftragt zur Hohe Gottes. Wir
wufdten, wenn er ankommt, wird er
erwartet. Er ist unter den Seinen,
und er ist wahrhaft zu Hause.
Wiederum war es so, als wir den
schweren Zug ins Konklave gingen,
um den zu finden, den der Herr
erwahlt hat. Wie sollten wir nur den
Namen erkennen? Wie sollten 115
Bischofe aus allen Kulturen und
Landern den finden, dem der Herr
den Auftrag des Bindens und des
Losens geben mochte? Aber wieder
wufSten wir: Wir sind nicht allein.
Wir sind von den Freunden Gottes
umgeben, geleitet und gefiihrt. Und
nun, in dieser Stunde, mufs ich
schwacher Diener Gottes diesen
unerhorten Auftrag iibernehmen,
der doch alles menschliche



Vermogen uberschreitet. Wie sollte
ich das? Wie kann ich das? Aber Ihr
alle, liebe Freunde, habt nun die
ganze Schar der Heiligen
stellvertretend durch einige der
grofsen Namen der Geschichte Gottes
mit den Menschen herbeigerufen,
und so darf auch ich wissen: Ich bin
nicht allein. Ich brauche nicht allein
zu tragen, was ich wahrhaftig allein
nicht tragen konnte. Die Schar der
Heiligen Gottes schiitzt und stutzt
und tragt mich. Und Euer Gebet,
liebe Freunde, Eure Nachsicht, Eure
Liebe, Euer Glaube und Euer Hoffen
begleitet mich. Denn zur
Gemeinschaft der Heiligen gehoren
nicht nur die grofden Gestalten, die
uns vorangegangen sind und deren
Namen wir kennen. Die
Gemeinschaft der Heiligen sind wir
alle, die wir auf den Namen von
Vater, Sohn und Heiligen Geist
getauft sind und die wir von der
Gabe des Fleisches und Blutes Christi
leben, durch die er uns verwandeln



und sich gleich gestalten will. Ja, die
Kirche lebt — das ist die wunderbare
Erfahrung dieser Tage. Durch alle
Traurigkeit von Krankheit und Tod
des Papstes hindurch ist uns dies auf
wunderbare Weise sichtbar
geworden: Die Kirche lebt. Und die
Kirche ist jung. Sie tragt die Zukunft
der Welt in sich und zeigt daher auch
jedem einzelnen den Weg in die
Zukunft. Die Kirche lebt — wir sehen
es, und wir spuren die Freude, die
der Auferstandene den Seinen
verheifden hat. Die Kirche lebt - sie
lebt, weil Christus lebt, weil er
wirklich auferstanden ist. Wir haben
an dem Schmerz, der auf dem
Gesicht des Heiligen Vaters in den
Ostertagen lag, das Geheimnis von
Christi Leiden angeschaut und
gleichsam seine Wunden berthrt.
Aber wir haben in all diesen Tagen
auch den Auferstandenen in einem
tiefen Sinn bertithren duirfen. Wir
durfen die Freude verspiiren, die er
nach der kurzen Weile des Dunkels



als Frucht seiner Auferstehung
verheifden hat.

Die Kirche lebt — so begriifde ich in
grofSer Freude und Dankbarkeit Euch
alle, die Ihr hier versammelt seid,
verehrte Kardinadle und Mitbriuder
im Bischofsamt, liebe Priester,
Diakone, pastorale Mitarbeiter und
Katechisten. Ich grifde Euch,
gottgeweihte Manner und Frauen,
Zeugen der verwandelnden
Gegenwart Gottes. Ich grifde Euch,
glaubige Laien, die Ihr eingetaucht
seid in den weiten Raum des Aufbaus
von Gottes Reich, das sich uber die
Welt in allen Bereichen des Lebens
ausspannt. Voller Zuneigung richte
ich meinen Grufs auch an alle, die, im
Sakrament der Taufe wiedergeboren,
noch nicht in voller Gemeinschaft
mit uns stehen; sowie an Euch,
Bruder aus dem judischen Volk, mit
dem wir durch ein grofes
gemeinsames geistliches Erbe
verbunden sind, das in den



unwiderruflichen VerheifSungen
Gottes seine Wurzeln schlagt.
Schliefslich gehen meine Gedanken —
gleichsam wie eine Welle, die sich
ausbreitet — zu allen Menschen
unserer Zeit, zu den Glaubenden und
zu den Nichtglaubenden.

Liebe Freunde! Ich brauche in dieser
Stunde keine Art von
Regierungsprogramm vorzulegen;
einige Grundziige dessen, was ich als
meine Aufgabe ansehe, habe ich
schon in meiner Botschaft vom
Mittwoch, dem 20. April, vortragen
konnen; andere Gelegenheiten
werden folgen. Das eigentliche
Regierungsprogramm aber ist, nicht
meinen Willen zu tun, nicht meine
Ideen durchzusetzen, sondern
gemeinsam mit der ganzen Kirche
auf Wort und Wille des Herrn zu
lauschen und mich von ihm fithren
zu lassen, damit er selbst die Kirche
fihre in dieser Stunde unserer
Geschichte. Statt eines Programms



mochte ich einfach die beiden
Zeichen auszulegen versuchen, mit
denen die In-Dienst-Nahme fur die
Nachfolge des heiligen Petrus
liturgisch dargestellt wird; beide
Zeichen spiegeln uibrigens auch
genau das, was in den Lesungen
dieses Tages gesagt wird.

Das erste Zeichen ist das Pallium, ein
Gewebe aus reiner Wolle, das mir um
die Schultern gelegt wird. Dieses
uralte Zeichen, das die Bischofe von
Rom seit dem 4. Jahrhundert tragen,
mag zundachst einfach ein Bild sein
fur das Joch Christi, das der Bischof
dieser Stadt, der Knecht der Knechte
Gottes auf seine Schultern nimmt.
Das Joch Gottes — das ist der Wille
Gottes, den wir annehmen. Und
dieser Wille ist flir uns nicht eine
fremde Last, die uns drickt und die
uns unfrei macht. Zu wissen, was
Gott will, zu wissen, was der Weg des
Lebens ist — das war die Freude
Israels, die es als eine grofSe



Auszeichnung erkannte. Das ist auch
unsere Freude: Der Wille Gottes
entfremdet uns nicht, er reinigt uns -
und das kann weh tun — aber so
bringt er uns zu uns selber, und so
dienen wir nicht nur ihm, sondern
dem Heil der ganzen Welt, der
ganzen Geschichte. Aber die
Symbolik des Palliums ist konkreter:
Aus der Wolle von Lammern
gewoben will es das verirrte Lamm
oder auch das kranke und schwache
Lamm darstellen, das der Hirt auf
seine Schultern nimmt und zu den
Wassern des Lebens trigt. Das
Gleichnis vom verlorenen Schaf, dem
der Hirte in die Wiiste nachgeht, war
fur die Kirchenviter ein Bild fiir das
Geheimnis Christi und der Kirche.
Die Menschheit, wir alle, sind das
verlorene Schaf, das in der Wiiste
keinen Weg mehr findet. Den Sohn
Gottes leidet es nicht im Himmel; er
kann den Menschen nicht in solcher
Not stehen lassen. Er steht selber auf,
verlafst des Himmels Herrlichkeit,



um das Schaf zu finden und geht ihm
nach bis zum Kreuz. Er ladt es auf
die Schulter, er tragt unser
Menschsein, er tragt uns — er ist der
wahre Hirt, der fiir das Schaf sein
eigenes Leben gibt. Das Pallium sagt
uns zuallererst, dafd wir alle von
Christus getragen werden. Aber er
fordert uns zugleich auf, einander zu
tragen. So wird das Pallium zum
Sinnbild fir die Sendung des Hirten,
von der die zweite Lesung und das
Evangelium sprechen. Den Hirten
mufs die heilige Unruhe Christi
beseelen, dem es nicht gleichgultig
ist, dafs so viele Menschen in der
Wiiste leben. Und es gibt vielerlei
Arten von Wusten. Es gibt die Wiste
der Armut, die Wiiste des Hungers
und des Durstes. Es gibt die Wiste
der Verlassenheit, der Einsamkeit,
der zerstOrten Liebe. Es gibt die
Wiiste des Gottesdunkels, der
Entleerung der Seelen, die nicht
mehr um die Wirde und um den
Weg des Menschen wissen. Die



aufleren Wiisten wachsen in der
Welt, weil die inneren Wusten so
grofd geworden sind. Deshalb dienen
die Schatze der Erde nicht mehr dem
Aufbau von Gottes Garten, in dem
alle leben konnen, sondern dem
Ausbau von Méachten der Zerstorung.
Die Kirche als Ganze und die Hirten
in ihr mussen wie Christus sich auf
den Weg machen, um die Menschen
aus der Wiste herauszufiihren zu
den Orten des Lebens — zur
Freundschaft mit dem Sohn Gottes,
der uns Leben schenkt, Leben in
Fille. Das Symbol des Lammes hat
aber auch noch eine andere Seite. Im
alten Orient war es ublich, dafs die
Konige sich als Hirten ihrer Volker
bezeichneten. Dies war ein Bild ihrer
Macht, ein zynisches Bild: Die Volker
waren wie Schafe fur sie, tiber die
der Hirte verfiigt. Der wahre Hirte
aller Menschen, der lebendige Gott,
ist selbst zum Lamm geworden, er
hat sich auf die Seite der Lammer,
der Getretenen und Geschlachteten



gestellt. Gerade so zeigt er sich als
der wirkliche Hirt. ,Ich bin der
wahre Hirte... Ich gebe mein Leben
fur die Schafe“, sagt Jesus von sich
(Joh 10, 14f). Nicht die Gewalt erlost,
sondern die Liebe. Sie ist das Zeichen
Gottes, der selbst die Liebe ist. Wie
oft wiinschten wir, dafd Gott sich
starker zeigen wiirde. Daf3 er
dreinschlagen wirde, das Bose
ausrotten und die bessere Welt
schaffen. Alle Ideologien der Gewalt
rechtfertigen sich mit diesen
Motiven: Es miuisse auf solche Weise
zerstort werden, was dem Fortschritt
und der Befreiung der Menschheit
entgegenstehe. Wir leiden unter der
Geduld Gottes. Und doch brauchen
wir sie alle. Der Gott, der Lamm
wurde, sagt es uns: Die Welt wird
durch den Gekreuzigten und nicht
durch die Kreuziger erlost. Die Welt
wird durch die Geduld Gottes erlost
und durch die Ungeduld der
Menschen verwiistet.



So muf$ es eine Haupteigenschaft des
Hirten sein, dafs er die Menschen
liebt, die ihm anvertraut sind, weil
und wie er Christus liebt, in dessen
Diensten er steht. ,Weide meine
Schafe®, sagt Christus zu Petrus, sagt
er nun zu mir. Weiden heifst lieben,
und lieben heifst auch, bereit sein zu
leiden. Und lieben heifdt: den Schafen
das wahrhaft Gute zu geben, die
Nahrung von Gottes Wahrheit, von
Gottes Wort, die Nahrung seiner
Gegenwart, die er uns in den heiligen
Sakramenten schenkt. Liebe Freunde
—in dieser Stunde kann ich nur
sagen: Betet fliir mich, daf ich den
Herrn immer mehr lieben lerne.
Betet fiir mich, dafs ich seine Herde -
Euch, die heilige Kirche, jeden
einzelnen und alle zusammen immer
mehr lieben lerne. Betet fiir mich,
daf$ ich nicht furchtsam vor den
Wolfen fliehe. Beten wir fuireinander,
dafd der Herr uns tragt und dafd wir
durch ihn einander zu tragen lernen.



Das zweite Zeichen, mit dem in der
Liturgie dieses Tages die Einsetzung
in das Petrusamt dargestellt wird, ist
die Ubergabe des Fischerrings. Die
Berufung Petri zum Hirten, die wir
im Evangelium gehort haben, folgt
auf die Geschichte von einem
reichen Fischfang: Nach einer Nacht,
in der die Junger erfolglos die Netze
ausgeworfen hatten, sahen sie den
auferstanden Herrn am Ufer. Er
befiehlt ihnen, noch einmal auf Fang
zu gehen, und nun wird das Netz so
voll, dafs sie es nicht wieder einholen
konnen: 153 grofde Fische. ,,Und
obwohl es so viele waren, zerrifd das
Netz nicht“ (Joh 21, 11). Diese
Geschichte am Ende der Wege Jesu
mit seinen Jungern antwortet auf
eine Geschichte am Anfang: Auch da
hatten die Junger die ganze Nacht
nichts gefischt; auch da fordert Jesus
den Simon auf, noch einmal auf den
See hinauszufahren. Und Simon, der
noch nicht Petrus heifst, gibt die
wunderbare Antwort: Meister, auf



dein Wort hin werfe ich die Netze
aus. Und nun folgt der Auftrag:
,Furchte dich nicht! Von jetzt an
wirst du Menschen fischen“ (Lk 5, 1 -
11). Auch heute ist es der Kirche und
den Nachfolgern der Apostel
aufgetragen, ins hohe Meer der
Geschichte hinauszufahren und die
Netze auszuwerfen, um Menschen
fur das Evangelium - fur Gott, fur
Christus, fir das wahre Leben - zu
gewinnen. Die Vater haben auch
diesem Vorgang eine ganz eigene
Auslegung geschenkt. Sie sagen: Fur
den Fisch, der fiir das Wasser
geschaffen ist, ist es todlich, aus dem
Meer geholt zu werden. Er wird
seinem Lebenselement entrissen, um
dem Menschen zur Nahrung zu
dienen. Aber beim Auftrag der
Menschenfischer ist es umgekehrt.
Wir Menschen leben entfremdet, in
den salzigen Wassern des Leidens
und des Todes; in einem Meer des
Dunkels ohne Licht. Das Netz des
Evangeliums zieht uns aus den



Wassern des Todes heraus und bringt
uns ans helle Licht Gottes, zum
wirklichen Leben. In der Tat — darum
geht es beim Auftrag des
Menschenfischers in der Nachfolge
Christi, die Menschen aus dem
Salzmeer all unserer Entfremdungen
ans Land des Lebens, zum Licht
Gottes zu bringen. In der Tat: Dazu
sind wir da, den Menschen Gott zu
zeigen. Und erst wo Gott gesehen
wird, beginnt das Leben richtig. Erst
wo wir dem lebendigen Gott in
Christus begegnen, lernen wir, was
Leben ist. Wir sind nicht das
zufallige und sinnlose Produkt der
Evolution. Jeder von uns ist Frucht
eines Gedankens Gottes. Jeder ist
gewollt, jeder ist geliebt, jeder ist
gebraucht. Es gibt nichts Schoneres,
als vom Evangelium, von Christus
gefunden zu werden. Es gibt nichts
Schoneres, als ihn zu kennen und
anderen die Freundschaft mit ihm zu
schenken. Die Arbeit des Hirten, des
Menschenfischers mag oft miihsam



erscheinen. Aber sie ist schon und
grofs, weil sie letzten Endes Dienst an
der Freude Gottes ist, die in der Welt
Einzug halten moéchte.

Noch eins mochte ich hier anmerken:
Sowohl beim Hirtenbild wie beim
Bild vom Fischer taucht der Ruf zur
Einheit ganz nachdrucklich auf. ,Ich
habe noch andere Schafe, die nicht
aus diesem Stall sind; sie mufs ich
fihren, und sie werden auf meine
Stimme horen; dann wird es nur eine
Herde geben und einen Hirten® (Joh
10, 16), sagt Jesus am Ende der
Hirtenrede. Und das Wort von den
153 grofden Fischen endet mit der
freudigen Feststellung: ,,Und obwohl
es so viele waren, zerrifs das Netz
nicht“ (Joh 21, 11). Ach, lieber Herr,
nun ist es doch zerrissen, mochten
wir klagend sagen. Aber nein -
klagen wir nicht! Freuen wir uns
uber die Verheifsung, die nicht trigt
und tun wir das Unsrige, auf der
Spur der Verheifsung zu gehen, der



Einheit entgegen. Erinnern wir
bittend und bettelnd den Herrn
daran: Ja, Herr, gedenke deiner
Zusage. Lafs einen Hirten und eine
Herde sein. Lafd dein Netz nicht
zerreifsen, und hilf uns Diener der
Einheit zu sein!

In dieser Stunde geht meine
Erinnerung zuruck zum 22. Oktober
1978, als Papst Johannes Paul II. hier
auf dem Petersplatz sein Amt
ubernahm. Immer noch und immer
wieder klingen mir seine Worte von
damals in den Ohren: Non avete
paura: Aprite, anzi spalancate le
porte per Cristo! Der Papst sprach zu
den Starken, zu den Machtigen der
Welt, die Angst hatten, Christus
konnte ihnen etwas von ihrer Macht
wegnehmen, wenn sie ihn einlassen
und die Freiheit zum Glauben geben
wiurden. Ja, er wirde ihnen schon
etwas wegnehmen: die Herrschaft
der Korruption, der Rechtsbeugung,
der Willkir. Aber er wirde nichts



wegnehmen von dem, was zur
Freiheit des Menschen, zu seiner
Wiirde, zum Aufbau einer rechten
Gesellschaft gehort. Und der Papst
sprach zu den Menschen, besonders
zu den jungen Menschen. Haben wir
nicht alle irgendwie Angst, wenn wir
Christus ganz herein lassen, uns ihm
ganz offnen, konnte uns etwas
genommen werden von unserem
Leben? Miussen wir dann nicht auf so
vieles verzichten, was das Leben erst
so richtig schon macht? Wiirden wir
nicht eingeengt und unfrei? Und
wiederum wollte der Papst sagen:
Nein. Wer Christus einlafit, dem geht
nichts, nichts — gar nichts verloren
von dem, was das Leben frei, schon
und grofd macht. Nein, erst in dieser
Freundschaft 6ffnen sich die Tiren
des Lebens. Erst in dieser
Freundschaft gehen tiberhaupt die
grofsen Moglichkeiten des
Menschseins auf. Erst in dieser
Freundschaft erfahren wir, was
schon und was befreiend ist. So



maochte ich heute mit grofsem
Nachdruck und grofRer Uberzeugung
aus der Erfahrung eines eigenen
langen Lebens Euch, liebe junge
Menschen, sagen: Habt keine Angst
vor Christus! Er nimmt nichts, und er
gibt alles. Wer sich ihm gibt, der
erhalt alles hundertfach zurtck. Ja,
aprite, spalancate le porte per Cristo
—dann findet Ihr das wirkliche
Leben. Amen.

Vatican Information Service

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-
kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
(03.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/

	"Liebe Freunde – in dieser Stunde kann ich nur sagen: Betet für mich"

