
opusdei.org

"Liebe Freunde – in
dieser Stunde kann
ich nur sagen: Betet
für mich"

Die Predigt des Hl. Vaters
Benedikt XVI. zu seiner
Amtseinführung im Wortlaut.

26.04.2005

Meine Herren Kardinäle, verehrte
Brüder im Bischofs- und Priesteramt,
sehr geehrte Staatsoberhäupter,
Mitglieder der offiziellen
Delegationen und des



Diplomatischen Corps, liebe Brüder
und Schwestern!

Dreimal hat uns in diesen
ereignisreichen Tagen der Gesang
der Allerheiligenlitanei begleitet:
beim Begräbnis unseres
heimgegangenen Heiligen Vaters
Johannes Pauls II.; beim Einzug der
Kardinäle ins Konklave, und jetzt
haben wir es soeben wieder
gesungen mit der Bitte: Tu illum
adiuva - sostieni il nuovo successore
di S. Pietro. Jedes Mal habe ich auf
eigene Weise dieses gesungene Gebet
als großen Trost empfunden. Wie
verlassen fühlten wir uns nach dem
Heimgang von Johannes Paul II., der
gut 26 Jahre unser Hirt und Führer
auf dem Weg durch diese Zeit
gewesen war. Nun hatte er die
Schwelle ins andere Leben – ins
Geheimnis Gottes hinein
überschritten. Aber er ging nicht
allein. Wer glaubt, ist nie allein – im
Leben nicht und auch im Sterben



nicht. Nun konnten wir die Heiligen
aller Jahrhunderte herbeirufen –
seine Freunde, seine Geschwister im
Glauben. Und wir wußten, daß sie
gleichsam das lebendige Fahrzeug
sein würden, das ihn hinüber- und
hinaufträgt zur Höhe Gottes. Wir
wußten, wenn er ankommt, wird er
erwartet. Er ist unter den Seinen,
und er ist wahrhaft zu Hause.
Wiederum war es so, als wir den
schweren Zug ins Konklave gingen,
um den zu finden, den der Herr
erwählt hat. Wie sollten wir nur den
Namen erkennen? Wie sollten 115
Bischöfe aus allen Kulturen und
Ländern den finden, dem der Herr
den Auftrag des Bindens und des
Lösens geben möchte? Aber wieder
wußten wir: Wir sind nicht allein.
Wir sind von den Freunden Gottes
umgeben, geleitet und geführt. Und
nun, in dieser Stunde, muß ich
schwacher Diener Gottes diesen
unerhörten Auftrag übernehmen,
der doch alles menschliche



Vermögen überschreitet. Wie sollte
ich das? Wie kann ich das? Aber Ihr
alle, liebe Freunde, habt nun die
ganze Schar der Heiligen
stellvertretend durch einige der
großen Namen der Geschichte Gottes
mit den Menschen herbeigerufen,
und so darf auch ich wissen: Ich bin
nicht allein. Ich brauche nicht allein
zu tragen, was ich wahrhaftig allein
nicht tragen könnte. Die Schar der
Heiligen Gottes schützt und stützt
und trägt mich. Und Euer Gebet,
liebe Freunde, Eure Nachsicht, Eure
Liebe, Euer Glaube und Euer Hoffen
begleitet mich. Denn zur
Gemeinschaft der Heiligen gehören
nicht nur die großen Gestalten, die
uns vorangegangen sind und deren
Namen wir kennen. Die
Gemeinschaft der Heiligen sind wir
alle, die wir auf den Namen von
Vater, Sohn und Heiligen Geist
getauft sind und die wir von der
Gabe des Fleisches und Blutes Christi
leben, durch die er uns verwandeln



und sich gleich gestalten will. Ja, die
Kirche lebt – das ist die wunderbare
Erfahrung dieser Tage. Durch alle
Traurigkeit von Krankheit und Tod
des Papstes hindurch ist uns dies auf
wunderbare Weise sichtbar
geworden: Die Kirche lebt. Und die
Kirche ist jung. Sie trägt die Zukunft
der Welt in sich und zeigt daher auch
jedem einzelnen den Weg in die
Zukunft. Die Kirche lebt – wir sehen
es, und wir spüren die Freude, die
der Auferstandene den Seinen
verheißen hat. Die Kirche lebt – sie
lebt, weil Christus lebt, weil er
wirklich auferstanden ist. Wir haben
an dem Schmerz, der auf dem
Gesicht des Heiligen Vaters in den
Ostertagen lag, das Geheimnis von
Christi Leiden angeschaut und
gleichsam seine Wunden berührt.
Aber wir haben in all diesen Tagen
auch den Auferstandenen in einem
tiefen Sinn berühren dürfen. Wir
dürfen die Freude verspüren, die er
nach der kurzen Weile des Dunkels



als Frucht seiner Auferstehung
verheißen hat.

Die Kirche lebt – so begrüße ich in
großer Freude und Dankbarkeit Euch
alle, die Ihr hier versammelt seid,
verehrte Kardinäle und Mitbrüder
im Bischofsamt, liebe Priester,
Diakone, pastorale Mitarbeiter und
Katechisten. Ich grüße Euch,
gottgeweihte Männer und Frauen,
Zeugen der verwandelnden
Gegenwart Gottes. Ich grüße Euch,
gläubige Laien, die Ihr eingetaucht
seid in den weiten Raum des Aufbaus
von Gottes Reich, das sich über die
Welt in allen Bereichen des Lebens
ausspannt. Voller Zuneigung richte
ich meinen Gruß auch an alle, die, im
Sakrament der Taufe wiedergeboren,
noch nicht in voller Gemeinschaft
mit uns stehen; sowie an Euch,
Brüder aus dem jüdischen Volk, mit
dem wir durch ein großes
gemeinsames geistliches Erbe
verbunden sind, das in den



unwiderruflichen Verheißungen
Gottes seine Wurzeln schlägt.
Schließlich gehen meine Gedanken –
gleichsam wie eine Welle, die sich
ausbreitet – zu allen Menschen
unserer Zeit, zu den Glaubenden und
zu den Nichtglaubenden.

Liebe Freunde! Ich brauche in dieser
Stunde keine Art von
Regierungsprogramm vorzulegen;
einige Grundzüge dessen, was ich als
meine Aufgabe ansehe, habe ich
schon in meiner Botschaft vom
Mittwoch, dem 20. April, vortragen
können; andere Gelegenheiten
werden folgen. Das eigentliche
Regierungsprogramm aber ist, nicht
meinen Willen zu tun, nicht meine
Ideen durchzusetzen, sondern
gemeinsam mit der ganzen Kirche
auf Wort und Wille des Herrn zu
lauschen und mich von ihm führen
zu lassen, damit er selbst die Kirche
führe in dieser Stunde unserer
Geschichte. Statt eines Programms



möchte ich einfach die beiden
Zeichen auszulegen versuchen, mit
denen die In-Dienst-Nahme für die
Nachfolge des heiligen Petrus
liturgisch dargestellt wird; beide
Zeichen spiegeln übrigens auch
genau das, was in den Lesungen
dieses Tages gesagt wird.

Das erste Zeichen ist das Pallium, ein
Gewebe aus reiner Wolle, das mir um
die Schultern gelegt wird. Dieses
uralte Zeichen, das die Bischöfe von
Rom seit dem 4. Jahrhundert tragen,
mag zunächst einfach ein Bild sein
für das Joch Christi, das der Bischof
dieser Stadt, der Knecht der Knechte
Gottes auf seine Schultern nimmt.
Das Joch Gottes – das ist der Wille
Gottes, den wir annehmen. Und
dieser Wille ist für uns nicht eine
fremde Last, die uns drückt und die
uns unfrei macht. Zu wissen, was
Gott will, zu wissen, was der Weg des
Lebens ist – das war die Freude
Israels, die es als eine große



Auszeichnung erkannte. Das ist auch
unsere Freude: Der Wille Gottes
entfremdet uns nicht, er reinigt uns –
und das kann weh tun – aber so
bringt er uns zu uns selber, und so
dienen wir nicht nur ihm, sondern
dem Heil der ganzen Welt, der
ganzen Geschichte. Aber die
Symbolik des Palliums ist konkreter:
Aus der Wolle von Lämmern
gewoben will es das verirrte Lamm
oder auch das kranke und schwache
Lamm darstellen, das der Hirt auf
seine Schultern nimmt und zu den
Wassern des Lebens trägt. Das
Gleichnis vom verlorenen Schaf, dem
der Hirte in die Wüste nachgeht, war
für die Kirchenväter ein Bild für das
Geheimnis Christi und der Kirche.
Die Menschheit, wir alle, sind das
verlorene Schaf, das in der Wüste
keinen Weg mehr findet. Den Sohn
Gottes leidet es nicht im Himmel; er
kann den Menschen nicht in solcher
Not stehen lassen. Er steht selber auf,
verläßt des Himmels Herrlichkeit,



um das Schaf zu finden und geht ihm
nach bis zum Kreuz. Er lädt es auf
die Schulter, er trägt unser
Menschsein, er trägt uns – er ist der
wahre Hirt, der für das Schaf sein
eigenes Leben gibt. Das Pallium sagt
uns zuallererst, daß wir alle von
Christus getragen werden. Aber er
fordert uns zugleich auf, einander zu
tragen. So wird das Pallium zum
Sinnbild für die Sendung des Hirten,
von der die zweite Lesung und das
Evangelium sprechen. Den Hirten
muß die heilige Unruhe Christi
beseelen, dem es nicht gleichgültig
ist, daß so viele Menschen in der
Wüste leben. Und es gibt vielerlei
Arten von Wüsten. Es gibt die Wüste
der Armut, die Wüste des Hungers
und des Durstes. Es gibt die Wüste
der Verlassenheit, der Einsamkeit,
der zerstörten Liebe. Es gibt die
Wüste des Gottesdunkels, der
Entleerung der Seelen, die nicht
mehr um die Würde und um den
Weg des Menschen wissen. Die



äußeren Wüsten wachsen in der
Welt, weil die inneren Wüsten so
groß geworden sind. Deshalb dienen
die Schätze der Erde nicht mehr dem
Aufbau von Gottes Garten, in dem
alle leben können, sondern dem
Ausbau von Mächten der Zerstörung.
Die Kirche als Ganze und die Hirten
in ihr müssen wie Christus sich auf
den Weg machen, um die Menschen
aus der Wüste herauszuführen zu
den Orten des Lebens – zur
Freundschaft mit dem Sohn Gottes,
der uns Leben schenkt, Leben in
Fülle. Das Symbol des Lammes hat
aber auch noch eine andere Seite. Im
alten Orient war es üblich, daß die
Könige sich als Hirten ihrer Völker
bezeichneten. Dies war ein Bild ihrer
Macht, ein zynisches Bild: Die Völker
waren wie Schafe für sie, über die
der Hirte verfügt. Der wahre Hirte
aller Menschen, der lebendige Gott,
ist selbst zum Lamm geworden, er
hat sich auf die Seite der Lämmer,
der Getretenen und Geschlachteten



gestellt. Gerade so zeigt er sich als
der wirkliche Hirt. „Ich bin der
wahre Hirte... Ich gebe mein Leben
für die Schafe“, sagt Jesus von sich
(Joh 10, 14f). Nicht die Gewalt erlöst,
sondern die Liebe. Sie ist das Zeichen
Gottes, der selbst die Liebe ist. Wie
oft wünschten wir, daß Gott sich
stärker zeigen würde. Daß er
dreinschlagen würde, das Böse
ausrotten und die bessere Welt
schaffen. Alle Ideologien der Gewalt
rechtfertigen sich mit diesen
Motiven: Es müsse auf solche Weise
zerstört werden, was dem Fortschritt
und der Befreiung der Menschheit
entgegenstehe. Wir leiden unter der
Geduld Gottes. Und doch brauchen
wir sie alle. Der Gott, der Lamm
wurde, sagt es uns: Die Welt wird
durch den Gekreuzigten und nicht
durch die Kreuziger erlöst. Die Welt
wird durch die Geduld Gottes erlöst
und durch die Ungeduld der
Menschen verwüstet.



So muß es eine Haupteigenschaft des
Hirten sein, daß er die Menschen
liebt, die ihm anvertraut sind, weil
und wie er Christus liebt, in dessen
Diensten er steht. „Weide meine
Schafe“, sagt Christus zu Petrus, sagt
er nun zu mir. Weiden heißt lieben,
und lieben heißt auch, bereit sein zu
leiden. Und lieben heißt: den Schafen
das wahrhaft Gute zu geben, die
Nahrung von Gottes Wahrheit, von
Gottes Wort, die Nahrung seiner
Gegenwart, die er uns in den heiligen
Sakramenten schenkt. Liebe Freunde
– in dieser Stunde kann ich nur
sagen: Betet für mich, daß ich den
Herrn immer mehr lieben lerne.
Betet für mich, daß ich seine Herde –
Euch, die heilige Kirche, jeden
einzelnen und alle zusammen immer
mehr lieben lerne. Betet für mich,
daß ich nicht furchtsam vor den
Wölfen fliehe. Beten wir füreinander,
daß der Herr uns trägt und daß wir
durch ihn einander zu tragen lernen.



Das zweite Zeichen, mit dem in der
Liturgie dieses Tages die Einsetzung
in das Petrusamt dargestellt wird, ist
die Übergabe des Fischerrings. Die
Berufung Petri zum Hirten, die wir
im Evangelium gehört haben, folgt
auf die Geschichte von einem
reichen Fischfang: Nach einer Nacht,
in der die Jünger erfolglos die Netze
ausgeworfen hatten, sahen sie den
auferstanden Herrn am Ufer. Er
befiehlt ihnen, noch einmal auf Fang
zu gehen, und nun wird das Netz so
voll, daß sie es nicht wieder einholen
können: 153 große Fische. „Und
obwohl es so viele waren, zerriß das
Netz nicht“ (Joh 21, 11). Diese
Geschichte am Ende der Wege Jesu
mit seinen Jüngern antwortet auf
eine Geschichte am Anfang: Auch da
hatten die Jünger die ganze Nacht
nichts gefischt; auch da fordert Jesus
den Simon auf, noch einmal auf den
See hinauszufahren. Und Simon, der
noch nicht Petrus heißt, gibt die
wunderbare Antwort: Meister, auf



dein Wort hin werfe ich die Netze
aus. Und nun folgt der Auftrag:
„Fürchte dich nicht! Von jetzt an
wirst du Menschen fischen“ (Lk 5, 1 –
11). Auch heute ist es der Kirche und
den Nachfolgern der Apostel
aufgetragen, ins hohe Meer der
Geschichte hinauszufahren und die
Netze auszuwerfen, um Menschen
für das Evangelium – für Gott, für
Christus, für das wahre Leben – zu
gewinnen. Die Väter haben auch
diesem Vorgang eine ganz eigene
Auslegung geschenkt. Sie sagen: Für
den Fisch, der für das Wasser
geschaffen ist, ist es tödlich, aus dem
Meer geholt zu werden. Er wird
seinem Lebenselement entrissen, um
dem Menschen zur Nahrung zu
dienen. Aber beim Auftrag der
Menschenfischer ist es umgekehrt.
Wir Menschen leben entfremdet, in
den salzigen Wassern des Leidens
und des Todes; in einem Meer des
Dunkels ohne Licht. Das Netz des
Evangeliums zieht uns aus den



Wassern des Todes heraus und bringt
uns ans helle Licht Gottes, zum
wirklichen Leben. In der Tat – darum
geht es beim Auftrag des
Menschenfischers in der Nachfolge
Christi, die Menschen aus dem
Salzmeer all unserer Entfremdungen
ans Land des Lebens, zum Licht
Gottes zu bringen. In der Tat: Dazu
sind wir da, den Menschen Gott zu
zeigen. Und erst wo Gott gesehen
wird, beginnt das Leben richtig. Erst
wo wir dem lebendigen Gott in
Christus begegnen, lernen wir, was
Leben ist. Wir sind nicht das
zufällige und sinnlose Produkt der
Evolution. Jeder von uns ist Frucht
eines Gedankens Gottes. Jeder ist
gewollt, jeder ist geliebt, jeder ist
gebraucht. Es gibt nichts Schöneres,
als vom Evangelium, von Christus
gefunden zu werden. Es gibt nichts
Schöneres, als ihn zu kennen und
anderen die Freundschaft mit ihm zu
schenken. Die Arbeit des Hirten, des
Menschenfischers mag oft mühsam



erscheinen. Aber sie ist schön und
groß, weil sie letzten Endes Dienst an
der Freude Gottes ist, die in der Welt
Einzug halten möchte.

Noch eins möchte ich hier anmerken:
Sowohl beim Hirtenbild wie beim
Bild vom Fischer taucht der Ruf zur
Einheit ganz nachdrücklich auf. „Ich
habe noch andere Schafe, die nicht
aus diesem Stall sind; sie muß ich
führen, und sie werden auf meine
Stimme hören; dann wird es nur eine
Herde geben und einen Hirten“ (Joh
10, 16), sagt Jesus am Ende der
Hirtenrede. Und das Wort von den
153 großen Fischen endet mit der
freudigen Feststellung: „Und obwohl
es so viele waren, zerriß das Netz
nicht“ (Joh 21, 11). Ach, lieber Herr,
nun ist es doch zerrissen, möchten
wir klagend sagen. Aber nein –
klagen wir nicht! Freuen wir uns
über die Verheißung, die nicht trügt
und tun wir das Unsrige, auf der
Spur der Verheißung zu gehen, der



Einheit entgegen. Erinnern wir
bittend und bettelnd den Herrn
daran: Ja, Herr, gedenke deiner
Zusage. Laß einen Hirten und eine
Herde sein. Laß dein Netz nicht
zerreißen, und hilf uns Diener der
Einheit zu sein!

In dieser Stunde geht meine
Erinnerung zurück zum 22. Oktober
1978, als Papst Johannes Paul II. hier
auf dem Petersplatz sein Amt
übernahm. Immer noch und immer
wieder klingen mir seine Worte von
damals in den Ohren: Non avete
paura: Aprite, anzi spalancate le
porte per Cristo! Der Papst sprach zu
den Starken, zu den Mächtigen der
Welt, die Angst hatten, Christus
könnte ihnen etwas von ihrer Macht
wegnehmen, wenn sie ihn einlassen
und die Freiheit zum Glauben geben
würden. Ja, er würde ihnen schon
etwas wegnehmen: die Herrschaft
der Korruption, der Rechtsbeugung,
der Willkür. Aber er würde nichts



wegnehmen von dem, was zur
Freiheit des Menschen, zu seiner
Würde, zum Aufbau einer rechten
Gesellschaft gehört. Und der Papst
sprach zu den Menschen, besonders
zu den jungen Menschen. Haben wir
nicht alle irgendwie Angst, wenn wir
Christus ganz herein lassen, uns ihm
ganz öffnen, könnte uns etwas
genommen werden von unserem
Leben? Müssen wir dann nicht auf so
vieles verzichten, was das Leben erst
so richtig schön macht? Würden wir
nicht eingeengt und unfrei? Und
wiederum wollte der Papst sagen:
Nein. Wer Christus einläßt, dem geht
nichts, nichts – gar nichts verloren
von dem, was das Leben frei, schön
und groß macht. Nein, erst in dieser
Freundschaft öffnen sich die Türen
des Lebens. Erst in dieser
Freundschaft gehen überhaupt die
großen Möglichkeiten des
Menschseins auf. Erst in dieser
Freundschaft erfahren wir, was
schön und was befreiend ist. So



möchte ich heute mit großem
Nachdruck und großer Überzeugung
aus der Erfahrung eines eigenen
langen Lebens Euch, liebe junge
Menschen, sagen: Habt keine Angst
vor Christus! Er nimmt nichts, und er
gibt alles. Wer sich ihm gibt, der
erhält alles hundertfach zurück. Ja,
aprite, spalancate le porte per Cristo
– dann findet Ihr das wirkliche
Leben. Amen.

Vatican Information Service

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-

kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/
https://opusdei.org/de-at/article/liebe-freunde-in-dieser-stunde-kann-ich-nur-sagen-betet-fur-mich/

	"Liebe Freunde – in dieser Stunde kann ich nur sagen: Betet für mich"

