
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (VIII)
Zur rechten Zeit

Gott lässt uns das Gebet so
erleben, wie es im jeweiligen
Moment am besten ist. Die
heilige Elisabeth ist Zeugin
dafür, dass Geduld und
Ausdauer zu großer Freude
führen können.

14.10.2020

Als Elisabeth Maria in ihr Haus
kommen sah, spürte sie, dass diese
kein kleines Mädchen mehr war.



Vermutlich hatte sie miterlebt, wie
Maria geboren wurde und aufwuchs.
Sie war schon früh etwas ganz
Besonderes. Als sie Maria nun an der
Schwelle ihres Hauses erblickte,
freute sie sich sehr. Der Evangelist
berichtet uns, dass sie mit lauter
Stimme ausrief: „Wer bin ich, dass
die Mutter meines Herrn zu mir
kommt?“ (Lk 1, 43) Es war eine tiefe
Freude, die ihrem inneren Beten
entsprang. Sie und ihr Mann
Zacharias wurden von den Leuten
mit einer gewissen Bewunderung
betrachtet: als Heilige – als Gerechte
– gemäß der Schrift (vgl. Lk 1, 6).
Aber nur sie beide wussten, was alle
diese Jahre bedeuteten, die sie
zusammen mit Gott gelebt hatten. Es
waren Erfahrungen, die sich nur
schwer mitteilen ließen, wie bei uns
allen. Die Freude Elisabeths
entsprang einer Vergangenheit voller
Schmerz und Hoffnung, geprägt von
Leid und Neubeginn, in der ihre
Beziehung zu Gott immer tiefer



geworden war. Nur sie wusste, wie
stark es sie bedrückt hatte, nicht
Mutter sein zu können – war doch
die Mutterschaft das, was jede Frau
in Israel am meisten ersehnte. Aber
der Herr hatte sie all das durchleben
lassen, um sie zu einer noch
persönlicheren Freundschaft mit ihm
zu erheben.

Ein Gebet, das erhört wird

Auch unsere Beziehung zu Gott,
unser Gebet, ist einzigartig, nicht
mitteilbar, wie das der Elisabeth. Es
trägt Züge des einsamen Vogels (vgl. 
Ps 102, 8), den Gott erheben kann
wie den Adler, so hoch, dass er von
Gipfel zu Gipfel bis hin zur Sonne
aufsteigt, wie der heilige Josefmaria
sagte. Nur Gott weiß, welches der
richtige Zeitpunkt für jeden
Einzelnen ist. Gott ersehnt dieses
persönliche vergöttlichende
Gespräch mit uns viel mehr, als wir
es uns vorstellen können. Aber nur



er kennt die rechte Zeit, so wie er
den richtigen Zeitpunkt für die
Geburt Johannes des Täufers kannte.
Das sollte uns nicht daran hindern,
uns eine immer stärkere
Verbundenheit mit dem Herrn zu
wünschen. Wir wollen darum
beharrlich bitten, den Blick nach
oben gerichtet, uns ausstrecken, um
Jesus sehen zu können, der
vorbeikommt, so wie es Zachäus der
Menschenmenge wegen tat. Wir
können uns vorstellen, dass Elisabeth
ihr Herz oft zu Gott erhob und ihren
Mann auch dazu drängte, bis er
schließlich vernahm: „Dein Gebet ist
erhört worden. Deine Frau Elisabeth
wird dir einen Sohn gebären; dem
sollst du den Namen Johannes
geben“ (Lk 1, 14).

Bevor Elisabeth zu einem Gebet
voller Vertrauen auf den Herrn
gelangte, musste sie eine Zeit innerer
Läuterung voller Schwierigkeiten
durchstehen. Sie war schon älter und



Gott war immer noch verborgen in
einem wesentlichen Aspekt ihres
Lebens. Warum hatte er ihre Bitten
so vieler Jahre nicht erhört? Warum
hatte er ihr keinen Sohn geschenkt?
War nicht einmal das Priesteramt
ihres Mannes genug? In dieser Not,
in der sie um Gnade flehte und auch
im scheinbaren Schweigen Gottes
wurden ihr Glaube, ihre Hoffnung
und ihre Liebe geläutert. Sie blieb
nicht nur ausdauernd, sondern sie
ließ sich auch Tag für Tag
umwandeln und nahm den Willen
Gottes immer vollständig an.
Vielleicht ist die Einswerdung mit
dem Kreuz, das Elisabeth in gewisser
Weise antizipierte, die beste Art, die
Echtheit unseres Gebetes zu prüfen:
„Nicht mein Wille soll geschehen,
sondern der deine“ (Lk 24, 42). Wie
die Gerechten des Alten Bundes in
diesem Einverständnis lebten und
Jesus aus dieser Haltung gegenüber
dem Vater den Grund seines ganzen
Lebens machte, so sind auch wir



Christen gerufen, uns auf diese Weise
mit Gott zu vereinen. Es ist immer
der rechte Augenblick zu sagen:
„Meine Speise ist es, den Willen
dessen zu tun, der mich gesandt hat,
und sein Werk zu vollenden“ (Joh 4,
34).

Momente der Erinnerung

Vielleicht war es Elisabeth, die die
Flamme des Gebetes bei ihrem
betagten Mann brennend gehalten
hatte, bis dem Zacharias schließlich
ein Engel erschien. Ihr, die als
unfruchtbar galt, werde Gott einen
Sohn schenken, denn für Gott ist
nichts unmöglich (Lk 1, 36). Weil
Elisabeth die unentbehrliche
Läuterung angenommen hat, die Gott
in Menschen zulässt, die es ihm
gestatten – per aspera ad astra -, war
sie in der Lage, auszurufen, was wir
nach so langer Zeit noch Tag für Tag
wiederholen: „Gesegnet bist du unter



den Frauen, und gesegnet ist die
Frucht deines Leibes“ (Lk 1, 42).

Zu verstehen, dass unser Weg zu Gott
eine tiefe Identifikation mit dem
Kreuz beinhaltet, ist wesentlich,
damit uns bewusst ist, dass was uns
wie ein Hindernis vorkommt, in
Wirklichkeit Fortschritt bedeutet.
Anstatt auf bessere Zeiten zu hoffen
oder auf ein Gebet, das mehr
unserem Geschmack entspricht,
nehmen wir dankbar die Nahrung
an, die Gott uns reicht. „Wenn wir
den Blick auf die Welt um uns
richten, dann merken wir, dass sehr
viel Nahrung angeboten wird, die
nicht vom Herrn kommt und die
scheinbar mehr befriedigt. Manche
ernähren sich von Geld, andere von
Erfolg und Eitelkeit, wieder andere
von Macht und Stolz. Aber die Speise,
die uns wahrhaft nährt und sättigt,
ist nur die, die der Herr uns gibt! Die
Speise, die er Herr uns schenkt, ist
anders als alle anderen, und



vielleicht erscheint sie uns nicht so
schmackhaft wie gewisse
Nahrungsmittel, die die Welt uns
anbietet. Dann träumen wir von
anderen Speisen, wie die Juden in
der Wüste, die dem Fleisch und den
Zwiebeln nachtrauerten, die sie in
Ägypten gegessen hatten. Aber sie
vergaßen, dass sie diese am Tisch der
Sklaverei gegessen hatten. In diesen
Augenblicken der Versuchung hatten
sie eine Erinnerung, aber die eines
kranken Gedächtnisses, eines
selektiven Gedächtnisses. Ein
versklavtes, kein freies
Gedächtnis“[1]. Daher sollten wir uns
fragen: Woher nehme ich meine
Nahrung? Woran erinnere ich mich?
Daran, dass der Herr mich erlöst
oder an das Fleisch, den Knoblauch
und die Zwiebeln der Versklavung?
Wovon nährt sich meine Seele? Will
ich feste Nahrung essen oder mich
von Milch ernähren? (vgl. 1 Kor 3,2).



Im Leben kann die Versuchung
auftreten, zurückzuschauen und sich
– wie die Israeliten – nach dem
Knoblauch und den Zwiebeln
Ägyptens zu sehnen. Des Mannas,
der Nahrung, die sie einst als Segen
und Zeichen des Schutzes betrachtet
hatten (vgl. Num 21, 5), waren sie
überdrüssig. So kann es auch uns
ergehen, vor allem, wenn wir
innerlich kalt geworden sind, weil
wir die Voraussetzungen des Gebetes
vernachlässigt haben: die Sammlung,
die Wahl des besten Zeitpunkts, die
Herzlichkeit … Dann ist der Moment
gekommen, uns im Gebet und in der
geistlichen Lesung jene feste
Nahrung zu suchen, von der der
heilige Paulus spricht, eine Nahrung,
die Horizonte des Lebens eröffnet.

Wie von magnetischer Kraft
angezogen

Unsere Erinnerungen im Gebet sind
viel mehr als einfache Erinnerungen,



man könnte sie in Beziehung setzen
zur Erinnerungskultur, die der
Religion der Israeliten eigen war. Es
handelt sich dabei um die Errettung
Israels bis hin zum gegenwärtigen
Werk der Erlösung. Das Gebet der
Erinnerung ist ein erneutes Sprechen
über Bekanntes, ein Aufrufen von
Vergangenem, das in neuem Licht
betrachtet wird. Die zentralen
Episoden unserer Beziehung zu Gott
verstehen und erleben wir immer
wieder neu. So erging es vielleicht
auch Elisabeth, als sie während ihrer
Schwangerschaft neu erkannte,
wozu Gott sie berief.

Im Laufe der Jahre unserer Hingabe
und unserer Widerstände zeigt uns
der Herr die verschiedenen Tiefen
seines Geheimnisses. Er will uns wie
in einer Spirale, die langsam Runde
um Runde ansteigt, sehr hoch
emporheben. Natürlich haben wir
auch die Möglichkeit, nicht
aufzusteigen, sondern uns nur in



horizontalen Kreisen zu bewegen.
Oder wir können auch absinken oder
aussteigen und den Umgang mit
unserem Schöpfer aufgeben…, er
hingegen lässt nicht nach in seinem
Bemühen, uns gemäß seinem Plan
der Erwählung, der Rechtfertigung,
der Heiligung und der
Verherrlichung ans Ziel zu geleiten
(vgl. Röm 8, 28-30).

Wie viele andere Autoren beschreibt
der heilige Josefmaria diesen Prozess
sehr realistisch. Die Seele „drängt zu
Gott hin, angezogen von ihm wie das
Eisen vom Magneten. Wir beginnen
Jesus auf eindringlichere Weise zu
lieben, in seliger Bestürzung“[2].
Wenn wir die Geheimnisse der
Gotteskindschaft betrachten, die
Identifikation mit Christus, die Liebe
zum Willen des Vaters, die Sehnsucht
zu erlösen… und spüren, dass all das
eine Gabe des Heiligen Geistes ist,
dann erfassen wir besser, in wessen
Schuld wir stehen. Dann wächst in



uns die Dankbarkeit. Wir öffnen uns
seinen Eingebungen, die viel
häufiger sind, als wir denken.
„Vielmehr gehört dies zu den
normalen Erfahrungen, die eine
Seele sehr wohl machen kann: Sie
kann von der Torheit der Liebe so
ergriffen werden, dass sie, ganz
natürlich und ohne Aufhebens, die
Lehre von Leiden und Leben
erfasst“[3].

Staunend entdecken wir die
Unendlichkeit der Liebe, die wir
unser Leben lang von Gott geschenkt
bekommen haben: Tag für Tag und
Jahr für Jahr… vom Mutterschoß an!
„Darin besteht die Liebe: Nicht dass
wir Gott geliebt haben, sondern dass
er uns geliebt und uns seinen Sohn
als Sühne für unsere Sünden gesandt
hat“ (1 Joh 4, 10). Wir fühlen uns
eingetaucht in eine faszinierende,
fürsorgliche, entwaffnende Liebe
und sind überwältigt. So erging es
Elisabeth: „Der Herr hat mir



geholfen; er hat in diesen Tagen
gnädig auf mich geschaut und mich
von der Schmach befreit, mit der ich
unter den Menschen beladen
war“ (Lk 1, 25). Nach Jahren der
Dunkelheit wird sie sich bewusst,
dass sie unendlich geliebt ist von
ihm, der die Quelle jeder Liebe ist,
auf eine Weise, die sie weder
verdient noch der zu entsprechen sie
in der Lage ist: „Wer bin ich, dass die
Mutter meines Herrn zu mir
kommt?“ (Lk 1, 43) Wie ist es
möglich, dass Gott mich so sehr liebt?
Und auch verwirrt und voller
Schmerz: Wie kann es sein, dass ich
es vorher nicht gemerkt habe?
Woran habe ich denn gedacht?

Jedes gute Gebet bereitet das Herz
darauf vor, dass es weiß, worum es
bitten soll (vgl. Röm 8, 26) und damit
es fähig ist zu empfangen, worum es
bittet. Wenn wir ein wenig Liebe zu
Gott in die kleinen oder größeren
Zeichen der Frömmigkeit



hineinlegen, so erleichtert uns das
den Weg. Jesus liebevoll bei seinem
Namen zu nennen, ihm so unsere
Liebe auszudrücken, ohne uns dabei
zu schämen, hilft uns zu beten. Auf
seine kleinen Bitten wollen wir
sofort eingehen und „uns erinnern
an die schönen, großen Dinge, die
der Herr im Leben jedes Einzelnen
von uns gewirkt hat; denn ein
erinnerndes Beten tut dem
christlichen Herzen sehr gut“[4].
Deshalb empfahl der heilige
Josefmaria häufig: „Jeder Einzelne
von uns möge darüber nachdenken,
was Gott für ihn getan hat“[5].

Gott ist alles und das genügt

Wie oft wird Elisabeth an das
gedacht haben, was der Herr für sie
getan hatte. Wie anders war ihr
Leben geworden! Und wie kühn war
sie jetzt! Seither hat ihr gesamtes
Verhalten eine besondere
Ausstrahlung. Voller Scham lebt sie



monatelang zurückgezogen wie die
Propheten, um auf das Wirken Gottes
hinzuweisen (vgl. Lk 1, 24) uns sie
steht ganz deutlich zu Gottes Plan:
„Nein! Er soll Johannes heißen“ (Lk 1,
60). Auch ist sie fähig, das Werk
Gottes in ihrer Verwandten zu
entdecken: „Selig, die geglaubt hat,
dass sich erfüllt, was der Herr ihr
sagen ließ“ (Lk 1, 45). Elisabeth ist
eine Frau, die Gott von ganzem
Herzen liebt.

Auch bei unserem Beten sollte es
Liebe und Kampf geben, Lobpreis
und Sühne, Anbetung und Bitten.
Verstand und Gefühl sind beteiligt.
Wir wollen uns mit allen unseren
Fähigkeiten einbringen, mit der
ganzen Musik und allen Farben
unserer Vorstellungskraft; denn wir
wollen ja nicht bloß erfüllen,
sondern von ganzem Herzen lieben.
Unsere Frömmigkeitsübungen, die
Menschen, das Tun jeden Tages…
sind die gleichen wie zuvor, aber wir



gehen anders mit ihnen um. Es
wächst die Freiheit des Geistes, „die
Fähigkeit und die Gewohnheit, aus
Liebe zu handeln, besonders in der
Bemühung, das zu tun, was Gott in
jeder Situation von uns erwartet“[6].
Was vorher wie eine unangenehme
Pflicht aussah, wird zu einer
Gelegenheit, der Liebe zu begegnen.
Der Kampf kostet zwar immer noch
Mühe, aber jetzt nehmen wir diese
Anstrengung gerne auf uns.

Angesichts der unendlich großen
Liebe, die wir entdeckt haben, und
der Ärmlichkeit der Antwort der
Menschen geht das Herz über in
einem Gebet der Sühne und
Wiedergutmachung. Der Schmerz,
den wir empfinden, reißt uns von
den eigenen Sünden los und bewegt
zur Reue. Es wächst die
Überzeugung: „Gott ist alles, ich bin
nichts. Und das genügt“[7]. So
können wir manches Schutzschild
loslassen, das uns den Kontakt mit



ihm erschwert. Unsere Dankbarkeit
dem Herrn gegenüber wird
aufrichtiger, tiefer und drückt sich in
Anbetung aus, die ihn anerkennt „als
Gott, als den Schöpfer und Retter,
den Herrn und Meister von allem,
was ist, als unendliche und
barmherzige Liebe“[8]. Dafür wollen
alle Kräfte des Herzens eingesetzt
werden, damit das Gebet immer
wieder einmal anders ist,
bereichernd, und nicht zu sehr in
eingefahrenen Bahnen verläuft –
ganz gleich, ob die Gefühle
mitspielen oder nicht; denn was wir
von Gott erleben, ist noch nicht er
selbst. Er ist unendlich viel größer.

Rubén Herce

[1] Franziskus, Predigt am Fest
Fronleichnam, 19.06. 2014



[2] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 296.

[3] Ebd. Nr. 307.

[4] Franziskus, Predigt in Santa
Marta, 21.04.2016

[5] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
312.

[6] Brief des Vaters, 09.01.2018, Nr. 5.

[7] Hl. Johannes XXIII, Il giornale
dell'anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, S. 110.

[8] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2096.

Photo by: Anne Nygard on Unsplash

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/ihn-erkennen-und-dich-

https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-viii-zur-rechten-ze/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-viii-zur-rechten-ze/


erkennen-viii-zur-rechten-ze/
(19.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-viii-zur-rechten-ze/

	Ihn erkennen und dich erkennen (VIII) Zur rechten Zeit

