
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (VII)
Die Verbindung
herstellen

Die Worte, mit denen der
heilige Josefmaria sein Gebet
begann und beendete, können
auch uns eine Hilfe für das
Gebet sein.

13.10.2020

Im letzten Jahrhundert wurde viel
über die vermeintliche Existenz
eines roten Telefons gesprochen, das
die Verbindung zwischen den



Regierenden zweier bedeutender
Weltmächte herstellte, die Tausende
von Kilometern voneinander
entfernt waren. Die Idee, direkt mit
jemandem sprechen zu können, der
so weit entfernt war, war sehr
überraschend. Die digitalen
Verbindungen, über die wir heute
verfügen, waren damals noch
unvorstellbar. Mit Bezug auf das
erwähnte rote Telefon sagte der
heilige Josefmaria 1972, dass wir
„einen direkten Draht zu Gott,
unserem Herrn, haben, einen noch
viel direkteren (…). Er ist so gut, dass
er immer verfügbar ist und uns nicht
warten lässt“[1].

Im Glauben wissen wir, dass der
Herr immer auf der anderen Seite
der Leitung ist. Aber wie oft haben
wir Schwierigkeiten, ihn zu hören
oder ausdauernd zu sein in den
Zeiten des Gebetes, die wir uns
vorgenommen haben! Manche Leute
sagen, sie hätten „keinen Draht zu



Gott“. Das ist eine schmerzhafte
Erfahrung, die dazu führen kann, das
Beten aufzugeben. Vielleicht haben
wir das am eigenen Leibe erlebt.
Manchmal hat man den Eindruck,
nicht beten zu können. Obwohl man
sich viel Mühe gibt und sicher ist,
direkten Zugang zu ihm zu haben,
gelingt es nicht, den inneren
Monolog zu verlassen und zu der
persönlichen Begegnung mit ihm zu
kommen, nach der wir uns so sehr
sehnen.

Papst Franziskus ermutigt uns, „die
Verbindung mit Jesus
aufrechtzuerhalten (…). So wie du
darum besorgst bist, die Verbindung
zum Internet nicht zu verlieren,
genauso achte darauf, dass deine
Verbindung zum Herrn aktiv bleibt.
Das bedeutet, den Dialog nicht
abzubrechen, ihm zuzuhören, ihm
deine Anliegen zu erzählen.“[2] Wie
können wir aufmerksam bleiben am
anderen Ende der Leitung? Was tun,



damit unser Gebet ein Dialog wird?
Was ist der Weg, damit wir im Laufe
der Jahre in unserer persönlichen
Beziehung zum Herrn weiter
wachsen?

Er schaut ihnen vom Ufer aus zu

Nach der Auferstehung gehen die
Jünger nach Galiläa; denn der Herr
hatte den heiligen Frauen gesagt:
„Dort werden sie mich sehen“ (Mt 28,
10). Es wird Morgen. Petrus und
Johannes rudern zusammen mit fünf
anderen Jüngern nach einer Nacht
erfolgloser Arbeit dem Land
entgegen. Jesus sieht ihnen vom Ufer
aus zu (vgl. Joh 20, 4). Wir können an
diese Szene denken, wenn wir uns zu
Beginn unseres Gebetes in die
Gegenwart Jesu versetzen; denn wir
wissen, dass er auf uns wartet und
uns vom Ufer aus anschaut, um uns
zuzuhören. Stellen wir uns während
des Betens vor, wie der Blick des
Herrn auf uns ruht. Wir wollen ihn



auch ansehen: „Dass ich dich sehe:
Das ist der innere Kern des
Gebets!“[3] Am Beginn des Gesprächs
mit Gott steht das Sich-Kreuzen der
Blicke zweier Personen, die einander
lieben: „Gott anschauen und sich von
ihm anschauen lassen, das ist
Beten“[4].

Aber wir wollen auch seine Worte
hören, spüren, wie sehr er uns liebt
und erfahren, was er wünscht. Die
Jünger hatten nichts gefangen, Jesus
spricht zu ihnen und sagt ihnen, was
sie tun sollen, um nicht wieder
erfolglos zu arbeiten: „Werft das Netz
auf der rechten Seite des Bootes aus,
und ihr werdet etwas finden“ (Joh 21,
6). Ein gutes Gespräch entwickelt
sich häufig aufgrund des
gegenseitigen Vertrauens bei den
ersten Worten. Ebenso sind die
ersten Minuten im Gebet wichtig,
weil sie den Ton angeben. Wenn wir
uns am Anfang des Gesprächs Mühe



geben, so hilft das, den Dialog
leichter fortzuführen.

Die im Boot saßen, hatten ihre
Zweifel. Als sie aber die Netze voller
Fische sahen und merkten, dass ihr
Gespräch mit Jesus wirksamer war
als viele Stunden einsamer
Bemühungen, sagte Johannes zu
Petrus: „Es ist der Herr!“ (Joh 21, 7)
Diese Sicherheit ist schon ein Beginn
des Gebetes: Der Herr ist da, bei uns,
ob wir in der Nähe des Tabernakels
beten oder an einem anderen Ort.

Wie der Heilige Geist es ermöglicht

Die Jünger ziehen das Boot voller
Fische an Land. Dort finden sie
überraschend ein Frühstück mit Brot
und Fischen auf dem Feuer vor. Sie
setzen sich um das Feuer herum und
essen schweigend. Keiner „wagte ihn
zu befragen: ‚Wer bist du?‘ Denn sie
wussten, dass es der Herr war“ (Joh
21, 12). Der Herr übernimmt die
Führung des Gesprächs. Im Gebet ist



es entscheidend, Gott sprechen zu
lassen, wichtiger, als sich selbst zu
sehr abzumühen. Als Johannes Paul
II. gefragt wurde, wie er bete,
antwortete er: „Das solltet ihr den
Heiligen Geist fragen! Der Papst
betet, wie der Heilige Geist es ihm
ermöglicht“[5]. Der Wichtigste ist Er;
denn Gott ergreift die Initiative.

Wenn wir uns in die Gegenwart
Gottes versetzen, ist es nötig,
störende Geräusche abzustellen und
zu einer inneren Stille zu gelangen,
die eine gewisse Bemühung verlangt.
So können wir die Stimme Jesu
leichter vernehmen, der uns fragt:
„Kinder, habt ihr etwas zu
essen?“ (Joh 21, 5) und hinzufügt:
„Bringt von den Fischen“ (Joh 21, 10),
oder der uns liebevoll bittet: „Folge
mir nach!“ (Joh 21, 19). Der
Katechismus der Katholischen Kirche
weist auf den Kampf hin, der nötig
ist, um manches abzustellen, und so
allein in unserem Herzen mit Gott



reden zu können[6]. Die Heiligen
haben diesen Rat oftmals wiederholt:
„Lass deine Beschäftigungen einen
Moment ruhen. Geh in dein
Innerstes, weit weg vom Wirrwarr
deiner Gedanken. Wirf die
bedrückenden Sorgen hinter dich
sowie deine Unruhe (…). Tritt ein in
deine Seele. Lass alles draußen außer
Gott und dem, was dir hilft, ihn zu
suchen. Und wenn dann alle Türen
geschlossen sind, geh auf die Suche
nach ihm. Meine Seele, sage zu Gott:
‚Ich suche Dein Antlitz, Herr, ich
sehne mich nach deinem
Angesicht‘ (Ps 27, 8)“[7].

Das ist nicht immer leicht, weil die
Aufgaben und Sorgen unser
Gedächtnis und unsere
Vorstellungskraft in Beschlag
nehmen und uns innerlich
beschäftigen. Zweifellos gibt es
keinen Zauberstab dafür; denn
Zerstreuungen sind unvermeidlich
und es ist schwierig, ständig



aufmerksam zu bleiben. Der heilige
Josefmaria riet, sie im Gespräch mit
Jesus zu thematisieren, sie zu nutzen,
„um für diejenigen zu beten, die uns
einfallen, und den Herrn machen zu
lassen; denn er weiß aus allem das
Beste zu ziehen“[8]. Hilfreich ist
auch, einen guten Ort und den
richtigen Zeitpunkt für das Gebet zu
suchen; zwar kann man überall
beten, aber nicht alle Umstände
erleichtern das Gebet, noch sind sie
gleichermaßen Ausdruck eines
ehrlichen Wunsches zu beten.

Das Eingangsgebet: die Verbindung

Mit dem Ziel, die Verbindung zum
Herrn vorzubereiten, empfahl der
heilige Josefmaria das
Einleitungsgebet, das er selbst
betete[9]. In diesen Worten lehrt er,
mit einem Glaubensakt und in
demütiger Haltung zu beginnen: „Ich
glaube, dass du hier zugegen bist“,
„ich bete dich in tiefer Ehrfurcht an“.



Es ist einfach eine Art, Jesus zu
sagen: „Ich komme, um mit dir
zusammen zu sein. Ich möchte mit
dir sprechen und möchte auch, dass
du zu mir sprichst. Ich schenke dir
diese Augenblicke in der Hoffnung,
dass diese Begegnung mir hilft, mich
stärker mit deinem Willen zu
vereinen.“ Mit den Worten: „Ich
glaube fest“ drücken wir eine
Wirklichkeit, aber auch einen
Wunsch aus. Wir bitten den Herrn,
unseren Glauben zu vermehren;
denn wir wissen, dass „der Glaube
dem Gebet Flügel verleiht“[10]. Und
dieser Glaubensakt führt uns
sogleich zur Anbetung, in der wir die
Größe Gottes anerkennen und ihm
zugleich unseren Entschluss
darbieten, uns ganz seinen Händen
zu überlassen. Außerdem erkennen
wir unsere Schwächen an und bitten
ihn um seine Vergebung und um
Gnade; denn „das Gebet setzt Demut
voraus“[11]. Wir bekennen vor
seiner Größe, wie klein wir sind und



wie wenig wir auf eigene Kräfte
zählen können. Das Gebet ist ein
Geschenk der Gnade, um das der
Mensch wie ein Armer bitten muss.
„Das Gebet ist die Demut des
Menschen, der sein tiefes Elend
erkennt“[12], schrieb der heilige
Josefmaria.

Glaube, Anbetung, Bitte um
Vergebung und um Hilfe offenbaren
Haltungen des Herzens, die uns für
eine gute Beziehung zu Gott öffnen.
Das wiederholte Sprechen des
Anfangsgebetes, bei dem wir uns
jedes Wort bewusst machen, kann
helfen. Vielleicht ist es gut, es
mehrfach zu sprechen, bis unsere
Aufmerksamkeit auf den Herrn
zentriert ist. Es kann aber auch
hilfreich sein, ein persönlich
erfundenes Gebet als Einleitung zu
sagen, gerade dann, wenn wir uns
besonders trocken oder zerstreut
fühlen. Bei Zerstreutheit oder
innerer Leere ist es gut, langsam ein



mündliches Gebet zu wiederholen
(das Vaterunser oder ein anderes,
das uns in diesem Moment
anspricht). So wird die
Konzentration leichter und die Seele
aufnahmebereiter: die Worte ein,
zwei, dreimal wiederholen, sie
langsam aussprechen oder das eine
oder andere Wort verändern.

Der Dialog: ein brennendes Feuer

Die anfängliche Verbindung geht
dem Kern des Gebetes voraus,
diesem „Dialog mit Gott, von Herz zu
Herz, und die ganze Seele ist dabei:
Verstand und Wille,
Vorstellungskraft und
Erinnerung“[13]. Kommen wir noch
einmal zurück auf jene frühe
Morgenstunde, in der die Jünger
überrascht wurden vom
wunderbaren Fischfang und Jesus
ein Feuer angezündet hat, um die
Fische zu braten. Wir können uns
vorstellen, wie er es gemacht hat: Er



hat die Hindernisse entfernt, damit
sich das Feuer entfalten konnte. Auf
ähnliche Weise müssen wir für das
nötige Brennholz sorgen, wenn wir
das Gebet wie ein kleines Feuer
betrachten, das gut brennen soll.

Das Brennholz, von dem sich das
Feuer nährt, das sind normalerweise
die Aufgaben, die wir zu erfüllen
haben sowie unsere persönlichen
Umstände. Das Thema unseres
Gebetes ist das Thema unseres
Lebens: unsere Freuden, Sorgen und
Traurigkeit, das, was wir im Herzen
tragen. Mit einfachen Worten
handelt unser Gespräch von den
täglichen Ereignissen, so wie es wohl
auch bei jenem österlichen
Frühmahl gewesen sein mag.
Manchmal wird es beginnen mit:
„Herr, ich kann nicht!“[14] Das Gebet
beschränkt sich nicht bloß darauf,
dem Herrn das eigene Herz zu
öffnen, sondern wir nähren das
Feuer auch mit dem Leben des Herrn



selbst. Wir sprechen mit Gott auch
über ihn, über sein Leben auf Erden,
seinen Wunsch zu erlösen. Und da
wir uns für unsere Geschwister
verantwortlich fühlen, „lässt der
Christ die Welt nicht draußen vor der
Tür seiner Kammer, sondern er trägt
die Menschen und die Situationen,
die Probleme, viele Dinge im
Herzen“[15].

Jeder wird auf die Weise beten, die
ihm am liebsten ist. Es gibt keine
festen Regeln. Wer einer bestimmten
Methode folgt, bewegt sich in einem
festen Rahmen, solange bis er die
Initiative Gottes verspürt. Es gibt
zum Beispiel Leute, denen es hilft,
einen flexiblen Wochenplan für ihr
Gebet zu haben. Auch kann es gegen
die Zerstreuungen helfen,
aufzuschreiben, was wir Gott sagen.
In Zeiten intensiver Arbeitsbelastung
wird das Gebet anders sein als in
ruhigeren Momenten. Es sollte sich
auch an der liturgischen Zeit



orientieren, in der wir uns befinden.
Viele Wege eröffnen sich uns: Wir
können im Evangelium die
menschlichen Züge des Herrn
betrachten oder ein Thema aus
einem geeigneten Buch. Die Lektüre
kann uns zu einer guten
Gewissenserforschung anregen. An
manchen Tagen werden wir viel
bitten, an anderen Gott mehr
anbeten und lobpreisen. Langsam
Stoßgebete zu sagen ist eine
Möglichkeit, zu innerer Ruhe zu
finden oder auch zu schweigen in
dem Bewusstsein, dass Christus oder
Maria uns liebevoll ansehen. Auf
welchem Weg auch immer der
Heilige Geist dich führen mag, alles
führt dazu, „Ihn zu erkennen und
dich zu erkennen“[16].

Der Wind und das Blattwerk

Außer über einen guten Brennstoff
zu verfügen, müssen wir wissen, was
uns daran hindern kann, die Flamme



brennend zu halten: der Wind der
Vorstellungskraft, der die schwache
Flamme des Anfangs zu löschen
sucht und das feuchte Blattwerk
unserer kleinen Erbärmlichkeiten,
die wir verbrennen wollen.

Die Phantasie spielt gewiss eine
wichtige Rolle im Dialog, ganz
besonders bei der Betrachtung des
Lebens Christi. Gleichzeitig aber ist
sie die ,Verrückte des Hauses‘,
tonangebend in der Welt unserer
Vorstellungen. Wenn unsere
Phantasie zu frei und unkontrolliert
ist, wird sie zu einer Quelle von
Zerstreuungen. Daher müssen wir
das Feuer vor den Windstößen
schützen, die es ersticken können,
aber andererseits den Luftzug
fördern, der die Flamme anfacht. Bei
der Begegnung des Auferstandenen
mit seinen Jüngern am See von
Tiberias gibt es ein interessantes
Detail: Nur einer von den Jüngern
war mit auf dem Kalvarienberg,



Johannes, und genau er ist es, der
den Herrn erkennt. Die Begegnung
mit dem Kreuz hat seinen Blick
geläutert, hat ihn schärfer und
sicherer gemacht. Der Schmerz ebnet
dem Gebet den Weg. Die innere
Abtötung bringt die Vorstellungskraft
dazu, die Flamme zu entfachen und
verhindert, dass ein starker,
unkontrollierbarer Wind sie
auslöscht.

Und schließlich müssen wir auch die
Feuchtigkeit des Blattwerks im Blick
behalten. In unserem Inneren gibt es
auch die Unterwelt der schlechten
Erinnerungen, des kleinen Grolls, der
Empfindlichkeit, des Neids, der
Vergleiche, der Sinnlichkeit und des
Wunsches nach Erfolg, die uns auf
uns selbst zurückwerfen. Das Gebet
führt uns in die genau
entgegengesetzte Richtung, dazu, uns
selbst zu vergessen, unseren
Mittelpunkt in Gott zu finden. Dieser
affektive Untergrund muss im Gebet



gelüftet werden, was faul ist, muss
ans Licht kommen, an die Sonne, die
der Herr ist. „Sieh, dies, das und
jenes andere lege ich vor dich hin,
Herr. Mache du es rein!“ Wir bitten
Ihn um Hilfe, um verzeihen und
vergessen zu können und uns über
das Gute für andere zu freuen, die
Versuchungen zurückzuweisen und
für Demütigungen zu danken. Auf
diese Weise wird die Feuchtigkeit
verschwinden, die unser Gespräch
mit Gott erschweren kann.

Ein bleibender Wunsch

Verbindung, Dialog und Bilanz – am
Ende des Gebetes ziehen wir einen
Schluss, den wir behalten wollen.
Deshalb dachte der heilige
Josefmaria an die „Vorsätze,
Regungen und Eingebungen“[17].
Nach dem Gespräch mit dem Herrn
entwickelt sich ganz leicht der
Wunsch, sich zu bessern, Seinen
Willen zu erfüllen. Schon dieser



Wunsch, so sagte der heilige
Augustinus, ist ein gutes Gebet:
Solange du diesen Wunsch hast,
betest du[18]. Er kann sich in
Vorsätzen ausdrücken, die häufig
konkret und praktisch sind. Auf
jeden Fall ist das Gebet ein Impuls,
der hilft, in den folgenden Stunden in
der Gegenwart Gottes zu leben. Ob
das Gefühl stark präsent war oder
nicht, das ist nicht so wichtig. Wenn
es aber nie da ist, sollten wir uns
fragen, wo wir unser Herz haben.
Natürlich sind fühlbare Emotionen
nicht nötig; denn Gefühle können
sich auch in dem Wunsch, das
Richtige zu wollen, ausdrücken.

Gott schenkt uns Licht, Eingebungen,
die wir festhalten sollten, weil sie
uns künftig beim Beten eine große
Hilfe sein können. Vielleicht werden
sie später sogar zu gutem Brennstoff,
der die Seele in schwierigen
Momenten, in denen wir uns kalt
und apathisch fühlen, entflammen



kann. Selbst wenn man anfangs
denkt, diese Eingebungen könne man
niemals vergessen, verblasst die
Erinnerung daran mit der Zeit doch.
Daher ist es gut, sie mit der Intensität
aufzuschreiben, wenn sie frisch und
lebendig sind: „Worte, die dich im
Gebet getroffen haben, sollst du in
dein Gedächtnis einprägen und
während des Tages oft und langsam
aussprechen.“[19]

Vergessen wir nicht die Hilfe unserer
Verbündeten im Himmel! Wenn wir
uns schwach fühlen, gehen wir zu
ihnen, die Gott nahe sind. Wir
können uns zu Beginn und am Ende
des Gebetes mit ihnen in Verbindung
setzen und auch, wenn wir merken,
dass es uns schwerfällt, die Flamme
lebendig zu halten. Besonders
gegenwärtig sind unsere Mutter, der
heilige Josef und der Schutzengel, der
uns „befreiende Gedanken
bringen“[20] wird.



José Manuel Antuña

[1] Hl. Josefmaria, Notizen eines
familiären Treffens, 08.11.1972.

[2]Franziskus, Nachsynodales
Apostolisches Schreiben Christus
vivit, Nr. 158.

[3] Benedikt XVI., Audienz,
04.05.2011.

[4] Franziskus, Audienz, 13.02.2019.

[5] Hl. Johannes Paul II., Die Schwelle
der Hoffnung überschreiten, Hamburg
1994.

[6] vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 2725.

[7] Hl. Anselm, Proslogion, Kap.1.

[8]Hl. Josefmaria, Notizen eines
familiären Treffens, 21.02.1971.

[9] Das Gebet lautet: „Mein Herr und
mein Gott, ich glaube fest, dass du



hier zugegen bist, dass du mich
siehst, dass du mich hörst. Ich bete
dich in tiefer Ehrfurcht an. Ich bitte
dich um Verzeihung für meine
Sünden und um die Gnade, diese Zeit
des Gebetes so zu halten, dass sie mir
Frucht bringt. Maria, meine
Unbefleckte Mutter, heiliger Josef,
mein Vater und Herr, mein
Schutzengel, bittet für mich.“

[10] Hl. Johannes Klimakos, Die Leiter
zum Paradies, Stufe 28.

[11] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2559.

[12]Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 259.

[13] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 119.

[14] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 244.

[15] Franziskus, Audienz, 13.02.2019.



[16] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 91.

[17] Das vollständige Schlussgebet,
das der heilige Josefmaria empfahl,
lautet: „Ich danke dir, mein Gott, für
die guten Vorsätze, Regungen und
Eingebungen, die du mir in dieser
Betrachtung geschenkt hast. Ich bitte
dich um deine Hilfe, sie zu
verwirklichen. Maria, meine
Unbefleckte Mutter, heiliger Josef,
mein Vater und Herr, mein
Schutzengel, bittet für mich.“

[18] vgl. Hl. Augustinus, Kommentar
zu den Psalmen 37, 14.

[19] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 103.

[20] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 567.

Photo by: Eddy Billard on Unsplash



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-vii-die-verbindung/

(16.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vii-die-verbindung/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vii-die-verbindung/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-vii-die-verbindung/

	Ihn erkennen und dich erkennen (VII) Die Verbindung herstellen

