opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (IX)
Furchte dich nicht,
ich bin bei dir

Im Laufe unseres Gebetslebens
konnen Schwierigkeiten und
Zweifel auftreten. Aber es gibt
genug Zeichen, die uns darauf
hinweisen, dass Gott uns dann
besonders nahe ist.

15.10.2020

Etwa sechs Jahrhunderte vor der
Geburt Jesu stand das judische Volk
unter der Herrschaft der Babylonier.



Viele Juden waren als Gefangene in
fremdes Land verschleppt worden.
Die alten Versprechen schienen
verschwunden zu sein. Die
Versuchung zu denken, alles sei nur
Tauschung gewesen, lag ganz nahe.
Auf diesem Hintergrund tauchen
prophetische Texte Uiber die
Befreiung des Volkes auf, vor allem
Weissagungen von grofder geistlicher
Tiefe, in denen Gott uns seine Nahe
zu jeder Zeit offenbart. ,,Flrchte dich
nicht!“ wird oft wiederholt. ,Wenn
du durchs Wasser schreitest, bin ich
bei dir, wenn durch Strome, dann
reifden sie dich nicht fort. Wenn du
durchs Feuer gehst, wirst du nicht
versengt, keine Flamme wird dich
verbrennen (Jes 43, 1-2). Und weiter
heifst es: ,Firchte dich nicht, denn
ich bin mit dir! (...) Fihre meine
Sohne heim aus der Ferne, meine
Tochter vom Ende der Erde!“ (Jes 43,
5-6).

Ein standiger Refrain



Auch im Neuen Testament erscheint
natiirlich dieser Rat, auf Gott zu
vertrauen, dieser Trost inmitten der
Schwierigkeiten des Lebens
verstummt nicht. Manchmal sendet
der Herr einen Engel wie bei
Zacharias, dem Mann der Elisabeth,
an dem Tag, als er am Altar das
Rauchopfer darbrachte. Beide waren
schon alter. Sie hatten keine Kinder
bekommen konnen. ,,Der Engel aber
sagte zu ihm: Furchte dich nicht,
Zacharias! Dein Gebet ist erhort
worden® (Lk 1, 13). Ahnlich lautete
die Verkiindigung an den heiligen
Josef, als er nicht wusste, ob er Maria
in sein Haus aufnehmen sollte (vgl.
Mt 1, 20) und ebenso an die Hirten,
die Furcht hatten, als sie erfuhren,
dass sie als Erste das neugeborene
Jesuskind anbeten sollten (vgl. Lk 2,
10). Diese und viele andere
Situationen sind ein Hinweis darauf,
dass der Herr bei wichtigen
Entscheidungen unseres Lebens
immer bei uns sein mochte.



Doch nicht nur Propheten und Engel
sprechen dieses ,Furchte dich nicht!“
Der Mensch gewordene Gott selbst
sagte diesen Satz immer wieder zu
denen, die Ihn umgaben. Mit den
gleichen Worten ermuntert Jesus
seine Zuhorer, sich nicht zu
beunruhigen wegen Nahrung und
Kleidung, sondern sich vor allem um
ihre Seele zu sorgen (vgl. Mt 10, 31).
Christus bringt auch dem
Synagogenvorsteher den Frieden, der
seine Tochter verloren hat, nicht
aber seinen Glauben. Auch beruhigt
er die Apostel, als sie nach einer
stirmischen Nacht sehen, wie er auf
dem Wasser zu ihnen kommt (vgl.
Joh 6, 19) oder die drei, Petrus,
Johannes und Jakobus, die Thn
verklart auf dem Tabor sahen (vgl.
Mt 17, 7). Gott versucht immer,
dieser Furcht zuvorzukommen, die
sich infolge seines gottlichen
Handelns einstellen kann.



Der heilige Josefmaria nahm bei
einem bestimmten Erlebnis in
seinem inneren Leben auch diesen
Zuspruch Gottes wahr. Als er eines
Tages im Sommer 1931 die heilige
Messe feierte, begriff er mit ganz
besonderer Klarheit, dass es gerade
die gewohnlichen Manner und
Frauen sind, die das Kreuz Christi bei
allen menschlichen Tatigkeiten
aufrichten. ,Normalerweise
empfinde ich Furcht vor dem
Ubernatiirlichen. Danach kommt
dann das ne timeas! Ich bin es“[1].
Diese Furcht stellt sich nicht nur bei
einzigartigem Aufleuchten der Gnade
ein. Sie tritt auch - mit
unterschiedlichem Gesicht —im
gewohnlichen christlichen Leben
auf, zum Beispiel wenn Gott uns die
Grofde seiner Liebe und
Barmherzigkeit erahnen lasst, wenn
wir die Tiefe seiner Hingabe am
Kreuz und in der Eucharistie ein
wenig besser verstehen, oder wenn
wir die Einladung spuren, Ihm ganz



nah zu folgen... und uns fragen,
welche Konsequenzen diese Gnaden
in unserem Leben haben werden.

Starker als jeder Zweifel

Solange wir auf dieser Erde leben, ist
das Gebet ein Kampf[2]. Es ist
traurig, dass die edelsten Wiinsche
des menschlichen Herzens — wie der
Wunsch, in Tuchfiihlung mit
unserem Schopfer zu leben —
teilweise durch die Stinde entstellt
worden sind. Unsere Sehnsucht nach
Freundschaft, Liebe, Schonheit,
Wahrheit, Gluiick und Frieden mussen
in unserer jetzigen Situation Hand in
Hand mit dem Bemiuhen, Fehler zu
uberwinden und mit der
Schwierigkeit, Widerstanden die
Stirn zu bieten. Und was flir unsere
Lebensumstande im allgemeinen gilt,
gilt auch fir die Beziehung zu Gott.

In den Anfangen des inneren Lebens
schreckt manch einer zurtuck, weil er
meint, nicht beten zu konnen, immer



wieder zu versagen, unbestandig und
unordentlich bei all seinen Vorhaben
zu sein. Man ahnt, dass wer sich
Christus nahert, dem Kreuz
begegnen wird und sich tiber
Schmerz, Einsamkeit und
Widerstande nicht wundern darf[3].
Im Lauf der Zeit kann sich auch die
Furcht einstellen, dass der Herr
Prufungen und Dunkelheit zulasst,
die mehr von uns fordern, als wir
geben zu konnen glauben. Oder die
Moglichkeit, der Routine zu verfallen
und uns am Ende mit einer
mittelméaiigen Beziehung zu Gott
zufriedenzugeben beunruhigt uns.

Die Worte: , Furchte dich nicht!“, die
Zacharias, Josef, die Hirten, Petrus,
Johannes, Jakobus und viele andere
horten, richten sich im Laufe unseres
Lebens auch an jeden von uns. Sie
erinnern uns daran, dass im Leben
der Gnade das Entscheidende nicht
das ist, was wir machen, sondern
was der Herr tut. ,,Das Gebet ist



unsere gemeinsame Aufgabe mit
Christus“[4], bei der wir als
Geschopfe nicht die wichtigste Rolle
spielen, sondern der Herr. Wir
versuchen auf das Wirken Gottes zu
achten. Dies verstehen wir umso
leichter, wenn Gott uns neue
Horizonte eroffnet, wenn er
Dankbarkeit in uns erweckt oder uns
auf Wege der Heiligkeit fiihrt... Aber
dasselbe Vertrauen sollte auch da
sein, wenn Schwierigkeiten
auftreten, wenn wir unsere
Schwéche spiren und den Eindruck
haben, von Dunkelheit eingehillt zu
sein.

,Ich bin es, firchtet euch nicht!“ So
wie Jesus die Schwierigkeiten,
Verwirrungen, Angste und Zweifel
derer, die ihm folgen wollten,
verstand, genauso versteht er uns.
Unser Wunsch, an seiner Seite zu
sein, ist nie so grofd wie seine
Sehnsucht nach unserer Nahe. Er ist
es, der unser Glick winscht, und er



ist machtig genug, sein Ziel zu
erreichen, obwohl er unsere
Schwichen kennt.

Dispositionen, die helfen zu beten

Wir sollten tun, was uns maoglich ist,
um wirklich Wege des Gebetes zu
gehen. Auch wenn wir meinen, das
Gesprach mit den anderen Menschen
verlaufe sowieso spontan und
naturlich, lernen wir doch erst mit
Hilfe der anderen zu kommunizieren
und entdecken so die fiir den Dialog
wichtigsten Haltungen. Ahnlich ist es
beim Umgang mit Gott; denn ,das
Gebet muss nach und nach in der
Seele Wurzeln schlagen, so wie ein
kleines Samenkorn, das sich spéater in
einen dichtbelaubten Baum
verwandelt“[5]. Deshalb versteht
man, dass die Jinger Jesus baten, sie
beten zu lehren (vgl. Lk 12, 1).

Zu den grundlegenden Haltungen fur
das Gebetsleben gehdren Glaube und
Vertrauen, Demut und Aufrichtigkeit.



Wenn sie uns fehlen, wenn wir etwa
nicht revidieren wollen, was uns von
Gott trennt oder nicht bereit sind, auf
unsere Selbstgentugsamkeit zu
verzichten, dann besteht die Gefahr,
dass das Gebet fruchtlos bleibt.
Hé&ufig sind uns falsche
Einstellungen nicht bewusst. Und
wenn wir den Wert des Gebetes an
seiner offensichtlichen Wirksamkeit
messen, wie es in unserer
Gesellschaft oft tiblich ist, dann
gehen wir nur allzu leicht in die
Falle, unsere Beziehung zum Herrn
von den sichtbaren Ergebnissen
abhéngig zu machen. Dann fallt es
uns schwer, Zeit zum Beten zu
finden.

Fur die innere Bereitschaft zu beten
ist alles wichtig, was mit unserem
Vertrauen auf den Herrn zu tun hat.
Dem guten Willen zum Trotz fihren
gewisse Licken in der religiosen
Bildung dazu, dass man ein falsches
Bild von Gott und sich selbst hat. Es



gibt Leute, die Gott fir einen
strengen Richter halten, der ein
untadeliges Verhalten fordert.
Andere meinen, wir mussten immer
genau das erhalten, worum wir
bitten oder die eigenen Stnden seien
eine unuberbriickbare Schranke fir
einen aufrichtigen Umgang mit dem
Herrn. Es klingt so
selbstverstandlich: Unser
Gebetsleben sollte auf dem sicheren
Felsen der Glaubenswahrheiten
aufbauen: Dass Gott unser
liebevoller Vater ist, der unseren
Umgang sucht und dass das Gebet
immer fruchtbar ist, weil er unsere
Bitten erhort, auch wenn seine Wege
nicht unsere Wege sind. Gerade
unsere Stnden sind Gelegenheiten,
uns dem Heiland wieder
zuzuwenden.

Gott unsere Schwierigkeiten
schenken



,Du weifst nicht, wie man beten soll?
Besinne dich auf die Gegenwart
Gottes, und kaum dass du sagst:
,Herr, ich kann nicht beten‘ - kannst
du gewiss sein, dass du schon mitten
im Gebet bist“[6]. Wie die Apostel, so
lehrt der Herr auch uns nach und
nach, an unseren personlichen
Haltungen zu arbeiten, wenn wir uns
nicht bei einem inneren Monolog
aufhalten oder einem anonymen
Gebet, fern unserer echten Wiinsche
und Sorgen|[7].

So wie es bei ihnen war, wachst auch
unsere Beziehung zum Herrn
inmitten unserer personlichen
Schwéchen. Mangel an Zeit,
Zerstreutheit, Mudigkeit oder
Routine sind normale Erfahrungen
im Gebet, ahnlich wie es bei
menschlichen Beziehungen ist. Man
muss die Faulheit besiegen und das
Wichtige tiber das stellen, was
dringend erscheint — Ordnung
halten. Auch ist Realismus notig, um



die Zeiten, die dem Herrn gewidmet
sind, einzuhalten, so wie eine Mutter
immer Zeit haben muss fiir ihre
kleinen Kinder. ,,Es bedarf der
AufmerksamKkeit, die sich aber nur
schwer beherrschen lasst“[8]. Was
uns ablenkt, sind oft Sorgen, Dinge,
die noch zu erledigen sind, Bilder aus
den Medien. Problematisch kann vor
allem sein, was unsere innere Welt
betrifft: Verletzungen der Eigenliebe,
Vergleiche, die wir anstellen, Traume
und Bilder der Vorstellungskraft,
Ressentiments und Erinnerungen
aller Art. Wir machen die Erfahrung,
dass obgleich wir uns in der
Gegenwart Gottes befinden, ,tausend
Ablenkungen in den unpassendsten
Momenten durch den Kopf
schwirren“[9].

Auch korperliche Mudigkeit kann
eine Rolle spielen: ,Die Arbeit
erschopft dich, du kannst nicht
beten“[10]. Trosten kann der
Gedanke, dass die Apostel selbst auf



dem Berge Tabor von Mudigkeit
uberwaltigt wurden (Lk 9, 32) oder
auch von Angst in Getsemani (Lk 22,
45). Neben der physischen Mudigkeit
konnen, bedingt durch die
Atmosphare in unserer Gesellschaft,
die Sorge um unsere Aufgaben, der
Druck im Beruf und in den sozialen
Beziehungen oder die Unsicherheit
im Blick auf die Zukunft ... unseren
Gemuitszustand so beeinflussen, dass
es schwer ist, in Gelassenheit zu
beten.

Der Herr versteht diese
Schwierigkeiten sehr viel besser als
wir. Deshalb - selbst wenn wir
darunter leiden, weil wir gerne einen
liebevolleren Umgang mit ihm
hatten, ,macht es nichts aus, wenn es
dir trotz deines Bemuihens nicht
gelingt, dich zu konzentrieren“[11].
Wir konnen mit Jesus gerade uber
diese Themen sprechen, tiber die
Ereignisse, Menschen oder
Gedanken, die uns innerlich



beschaftigen. Gott interessiert alles,
was uns betrifft, so banal oder
unbedeutend es erscheinen mag.
Héaufig wird das Gesprach mit Thm
uns helfen, all das anders zu
bewerten, namlich mit Blick auf Gott
und mit Liebe. Wie Kinder in den
Armen ihrer Mutter, so konnen wir
bei ihm Ruhe finden, ihm unsere
Unruhe tiberlassen und uns in sein
Herz fliichten, um Frieden zu finden.

Thm liegt mehr daran als uns

Die grofdte Schwierigkeit ist
vermutlich ,,die List des Versuchers,
der alles unternimmt, um den
Menschen vom Gebet, von der
Vereinigung mit Gott,
abzuhalten“[12]. Unser Herr wurde
am Ende der vierzig Tage in der
Wiiste vom Teufel versucht, als er
Hunger und die eigene Schwéache
verspurte (Mt 4, 3). Der Teufel pflegt
unsere Ablenkungen und Siinden zu
nutzen, um in der Seele Misstrauen



zu sden, Hoffnungslosigkeit und
Mangel an Liebe. Aber wie das
Evangelium immer wieder sichtbar
macht, ist unsere Schwéiche in
Wirklichkeit ein Grund, uns mehr
dem Herrn zu nahern. , Die
personlichen Fehler werden umso
deutlicher, je mehr man auf dem
Weg des inneren Lebens
fortschreitet“[13].

Mit scheinbarer Demut lasst uns der
Teufel gerne glauben, wir seien
unwirdig, mit Gott zu sprechen,
unser Wunsch nach Hingabe sei
nicht echt. Dahinter verberge sich
Heuchelei und mangelnde
Entschiedenheit. ,Vielleicht denkst
du, deine Sunden seien so zahlreich,
dass der Herr dich nicht horen
konne?“[14] Das Bewusstsein, nicht
wiurdig zu sein, das als solches
wertvoll ist, kann zu wirklich
gefiihltem, aber irrigem Leiden
werden, das wenig mit echtem
Schmerz zu tun hat und zu einer



klagenden Haltung fiihrt, die das
Gebet sogar unmoglich machen
kann. Lauheit und Stinden mdégen
vielleicht ein Hindernis fiir das Gebet
sein, aber nicht in diesem Sinne. Gott
hort nicht auf, uns zu lieben, so grof3
unsere Schwichen auch sind. Sie
erschrecken ihn nicht, iberraschen
ihn nicht einmal, und er lasst nicht
ab, unsere Heiligkeit zu winschen.
Selbst wenn wir uns freiwillig der
Routine, der Gleichgultigkeit oder
der Lauheit uiberliefden, wiirde Gott
immer noch auf unsere Riickkehr
warten.

Der Feind ,stirmt sogar gegen uns
an, wenn die Seele in Liebe zu Gott
entflammt ist. Er weifs, dass die
Verfihrung dann schwieriger ist,
aber er weifs auch, dass er, wenn sie
gelingt und ein Geschopf den Herrn
beleidigt — und sei es nur im
Geringen -, das Gewissen dieses
Menschen in die schwere
Versuchung der Verzweiflung



stirzen konnte“[15]. Dann treten
Unzufriedenheit und Bitterkeit auf.
Um die Hoffnung lebendig zu
erhalten, muss man realistisch sein,
die eigene Unzulanglichkeit
eingestehen und zugeben, dass die
ideale Vorstellung von Heiligkeit, die
wir hatten — eine unerreichbare
Vollkommenheit — ein Irrtum ist. Wir
wollen uns klarmachen, dass das
einzig Wichtige ist, Gott zu gefallen
und vor allem, dass das
Entscheidende das ist, was Gott in
Seiner allméchtigen Liebe bewirkt,
die mit unserem Bemiihen und
unserer Schwache rechnet.

Die Hoffnung des Christen ist nicht
rein menschliches Hoffen, das auf
die eigenen Kréfte vertraut, oder rein
naturliches Denken an die Gilte des
Schopfers. Die Hoffnung ist eine
Gabe, die der Heilige Geist uns
eingibt und stdndig in uns erneuert.
Inmitten der Mutlosigkeit ,ist die
Stunde auszurufen: Gedenke deiner



VerheifSungen, und ich werde mit
Hoffnung erfillt; das wird mir, der
ich nichts bin, Trost geben und mein
Dasein mit Starkmut erfiillen (Ps 118,
49-50)“[16]. Gott hat uns gerufen und
ihm liegt daran, mehr als uns selbst,
uns zur Vereinigung mit ihm zu
fihren. Er hat die Macht, es zu
erreichen.

Wenn das Dunkel Licht ist

Es ist wie bei allen dauerhaften
Beziehungen: Im Lauf des Lebens
hilft uns der Herr, ihn immer besser
und uns selbst auf neue Weise zu
verstehen. Der Umgang von Petrus
mit Jesus bei ihrer ersten Begegnung
am Jordan ist anders als nach Jesu
Tod und Auferstehung am See
Genezareth. So ist es auch bei uns.
Wir dirfen uns nicht dartiiber
wundern, dass der Herr uns auf
gottlichen Wegen fiihrt, die anders
sind, als wir dachten. Manchmal
verbirgt er sich, obgleich wir ihn



aufrichtig suchen, so wie die Frauen
ihn nicht fanden, die zum Grab
gingen (Lk 24, 3). Andere Male
hingegen ist er da, wenn wir in uns
selbst verschlossen sind, so wie er
den Aposteln im Abendmahlssaal
erschien (Lk 24, 36). Wenn wir
weiterhin vertrauen, werden wir
nach einiger Zeit entdecken, dass
jene Dunkelheit hell war, dass
Christus selbst uns liebevoll umfing -
,Furchte dich nicht!“ sagte er —in
jenen Momenten, in denen unser
Herz nach seinem Herzen gebildet
wurde.

Jon Borobia

[1] Sel. Alvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaria Escriva de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, S.
163-164.



[2] vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2573.

[3] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oracion mental, Rialp, Madrid, 1974,
S. 147.

[5] H1. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 295.

[6] H1. Josefmaria, Der Weg, Nr. 90.

[7] HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 65.

[8]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2705.

[9] HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 670.

[10] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 895.

[11] HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 449.



[12]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr.2725.

[13] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 20.

[14] ebd. Nr. 253.
[15] ebd. Nr. 303.
[16] ebd. Nr. 305.

Foto: Sabine Ojeil auf Unsplash

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-ix-fuerchte-dich/ (30.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ix-fuerchte-dich/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ix-fuerchte-dich/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ix-fuerchte-dich/

	Ihn erkennen und dich erkennen (IX) Fürchte dich nicht, ich bin bei dir

