opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (II):
Aus dem Munde Jesu

In diesem zweiten Artikel
schauen wir im Gebet
besonders auf Gott, der dem
Menschen begegnet und sein
Herz dahin fihrt, in Beziehung
zu ithm zu treten und zu
begreifen, dass er Gottes
geliebtes Kind ist.

23.09.2020

Die ersten Jinger Jesu waren
fasziniert von ihrem Meister und



begeisterten sich fir ihn; denn er
lehrte mit Autoritit, die bosen
Geister unterwarfen sich Ihm, er
erklarte, dass er die Vollmacht hatte,
Siinden zu vergeben und er wirkte
Wunder, sodass sie nicht zweifelten.
Ein so aufergewohnlicher Mann
musste ein Geheimnis haben. Eines
frihen Morgens, kurz vor Beginn
eines neuen, anstrengenden Tages,
finden die Jinger Jesus nicht. Besorgt
verlassen sie das Haus und suchen
ihn in der kleinen Stadt
Kapharnaum. Sie entdecken ihn
schliefdlich, wie er an einem Hang
mit Blick zum See sitzt und betet (vgl.
Mk 1, 35).

Der Evangelist vermittelt uns den
Eindruck, als verstiinden die Jinger
im ersten Moment nicht, was er tat;
spater merkten sie, dass es sich nicht
um eine vereinzelte Episode
handelte. Das Gebet war fester
Bestandteil im Leben des Meisters,
genauso wie das Predigen, die Sorge



um die Note der Menschen und die
Erholung. Aber wihrend ihnen alle
seine Handlungen verstiandlich und
sogar bewundernswert erschienen,
faszinierten sie diese Zeiten der Stille
besonders, auch wenn sie sie nicht
verstanden. Erst als sie schon einige
Zeit mit dem Meister zusammen
waren, wagten sie es, ihn zu bitten:
,Herr, lehre uns beten, wie auch
Johannes seines Jinger beten gelehrt
hat!“ (Lk 11, 1).

Non multa...

Wir kennen die Antwort Jesu auf
diese Bitte: Er lehrt sie das
Vaterunser. Man konnte vielleicht
denken, die Junger seien enttauscht
gewesen — nur so wenige Worte? Die
betete er stundenlang? Wiederholte
Er denn immer dasselbe?
Moglicherweise kam es ihnen wenig
vor, sie hatten gerne mehr erfahren.
In dieser Hinsicht kann uns der
Evangelist Matthdus - im Unterschied



zu Lukas — etwas mehr sagen; denn
er berichtet vom Gebet des
Vaterunser in Zusammenhang mit
der Bergpredigt. Dabei erklarte
Christus die wichtigsten
Voraussetzungen fur das Gebet, fir
den Umgang mit Gott. Welche sind
diese Voraussetzungen?

Die erste ist die Lauterkeit der
Absicht: Wenn wir uns an Gott
wenden, dann um seinetwillen, nicht
aus anderen Grunden, vor allem
nicht, um gesehen zu werden oder
um eine Frommigkeit zur Schau zu
stellen, die nicht echt ist (vgl. Mt 6, 5).
Gott ist Person und darf nicht
instrumentalisiert werden. Alles, was
wir haben, hat er uns geschenkt. Wir
leben aus Seiner Liebe, er hat uns zu
Seinen Kindern gemacht, er
kiimmert sich liebevoll um uns und
hat sein Leben hingegeben, um uns
zu erlosen. Er verdient unsere Liebe
nicht nur — und auch nicht
hauptsédchlich — weil Er uns Dinge



geben kann. Er verdient sie..., weil er
es ist! Als der heilige Johannes Paul
II. noch Bischof von Krakau war,
fragte er junge Leute: ,Warum beten
alle Menschen (Christen, Muslime,
Buddhisten, Heiden)? Warum beten
selbst die, die meinen, es nicht zu
tun? Die Antwort ist ganz einfach:
Ich bete, weil Gott da ist. Ich weifs,
dass Er da ist. Deshalb bete ich“[1].

Die zweite Voraussetzung ist
Vertrauen: Wir wenden uns an
unseren Vater, Abba. Gott ist kein
fernes Wesen und weniger noch ein
Feind des Menschen, den man
zufriedenstellen miusste, indem man
seinen Zorn oder seine Forderungen
stdndig zu besanftigen hétte. Er ist
vielmehr ein Vater, der sich um Seine
Kinder kimmert, der weifs, was sie
brauchen und ihnen gibt, was fur sie
gut ist (vgl. Mt 6, 8), dessen , Freude
es ist, bei den Menschen zu

sein“ (vgl. Spr 8, 31).



So versteht man besser die dritte
Voraussetzung fur das Gebet, die
auch das Vaterunser einleitet,
namlich: nicht zu viele Worte
machen (vgl. Mt 6, 7). Papst
Franziskus sagt uns: ,,Wie schon ist
es, vor einem Kreuz zu stehen oder
vor dem Allerheiligsten zu knien und
einfach vor seinen Augen da zu
sein!“[2] Zu viele Worte konnen uns
verwirren und ablenken. Anstatt auf
Gott zu schauen und in seiner Liebe
zu ruhen, laufen wir dann Gefahr,
von unseren Bedurfnissen
eingefangen zu werden, von Angsten
oder Planen. Dann waren wir wieder
innerlich verschlossen, und das
Gebet wirde uns nicht Gott und
seiner umwandelnden Liebe o6ffnen.

Ein lateinisches Sprichwort lautet:
non multa, sed multum[3]. Der heilige
Josefmaria wandte es auf die Art und
Weise zu studieren an, da es uns
daran erinnert, uns nicht in vielen
Dingen zu verzetteln — non multa -,



sondern das Wesentliche zu vertiefen
— sed multum. Dieser Rat hilft auch,
die Lehre Jesu uiber das Gebet zu
verstehen. Das Vaterunser ist wegen
seiner Kiirze nicht enttauschend,
sondern es offenbart uns, wie wir zu
einer echten Verbindung mit Gott
kommen konnen.

... sed multum

,2Am Abend deines Lebens wird
deine Liebe geprift. Lerne Gott so zu
lieben, wie er geliebt werden mochte
und dndere dich“[4]. Diese Worte des
heiligen Johannes vom Kreuz
erinnern uns daran, dass lieben
bedeutet, sich dem anderen zu
schenken, seine Wiinsche zu erraten
und gerne zu erfillen, zu erfahren —
manchmal unter Schmerzen -, dass
die gute Absicht allein nicht genugt,
sondern dass man lernen muss, das
Richtige zu tun.

Und woher wissen wir, ob wir Gott
richtig lieben? Woher wissen wir,



was er mochte? Das Buch Hiob stellt
uns diese Schwierigkeit vor Augen,
wenn es am Ende ganz demtitig
heifst: ,Ich will dich fragen, du
belehre mich® (ljob 42, 4). Es ist
dieselbe Bitte, die die Junger
Jahrhunderte spéter an Jesus
richteten: ,Lehre uns beten“. Beten
lernen ist also nicht in erster Linie
eine Frage der Technik oder der
Methode. Es ist vor allem Offenheit
fir Gott, der uns sein wahres Antlitz
gezeigt und uns sein Herz gedffnet
hat. Nur in dem Wissen, was im
Herzen Gottes ist, konnen wir
wirklich beten und ihn so lieben, wie
er geliebt werden mdochte. Im Licht
dieser Erkenntnis konnen wir die
Grundhaltung fir unser Beten
verandern und lernen, besser zu
beten.

Das Vaterunser verkorpert die
Botschaft Christi, es zeigt, wie wir in
Einklang mit dem Herzens des Vaters
kommen konnen. Daher spricht man



vom performativen Charakter dieses
Gebetes, denn es enthalt Worte, die
in uns vollziehen, was sie bedeuten,
die uns umwandeln. Es sind nicht
blofs Worte zum Wiederholen,
sondern sie wollen unser Herz
formen, sodass es fahig wird, mit
dem Herzschlag der Liebe eins zu
werden, der unserem himmlischen
Vater gefallt.

Wenn wir Vater und unser sagen,
dann befinden wir uns existentiell in
der Bezeihung, die unser Leben
pragt. Dein Wille geschehe hilft mir,
die Plane Gottes zu lieben, und bei
vergib uns unsere Schuld, wie auch
wir vergeben unseren Schuldigern
denke ich daran, dass ich barmherzig
sein soll mit den anderen. ,,Die Worte
belehren uns und helfen zu
verstehen, was wir wiinschen und
erbitten sollen, und zwar nicht so, als
wirden wir mit ihnen den Herrn von
dem uberzeugen, worum wir
bitten“[5]. Mit diesem Gebet wenden



wir uns an den Herrn und bitten um
das wirklich Wichtige.

Wir konnen die verschiedenen Bitten
des Vaterunser vielleicht mithilfe
eines der alten Kommentare
betrachten — mit dem des hl. Cyprian
oder dem des hl. Thomas|[6] - oder
eines neueren wie dem des
Katechismus der katholischen
Kirche. Das kann uns helfen, unser
Gebetsleben zu erneuern und so die
Liebesgeschichte unseres Lebens
intensiver zu erleben.

Mit inspirierten Worten

Als die Junger Zeugen des Gebetes
Jesu wurden, sahen sie auch, dass Er
sich hdufig mit Worten aus den
Psalmen an seinen Vater wandte. So
hatte er es wahrscheinlich von seiner
Mutter und dem heiligen Josef
gelernt. Die Psalmen gaben seinem
Gebet Nahrung bis hin zum
erhabenen Augenblick seines
Kreuzesopfers: ,Eli, Eli, lamma



sabachtani?“ heifdt es im ersten Vers
des Psalms 22 auf Aramaisch, so wie
Jesus sie in dem Moment aussprach,
als sich unsere Erlosung vollzog.
Matthaus schreibt auch: ,,Nach dem
Lobgesang gingen sie zum Olberg
hinaus“ (Mt 26, 30). Welche
Lobgesange waren das, die Christus
selbst betete?

Wahrend des Passahmahls tranken
die Juden vier Glaser Wein, die die
vier Versprechen Gottes an sein Volk
symbolisierten, als sie aus Agypten
befreit wurden: ,,Ich fithre euch
heraus®, ,,ich rette euch®, ,,ich erlose
euch®“ und ,,nehme euch an“ (Ex 6,
6-7). Sie wurden in vier
unterschiedlichen Momenten
wéhrend des Mahls getrunken.
Zugleich sangen sie die Hymnen des
Hallel, die so hiefden, weil sie mit
dem Wort , hallel“ (Halleluja)[7]
anfingen. Mit Sicherheit betete Jesus
sie alle voller Dankbarkeit und pries
Gott, seinen Vater, als wahrer



Israelit, der sich bewusst war, dass
diese Gebete inspiriert waren. In
ihnen verdichtete sich die
Liebesgeschichte Gottes mit Seinem
Volk wie auch die Haltung des
Menschen vor dem heiligen Gott:
Lobpreis, Anbetung, Bittgebet,
Stuhne...

Es ist nicht verwunderlich, dass die
ersten Christen so beteten wie Jesus,
was sich im Rat des heiligen Paulus
spiegelt: ,Lasst in eurer Mitte
Psalmen, Hymnen und geistliche
Lieder erklingen, singt und jubelt aus
vollem Herzen dem Herrn! Sagt Gott,
dem Vater, jederzeit Dank fir alles
im Namen unseres Herrn Jesus
Christus“ (Eph 5, 19-20). Wie das
Gebet des Vaterunser so pragten
auch die Psalmen ihre Herzen,
offneten sie einer echten Beziehung
zu Gott. Verwundert und dankbar
entdeckten sie, wie diese Verse
immer das Leben Christi
vorausgedeutet hatten. Und vor



allem begriffen sie, dass sein
wahrhaft menschliches Herz sich die
Worte der Psalmen, die Lobgesange
und Bitten, wie kein anderes zueigen
gemacht hatte. ,Da die Psalmen in
Christus gebetet und erfiillt werden,
gehoren sie wesentlich und bleibend
zum Gebet der Kirche. Sie
entsprechen den Menschen aller
Stande und Zeiten“[8]. Auch wir
finden in ihnen ,feste Nahrung“ (vgl.
Hebr 5, 14) fiir unser Gebet.

Und nicht nur die Psalmen. Zu ihnen
gesellten sich sogleich verschiedene
Kompositionen - ,Hymnen und
geistliche Lieder” — um den dreimal
heiligen Gott zu loben, der sich ihnen
als Einheit der Personen, des Vaters,
des Sohnes und des Geistes, offenbart
hatte. Das war der Beginn der
Ausarbeitung der Gebete, die in der
Liturgie benutzt werden oder die
Frommigkeit tiberhaupt ndhren. Ziel
war es, uns zu helfen, uns mit
passenden Worten an Gott zu



wenden, die Ausdruck unseres
Glaubens an Ihn sind. Diese Gebete
sind Frucht der Liebe der Kirche zu
ihrem Herrn und bilden einen
Schatz, der unser Herz formen kann.
Daher schrieb der hl. Josefmaria:
,Dein Gebet soll liturgisch sein.
Mochtest du doch die Psalmen und
die Messtexte liebgewinnen, statt
Privatgebete zu verwenden“[9].

Mit dem Hauch des Heiligen
Geistes

Wir alle sind gewohnt, geschriebene
Texte zu verstehen. Wir wissen, dass
die Worte des Vaterunser, der
Psalmen und anderer Gebete der
Kirche uns zu unserem Umgang mit
Gott angeleitet haben, selbst wenn
wir bisher nicht dartiiber
nachgedacht haben. Das Wort Gottes
hat indes eine Eigenheit: Es ist
lebendig und kann vollig unerwartet
neue Gedanken mit sich bringen. Im
Hebréerbrief heifdt es: ,,Lebendig ist



das Wort Gottes, wirksam und
scharfer als jedes zweischneidige
Schwert; es dringt durch bis zur
Scheidung von Seele und Geist, von
Gelenken und Mark; es richtet iilber
die Regungen und Gedanken des
Herzens“ (Hebr 4, 12).

Die gleichen Worte, die wir immer
wieder betrachten, klingen nicht
immer gleich. Manchmal eréffnen
sich uns neue Horizonte, ohne dass
wir erklaren konnten warum: Das ist
das Wirken des Heiligen Geistes, der
in unserem Inneren spricht. Der
heilige Augustinus erklart es
genauer: ,Der Klang unserer Worte
trifft euer Ohr, aber der Meister ist
innen (...). Wollt ihr einen Beweis,
Bruiider? Habt ihr nicht alle diese
Predigt gehort? Wie viele werden
hier weggehen, ohne etwas
mitzunehmen! Was mich betrifft, so
habe ich fir alle gesprochen, aber
die, die der Heilige Geist im Inneren



nicht belehrt, gehen unwissend
wieder nach Hause“[10].

Hier zeigt sich die enge Verbindung
zwischen dem Heiligen Geist, dem
inspirierten Wort und unserem
Gebetsleben. Mit Recht ruft die
Kirche ihn als den ,inneren Meister*
an, der unser Herz belehrt mit den
Worten, die Jesus selbst uns gesagt
hat und uns in ihnen immer neue
Horizonte entdecken lasst, damit wir
Gott besser erkennen und Ihn jeden
Tag mehr lieben.

,Maria bewahrte alle diese Worte
und erwog sie in ihrem Herzen® (Lk
2, 19). Das Gebet unserer Mutter
nahrte sich aus ihrem eigenen Leben
und aus der intensiven Betrachtung
des Wortes Gottes. Darin fand sie
Licht, um die Dinge tiefer zu
verstehen, die geschahen. An ihrem
Lobgesang, dem Magnificat, spuren
wir, wie sehr die Heilige Schrift ihr
Gebet standig befruchtete. Das



Magnificat ist durchzogen von
Versen aus Psalmen und anderen
Worten der Heiligen Schrift wie zum
Beispiel dem ,Danklied der

Hanna“ (I Sam 2, 1-11) oder der
Vision Jesajas (Jes 29, 19-20)[11]. Mit
diesen Gedanken bereitete der
Heilige Geist ihr bedingungsloses Ja
auf die Botschaft des Engels vor. Ihr
empfehlen wir uns an, damit auch
wir unser Herz vom gottlichen Wort
leiten lassen und so fahig werden,
auf die Plane Gottes fir unser Leben
fiat! zu antworten — es soll
geschehen! Ich will!

Nicolds Alvarez de las Asturias

[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jovenes, BAC, Madrid 1982, S. 89.

[2] Papst Franziskus, Evangelii
Gaudium, n. 264.



[3] Vgl. Der Weg, Nr. 333.

[4] HI. Johannes vom Kreuz, Dichos
de amory de luz, 59.

[5] H1. Augustinus, Brief 130.

[6] vgl. hl. Cyprian, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Santo
Tomads de Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaria, decalogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128.

[7] Das Hallel besteht aus dem
kleinen Hallel aus den Psalmen 113
(112) bis 118 (117) und dem grofden
Hallel, dem Psalm 136 (135), in dem
der Vers wiederholt wird: ,,denn
Seine Huld wahrt ewig®. Mit diesem
Psalm endet das Passahmabhl.

[8] Katechismus der Katholischen
Kirche Nr. 2597.



[9] Der Weg, Nr. 86.

[10] HI. Augustinus, Dritte Homilie
liber den ersten Brief des hl. Johannes,
13.

[11] Aufder den zitierten gibt es auch
Referenzen aufHabakuk 3, 18; Hiob
12, 19-20; 5, 11-12 und die Psalmen
113, 7; 136, 17-23; 34, 2-3; 111, 9; 103,
1;89,11;107, 9; 34, 10; 98, 3; 22, 9.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-ii-dem-munde-jesu/
(16.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/
https://opusdei.org/de-at/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-ii-dem-munde-jesu/

	Ihn erkennen und dich erkennen (II): Aus dem Munde Jesu

