
opusdei.org

Hausverstand und
Teleologie

Am 13. Jänner hat der deutsche
Philosoph Robert Spaemann
sein Hauptwerk „Die Frage
Wozu? Geschichte und
Wiederentdeckung des
teleologischen Denkens“ in
italienischer Übersetzung
vorgestellt. Ort der Präsentation
war die Santa-Croce-Universität
in Rom. Wir zitieren aus dem
„Corriere della Sera".

02.02.2013



„Sehen Sie, ich bin in der Nazizeit
aufgewachsen und habe von Jugend
an erlebt, daß die Mehrheit irren
kann. Ich und meine Familie standen
auf der anderen Seite. Für mich ist es
wie ein Reflex: ich habe gelernt, daß
der Mensch und der gesunde
Menschenverstand immer verteidigt
werden müssen, notfalls auch gegen
die Mehrheit.“

Robert Spaemann, 85 Jahre alt, einst
Nachfolger Gadamers auf dessen
Heidelberger Lehrstuhl, ist einer der
bedeutendsten zeitgenössischen
Philosophen, gleichaltrig und
befreundet mit Joseph Ratzinger.
Heute (13.1.) um 17 Uhr wird an der
römischen Universität zum Heiligen
Kreuz sein Hauptwerk „Die Frage
Wozu? Geschichte und
Wiederentdeckung des
teleologischen Denkens“ in
italienischer Übersetzung
präsentiert, zu der Kardinal Camillo
Ruini das Vorwort verfaßt hat. Darin



verhält sich der Kardinal über die
„fehlende Anerkennung der
moralischen und vorpolitischen
Grundlagen des Staates“ und
erinnert an die Rede von Papst
Benedikt XVI. vor dem Bundestag in
Berlin: eine „positivistische
Vernunft“, die sich als exklusiv
geriert, „kann keine Brücke zu Ethos
und Recht herstellen“ und gleicht
„den Betonbauten ohne Fenster, in
denen wir uns Klima und Licht
selber geben, beides nicht mehr aus
der weiten Welt Gottes beziehen
wollen“. Mit kantigem Gesicht und
scharfem Blick sitzt Professor
Spaemann neben Kardinal Ruini in
dessen Haus. Sein Buch durchmißt
noch einmal den Gedanken des
„télos“, verstanden als „Ziel“ oder
„Zweck“, seit Platon und Aristoteles,
die Absage an die Zweckursache und
an die Vorstellung einer Finalität in
Natur und Vernunft seit der
wissenschaftlichen Revolution des
16. Jahrhunderts bis hin zu den



Aporien der zeitgenössischen
Reflexion und dem Vorschlag einer
Rückkehr zum alten télos. Schwierige
Fragen, auch wenn Spaemann das
Klischee eines weltfremden
Philosophen widerlegt (wie er im
Spott der thrakischen Sklavin in
Platon’s Theaitetos über Thales, der
in den Brunnen gefallen war,
karikiert wird[1]): „Ich verteidige
den gesunden Menschenverstand der
einfachen Leute, die Vernunft, gegen
den Scientismus.“

Die ontologischen Überlegungen
des Buches betreffen auch aktuelle
Fragestellungen: Leben, Tod,
ethische Themen, die Biopolitik.
Viele politische Parteien neigen
dazu, all das der Gewissensfreiheit
zuzuweisen. Was ist Ihre Meinung
dazu?

Spaemann:

Der Papst spricht von der Diktatur
der Relativismus. Und der radikale



Relativismus ist etwas sehr
Gefährliches. Manche denken,
Relativismus sei Voraussetzung für
Toleranz, doch das Gegenteil ist
richtig. Toleranz gründet auf dem
Respekt gegenüber dem Menschen,
gegenüber seiner Person. Wenn das
verschwindet, wenn es so etwas wie
die Natur des Menschen nicht gibt,
dann kann man mit dem Menschen –
und mit der Natur – alles machen.
Nur wenn die Toleranz auf einer
eigenen tiefen Überzeugung gründet,
ist sie fest. Im übrigen muß man
unterscheiden zwischen Urteilen und
Gewissensentscheidungen. Gewissen
ist die Überzeugung, daß bestimmte
Dinge gut oder richtig sind. Wenn es
zwischen zwei Gewissen einen
Konflikt gibt, zwei Gewissen
Unterschiedliches sagen, muß man
den anderen tolerieren, aber es
können nicht beide richtig sein.

Ruini:



Der Professor macht damit deutlich,
daß Gewissensüberzeugungen nicht
allein eine individuelle Gegebenheit
darstellen, sondern die Kategorien
von „wahr“ und „falsch“ betreffen.
Im 21. Jahrhundert steht die
Menschheit vor grundlegenden
Fragestellungen, die zuvor nicht
unseren persönlichen, sozialen und
politischen Wahlmöglichkeiten
überlassen waren. Die großen
ethischen und anthropologischen
Themen berühren gewiß Fragen des
Gewissens, aber nicht nur das. Ich
würde eher auf die Konzeption der
Verweigerung aus
Gewissensgründen rekurrieren. Eine
politische Kraft kann sagen: wenn
jemand nicht einverstanden ist, so
kann er sich aus Gewissensgründen
widersetzen. Aber man kann nicht
alles auf das persönliche Gewissen
einzelner reduzieren, ohne daß es
eine allgemeine Stellungnahme und
eine Leitlinie gäbe. Das wird der



praktischen Relevanz des Problems
heute nicht gerecht.

In den „Kindheitsberichten“ seines
Jesus-Buches stellt Ratzinger, wie
es scheint, Pilatus mit seiner Frage
„Was ist Wahrheit?“ gleichsam als
Leitbild des modernen
Skeptizismus dar.

Spaemann:

Ganz einverstanden, das Urteil des
Pilatus ist der Sieg des Populismus
über das Recht. Jesus starb wegen
der Feigheit eines Richters. Wenn es
keine Wahrheit gibt, werden alle
Fragen Machtfragen. Und genau das
ist es, was heute geschieht. In Europa
gibt es schwerwiegende
Beschränkungen der
Meinungsfreiheit. Man sagt nicht:
Das, was du sagst, ist falsch. Man sagt
vielmehr: das darf man nicht sagen!
Man fragt sich nicht, ob etwas wahr
oder falsch ist, sondern ob es
politisch korrekt ist. Und was



politisch korrekt ist, das entscheidet
der, der die Macht hat.

Ruini:

Es mag auch Feigheit sein, ich sehe
aber vor allem eine große Konfusion
der Gedanken: und zwar genau
deswegen, weil man meint, die
Wahrheit sei ein veralteter, ein
überwundener Begriff.

Die Methodik von Galilei –
Beobachtung und Beweis – wird in
Zweifel gezogen. Ist das nicht
antimodern?

Spaemann:

Bei Hobbes steht hinter der
Erkenntnis einer Sache der Wille, sie
zu verändern – also die Macht.
Francis Bacon wiederum behauptete,
in der Natur sei die Orientierung am
Zweck wie „eine gottgeweihte
Jungfrau: sie gebiert nichts“. Doch
dann bleibt einzig der Urknall übrig,



dann gibt es nichts, was der Mensch
wissen könnte. Wir brauchen also
keine „neue“ Naturwissenschaft – die
Naturwissenschaft ist so, wie sie ist,
doch wir brauchen eine neue
Bewertung einer Zusammenschau
von menschlichem Leben und Natur.

Ruini:

Das Buch von Spaemann richtet sich
nicht gegen die moderne
Naturwissenschaft, wohl aber gegen
die Verabsolutierung der
naturwissenschaftlichen Erkenntnis
als einzige Form wirklichen Wissens.
Die Naturwissenschaft schließt aus
methodischen Gründen die Frage
nach der Zweckursache aus, aber das
bedeutet doch nicht, daß man sie
völlig ausblenden müßte.

Herr Professor, das sind doch
abstrakte Fragen ...

Spaemann:



Die Teleologie ist die Überzeugung
der Vernunft sich selbst gegenüber.
Descartes sagt, wenn man einen
Hund tritt, spüre dieser keinen
Schmerz, er sei nur eine Maschine.
Doch jedermann sieht, wenn ein Tier
leidet, er weiß es einfach. Wir leben
in einer Welt, in der man einem
systematisch einzureden versucht,
daß das, was der Mensch schon
immer über sich selbst weiß, nicht
stimmt. Und der gesunde
Menschenverstand muß gegen die
Manipulation der Massen verteidigt
werden.

Besteht die Gefahr, Eminenz, daß
ein „wahrheitsorientiertes“
Denken mißbraucht wird, etwa für
ein unehrliches Wahlprogramm?

Ruini:

Das Problem ist sehr komplex, denn
es gibt ja auch Exponenten, die in
ausdrücklichem Gegensatz zu
ethischen Werten auf Stimmenfang



gehen. In der Politik besteht immer
die Gefahr einer
Instrumentalisierung, und
Unterscheidungen vorzunehmen, ist
schwierig. Doch diese Gefahr kann
dadurch überwunden werden,
indem man überprüft, was die
politischen Kräfte tatsächlich tun,
wenn sie dazu die Möglichkeit
haben. Um nur ein Beispiel zu
nennen: Zum Thema „Familie“
finden sich alle bereit, etwas zu
sagen. Wenn man dann aber Worte
und Taten vergleicht, stellt man fest,
daß so gut wie nichts geschehen ist.

[1] Anmerkung: Im genannten Stück
läßt Platon den Sokrates folgende
Wort aussprechen: „Wie auch den
Thales, o Theodoros, als er, um die
Sterne zu beschauen, den Blick nach
oben gerichtet in den Brunnen fiel,
den eine artige und witzige
thrakische Magd soll verspottet
haben, daß er, was am Himmel wäre,
wohl strebte zu erfahren, was aber



vor ihm läge und zu seinen Füßen,
ihm unbekannt bliebe.“

Aus: „Corriere della Sera“, 13.
Januar 2013, S. 40

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/hausverstand-und-teleologie/
(16.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/hausverstand-und-teleologie/
https://opusdei.org/de-at/article/hausverstand-und-teleologie/

	Hausverstand und Teleologie

