
opusdei.org

Gute Manieren

Die Höflichkeit, die
Liebenswürdigkeit, die
Gewandtheit und ihre
verwandten Tugenden sind
kleine Schwestern anderer
wichtigerer Tugenden. Und die
Familie ist der Ort, wo man sie
am besten erlernt, wie alt man
auch sein mag.

08.08.2016

Bedenkt man, wie sich die
Umgangsformen im Lauf der Zeit
verändert haben, oder wie sie sich
von Region zu Region unterscheiden,



könnte man leicht zum Schluss
kommen, es handle sich dabei um
eine reine Gewohnheit, die man
ändern und sogar nach Lust und
Laune übertreten kann. Trotzdem
scheint das Wesentliche im Bereich
der Höflichkeit unverändert zu
bleiben. Alle von uns haben schon
gehört wie jemand sagte: „An seinem
Benehmen merkt man, dass er aus
einer guten Familie kommt“; oder
„Was für ein gut erzogenes Kind!“
Und wenn so etwas über uns gesagt
wurde, haben wir uns vermutlich
geschmeichelt gefühlt.

Die menschlichen Tugenden, auf die
sich die übernatürlichen stützen,
sind die Grundlage der Gebräuche
und Gewohnheiten der Völker, die
üblicherweise Höflichkeit oder
Erziehung genannt werden.
Vielleicht kann man nicht unbedingt
sagen, die Umgänglichkeit, der
Charakter eines Menschen, mit dem
es leicht fällt zusammen zu sein und



sich zu unterhalten, sei die
wichtigste Tugend. Diese Tugend
bewirkt jedoch ein Gefühl der
Anteilnahme, der Herzlichkeit, des
Verständnisses, das schwer erklärbar
ist oder das sich durch andere
Verhaltensweisen ersetzen lässt.

Die Höflichkeit drückt etwas aus,
ohne das es schwer wäre in der
Gesellschaft zu leben; sie lehrt uns
menschlich, anständig zu sein. Die
Freundlichkeit, die Umgänglichkeit,
die Höflichkeit und die mit ihnen
verwandten Verhaltensweisen sind
die kleinen Schwestern anderer,
größerer Tugenden. Das Besondere
an ihnen ist jedoch, dass ohne sie das
Zusammenleben unerträglich wäre.
Mehr noch, ein barscher und
unhöflicher Mensch schafft es
tatsächlich nur mit Mühe, die
Nächstenliebe zu leben.



Auf Jesus schauen

Irgendwann in unserem Leben wird
es vermutlich vorgekommen sein,
dass wir uns die Frage gestellt haben,
nachdem wir uns nicht ganz richtig
verhalten hatten oder ein wenig
ungerecht gewesen sind: „Was haben
die anderen wohl über mich
gedacht?“ oder „Warum habe ich das
bloß getan?“ oder „Was für einen
schlechten Eindruck habe ich
hinterlassen!“

Im Evangelium gibt es eine Stelle, die
zwei gegensätzliche Haltungen
beschreibt: eine ist die eines
strenggläubigen Menschen der
damaligen Zeit und die andere die
einer Sünderin1. Simon, der
Pharisäer, hat ein Gastmahl
vorbereitet, das der Bedeutung des
Eingeladenen, der für einen
Propheten gehalten wurde,
entsprach. Sicherlich hat er vorher
an die Sitzordnung gedacht, an die



Bedienung, an das Geschirr, das er
aufdecken sollte, an die
Zusammenstellung der Speisen. Er
wird sich auch überlegt haben,
welche Themen er beim Gespräch
mit dem Meister gerne anschneiden
würde. Er wollte vor den Geladenen
und vor seinem Ehrengast gut
dastehen. Allerdings hat er auf einige
Kleinigkeiten vergessen, die dem
Herrn abgegangen sind.

Siehst du diese Frau? Als ich in
dein Haus kam, hast du mir kein
Wasser zum Waschen der Füße
gegeben; sie aber hat ihre Tränen
über meinen Füßen vergossen und
sie mit ihrem Haar abgetrocknet.
Du hast mir (zur Begrüßung)
keinen Kuss gegeben; sie aber hat
mir, seit ich hier bin, unaufhörlich
die Füße geküsst. Du hast mir nicht
das Haar mit Öl gesalbt; sie aber
hat mir mit ihrem wohlriechenden
Öl die Füße gesalbt.2



Auf den ersten Blick scheint es sich
um unbedeutende Dinge zu handeln.
Aber Jesus, der wahrer Gott und
vollkommener Mensch ist, vermisst
sie. Der heilige Josefmaria hatte die
Menschwerdung des Sohnes Gottes
sehr eingehend betrachtet und
erwähnt, sie habe sich auch durch
Gesten geäußert, die lieblosen Augen
entgehen könnten. Er legte diese
Schriftstelle folgendermaßen aus:
Jesus Christus wirkt das Heil, nicht
die Zerstörung unserer Natur. Und
wir lernen von Ihm, dass es
unchristlich ist, den Mitmenschen,
ein Geschöpf Gottes, nach seinem
Bild und Gleichnis gemacht,
geringzuschätzen (vgl. Gen1,26).3

Hier finden wir hilfreiche Hinweise
für diejenigen, die die sehr
unterschiedlichen Wege des Lebens
heiligen und sich auf ihnen heiligen
wollen. Vor allem dort, wo die
menschliche Natur, mit ihren
Veranlagungen und Fähigkeiten,



durch den Herrn erhöht wurde. Es
gibt nichts, so klein und
unbedeutend es scheinbar ist, das
nicht Gott dargebracht werden kann.
Ob ihr also esst oder trinkt oder
etwas anderes tut: tut alles zur
Verherrlichung Gottes!4 Alle
ehrbaren Tätigkeiten sind bereits
erlöst worden; deshalb können sie
alle, sofern sie mit Ihm verbunden
ausgeführt werden, miterlösend sein.

Die Tugenden sind etwas sehr
persönliches, etwas das zum
Menschen gehört. Es lässt sich aber
leicht feststellen, dass der Mensch
kein „Einzelstück“ ist. Unser Leben
steht in einer Beziehung zur Welt.
Wir leben mit anderen Menschen
zusammen. Wir sind unabhängig
und hängen gleichzeitig von den
anderen ab: wir helfen oder wir
schaden einander, denn wir sind
alle Glieder einer Kette.5



Auch die Tugenden besitzen diese
gesellschaftliche Ausrichtung. Sie
sind nicht da, damit wir persönlich
glänzen, um den Egoismus zu
schüren, sondern, genau genommen,
für die anderen. Warum fühlen wir
uns unter einigen Menschen so wohl
und unter anderen vielleicht
weniger? Vermutlich weil uns der da
zuhört, weil wir sehen, dass er uns
versteht, weil er sich keine Eile
anmerken lässt, weil er uns beruhigt,
weil er sich nicht aufdrängt,
Vorschläge macht, uns achtet, diskret
ist, die richtigen Fragen stellt.

Wer es versteht, mit den anderen
zusammenzuleben, mit ihnen gut
auszukommen, mitfühlend,
entgegenkommend zu sein und
Frieden zu verbreiten, ist drauf und
dran tugendhaft zu sein. Jesus lehrt
uns, dass sich das gute
Zusammenleben verschlechtert,
wenn bestimmte Voraussetzungen
fehlen. Die Höflichkeit ist vielleicht



die beste Form des Auftretens. Aber
jene, die wir Tugenden des Umgangs
nennen könnten, sind die
Vorbedingung und Unterlage, auf der
das Schmuckstück der Nächstenliebe
befestigt wird.

Die Tischsitten

Es kommt häufig vor, dass sowohl
der Vater als auch die Mutter außer
Haus arbeiten, und das trifft auf
immer mehr Gesellschaftsschichten
zu. Um für die Kosten des Haushalts
aufkommen zu können, sind diese
zwei Einkommen notwendig. Die
unterschiedlichen Arbeitszeiten und
die Entfernungen machen es der
Familie oftmals schwer, gleichzeitig
zuhause zu sein. Das gilt besonders
für die großen Städte. Und viele
Mütter sagen sich: „Zum Glück
können die Kinder in der Schule
essen“.



Früher, als es leichter war
gemeinsam zu essen, war dieses
Beisammensein in der Familie auch
nicht immer eitel Wonne gewesen,
weil die Kinder manchmal
miteinander stritten oder sich über
das Essen beschwerten und die
Eltern sie zurechtwiesen ... Das
geschieht heute mehr oder weniger
genau so: die Umstände haben sich
im Grunde genommen kaum
geändert. Aber heute wie damals
muss man die Gelegenheiten nützen,
die das Leben bietet, und darauf
vorbereitet sein, die unangenehmen
Zwischenfälle in gute Gelegenheiten
zur Erziehung zu verwandeln.

Wie oft haben wir zum Beispiel
daran gedacht, das tägliche
Abendessen oder das Mittagessen an
den Wochenenden in ein
Familienbeisammensein
umzugestalten? Es gibt Studien, die
nachweisen, dass das Essen in der



Familie für Burschen und Mädchen
das Wichtigste für sie sei.

Mit den Menschen beisammen zu
sein, die uns lieben, sich ihnen
anzuvertrauen, von ihnen
verstanden zu werden, sind Weisen
zu erziehen, zu lernen, für die
anderen da zu sein. Das vertieft die
Beziehungen unter den
Familienmitgliedern, bietet den
Eltern unbeschwerte Zeiten, um die
Kinder besser kennen lernen und
mögliche Schwierigkeiten aus den
Weg zu räumen.

Es gibt viele kleine Dinge der
Erziehung, auf die man aufmerksam
machen muss: „Sei so gut und gibt
mir das Salz“. „Hast du dir vor dem
Essen die Hände gewaschen?“ „Sitz
aufrecht und überkreuze nicht die
Beine, wenn du isst“. „Kannst du
bitte deinem Bruder helfen, den
Tisch aufzudecken (oder das
Geschirr abzuräumen)?“ „Mit Brot



wirft man nicht herum!“ „Nimm die
Gabel richtig in die Hand!“ „Schneide
das Fleisch in kleinere Stücke und
sprich nicht mit vollem
Mund!“ „Deine Augen waren wieder
größer als der Mund!“ „Was du dir
auf den Teller genommen hast, wird
gegessen, auch wenn du es nicht
mehr magst“. „Der Suppenlöffel
gehört in den Mund, nicht der Mund
in den Teller!“ „Wisch Dir vor dem
Trinken den Mund ab und schlürfe
nicht!“ „Der Ellbogen hat auf dem
Tisch nichts verloren!“

Manche Hinweise sind von Ort zu
Ort verschieden, andere - ziemlich
viele – sind allgemein üblich. Einige
klingen vielleicht negativ; es ist auch
nicht notwendig alle anzubringen
oder sie ständig zu wiederholen.
Wenn wir in ihnen jedoch
Fingerzeige sehen, weisen sie auf die
Achtung hin, die wir den anderen
zeigen sollten. Es sind bloß
Kleinigkeiten, die ein gutes



Benehmen, Höflichkeit und
Sauberkeit erkennen lassen. Sie
zeigen die Sorgfalt in Bezug auf
manche Dinge, die vielleicht dem
einen oder anderen lästig sein
könnten, wenn sie aus Versehen
nicht beachtet werden.

Bei den Mahlzeiten lassen sich ganz
grundsätzliche Dinge lernen: etwa
wie viel man sich selbst auf den
Teller nimmt und dabei
berücksichtigt, dass noch andere am
Tisch sind; oder zwischen den
Mahlzeiten nicht zu essen und
dadurch das zu schätzen, was man
mir gibt. Andererseits sind die
gemeinsamen Mahlzeiten nicht nur
ein gesellschaftliches Ereignis. Sie
sind auch Teil der Kultur im strengen
und edelsten Sinn des Wortes.

Die Kultur hängt, wie viele Autoren
hingewiesen haben, mit dem Kult
zusammen. Gott in geschuldeter
Weise zu ehren gehört zur Natur des



Menschen. Er schafft auch für sich
selbst Kultur in Form von
Zeremonien und Einrichtungen. Was
für eine wunderbare Form der
Gottesverehrung ist es doch, die 
Zeremonie der Mahlzeit mit einem
Gebet zu beginnen und den Segen
Gottes für die Familie und die Gaben
zu erbitten, die wir empfangen
werden; dem Herrn für das tägliche
Brot zu danken und für die zu beten,
die es zubereitet haben und für all
jene, die in Armut leben. Das
Tischgebet ist eine Gewohnheit, die
uns hilft, uns innerlich bewusst zu
werden, dass Gott ständig bei uns
anwesend ist; für das zu danken, was
wir bekommen, und uns im täglichen
Miteinanderleben um die anderen zu
kümmern.

Den guten Ton bewahren

Bei Tisch und im familiären
Zusammensein werden die Kinder
für das Leben in der Gesellschaft



vorbereitet. Es zeigt sich immer
deutlicher, dass der Slogan „alles ist
erlaubt“ sich keineswegs mit der
Wirklichkeit deckt. Ein Kollege, den
ständig alles stört und der alles in
Frage stellt, ist schwer zu ertragen.
Jemand, der sich nicht gut benimmt,
wenn er mit anderen Leuten etwas
zu tun hat, zeigt wenig Achtung vor
sich selbst und für die anderen und
erweckt kein sehr großes Vertrauen,
zumindest auf den ersten Blick. Sich
richtig auszudrücken, zu wissen wie
man in ein Gespräch einsteigt oder
abzuwarten, bis man an der Reihe
ist, zu lernen standesgemäß gekleidet
aufzutreten sind Ausdrucksformen
des gesellschaftlichen Lebens.

Die Manieren und nicht so sehr die
Mode sind es, die uns vom
unkultivierten Verhalten
wegbringen. Ob jemand Manieren
hat, ob er Anstand besitzt, zeigt sich
an der Zurückhaltung und
Ausgeglichenheit, beziehungsweise



an der Fähigkeit übertriebene oder
gegensätzliche Standpunkte in
Einklang zu bringen; und weniger
daran, dass er sich nach der letzten
Mode richtet.

Die Manieren gehören zu unserer
Persönlichkeit. Es ist zum Beispiel
wichtig zu lernen, sich dem
jeweiligen Anlass entsprechend zu
kleiden. Die Eleganz beruht nicht so
sehr darauf eine Garderobe zu
haben, die sich aus teuren oder
Markenkleidungsstücken
zusammensetzt, sondern vielmehr
eine saubere und gebügelte Kleidung
zu tragen.

Und genau das lernen die Kinder
zuhause, wenn sie sehen, wie ihre
Eltern stets elegant und mit Takt
auftreten. An einem Gala-Diner
teilzunehmen ist nicht das gleiche
wie sich mit Freunden zu treffen
oder im vertrauten Familienkreis
beisammen zu sein. Es ist auch nicht



das gleiche, in irgendeiner beliebigen
Aufmachung im Haus herumzugehen
oder nach dem Aufstehen kurz einen
Bademantel zu tragen.

Die Familientreffen – dazu gehören
auch die Mahlzeiten – geben den
Kindern außerdem die Möglichkeit,
von ihren Erlebnissen in der Schule
zu erzählen; und den Eltern, eine
passende Bemerkung anzubringen
oder auf ein Kriterium für eine
bestimmte Verhaltensweise
hinzuweisen. Es sind Gelegenheiten,
gemeinsam einem Hobby
nachzugehen, sich für
Bergwanderungen oder für die
Geschichte zu begeistern, oder den
Kindern die fesselnde Kunst des
Erzählens beizubringen.

 Wir können Ausflüge und
Ausstellungsbesuche planen, und
ihnen nach und nach Dinge sagen,
die sich auf die Gebräuche der
Familie und der Religion, oder des



Vaterlandes und der Kultur
beziehen. Die Kinder lernen zu
reden, ohne laut zu werden oder zu
schreien, und was noch viel
wichtiger ist, sie üben das Zuhören
und sie gewöhnen sich daran, die
Gespräche nicht zu unterbrechen,
beziehungsweise ihre Standpunkte
oder Wünsche nicht aufzudrängen.

In der Familie kümmern wir uns alle
anhand vieler kleiner
Aufmerksamkeiten um die anderen.
Niemand kommt schlecht gekleidet
daher, es wird auch keinen geben,
der nicht mit einem Mindestmaß an
Anstand isst. Vor allem die Mütter
sind es, die sich an den Geburtstagen
überlegen, was das Geburtstagskind
gerne isst. Man reicht die Schüssel
weiter und achtet darauf, was der
andere gerne hätte. Man bietet den
anderen das Brot oder das Wasser
an, bevor man sich selbst etwas
nimmt. Man dankt für die kleinen
Dienste, denn das Danken führt zur



Verbundenheit und die
Verbundenheit zur Freude und zum
Lächeln.

Nach einem guten Essen im
Familienkreis sind wir um vieles
zufriedener. Es geht hier nicht bloß
um die physiologische Zufriedenheit
eins gesunden Tieres6, sondern wir
sind froh, weil wir mit denen
zusammen waren, die wir am
innigsten lieben. Wir sind moralisch
und persönlich bereichert worden.

Die hier besprochenen
Verhaltensweisen helfen, unser
Innenleben zu entfalten, an Gott und
an die anderen zu denken. Eine reife
Frau, ein reifer Mann steht auf dem
Boden der Wirklichkeit. Deshalb sind
sie mit dem, was sie haben, zufrieden
und ganz glücklich damit. Sie haben
gelernt, sich selbst zu achten und
Herren ihrer Seelen und ihrer Leiber
zu sein. Sie verhalten sich immer
natürlich, klug und maßvoll. Sie



stehen voll Vertrauen zu ihren
Freunden, sind beharrlich in ihrer
Arbeit und halten an den selbst
gesetzten Zielen fest, weil sie fähig
sind, mehr zu geben als zu
empfangen. Sie haben gelernt,
großzügig zu sein und stehen jeden
Morgen strahlend auf wie die Sonne,
die exultavit ut gigas ad
currendam viam – die frohlockt wie
ein Held und (...) ihre Bahn (läuft)7,
mit einem wohltuenden Humor, der
allem, was er berührt, Würde
verleiht.

1 Vgl. Lk 7,36 ff.

2 Lk 7,44-46.

3 hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
73.

4 1 Kor 10,31.

5 hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
76.



6 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
659.

7 Vgl. Ps 19,6.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/gute-manieren/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/gute-manieren/
https://opusdei.org/de-at/article/gute-manieren/

	Gute Manieren
	Auf Jesus schauen
	Die Tischsitten
	Den guten Ton bewahren


