
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (XII): Die
Berufung zur Ehe

Gott segnet das Familienleben
und möchte daran teilhaben.
Ein Spaziergang durch eines
der Bücher des Alten
Testaments, dem Buch Tobit,
kann uns helfen, das neu zu
entdecken.

18.12.2019

Als der hl. Josefmaria vor fast schon
einem Jahrhundert begann, von der
Berufung zur Ehe zu sprechen,



stiftete die Verbindung dieser beiden
Begriffe Verwirrung oder sorgte
sogar für Gelächter, als spräche er
von einem Vogel ohne Flügel oder
von einem viereckigen Rad. „Du
wunderst dich, wenn ich dir sage,
dass du ‚Berufung zur Ehe‘ hast? - Du
hast sie, jawohl, Berufung“.[1] In der
Mentalität damals und manchmal
auch heute bedeutet „Berufung
haben“, das normale Leben zu
verlassen, um Gott und der Kirche zu
dienen. Das normale Leben, das für
die meisten Menschen darin besteht,
eine Familie zu haben, Kinder, ein
Zuhause, arbeiten, Einkäufe machen,
Rechnungen begleichen,
Waschmaschinen füllen,
Unvorhergesehenes managen,
lachen, mit Geschwistern streiten,
Nachmittage in der Ambulanz
verbringen, Reste im Kühlschrank…

Diese ganze endlose Menge von
unterschiedlichen und
unvorhersehbaren Dingen – wie das



Leben selbst – gehört nicht nur zu
diesem „viereckigen Rad“, sondern
findet in ihm seine beste
Verwirklichung. Die „Berufung zur
Ehe“[2] geht eben gerade von der
Überzeugung aus, dass Gott die
Normalität des Familienlebens
segnet und daran teilhaben möchte.
„Aber du bist heilig, du thronst über
dem Lobpreis Israels“, sagt der
Psalm, den Jesus am Kreuz anstimmt
(Ps 22,4). Der heilige Gott möchte
mitten im ganz normalen Leben der
Familien wohnen. Unser Leben soll
durch die Liebe zum Lobpreis Gottes
werden, zu einem Himmel, wenn
auch mit allen „Fabrikationsfehlern“
dieses provisorische Zuhause, das
das Leben ist. Deshalb: „Lass keinen
Tag vorübergehn, ohne sein
Geheimnis zu durchdringen, sei es
groß oder klein. Entdecke wach das
Leben, Tag für Tag. Für jeden
Krumen trocken Brot, das Gott dir
gibt, gib du ihm das schönste
Leuchten deiner Seele“[3].



Hab eine gute Reise!

Der junge Mann lachte damals, als er
von Berufung zur Ehe sprechen
hörte, aber er wurde doch
nachdenklich. Die Provokation war
außerdem noch von einem Rat
begleitet: „Empfiehl dich dem
heiligen Raphael, dass er dich wie
einst Tobias keusch bis an das Ende
des Weges führe“[4]. Der hl.
Josefmaria spielte so auf den
einzigen biblischen Bericht an, der
von diesem Erzengel spricht, den er
besonders verehrte, so sehr, dass er
ihm schon in den frühesten Jahren
sein Apostolat mit den jungen Leuten
anvertraute[5]. „Das Buch Tobit ist
begeisternd“[6], sagte er einmal.
Auch wenn der ganze Bericht des
Buches von einer Reise handelt, so
erlaubt er uns doch, das Leben von
zwei Familien kennenzulernen und
das Entstehen einer dritten Familie
mitzuerleben. Sogar die Reise selbst
ist von dieser familiären Atmosphäre



geprägt, und zwar wegen einer
Kleinigkeit, die den Künstlern durch
die Jahrhunderte hindurch nicht
verborgen geblieben ist. Dieses Buch
ist auch das einzige der Heiligen
Schrift, in dem ein Haushund
vorkommt. Er begleitet Tobias und
den Erzengel Rafael auf ihrem
ganzen Weg (vgl. Tob 6,1; 11,4).

Als sich Tobias verabschiedet, segnet
ihn sein Vater mit den Worten: „Gott,
der im Himmel wohnt, wird euch auf
eurer Reise behüten; sein Engel möge
euch begleiten“ (Tob 5,17). Der hl.
Josefmaria paraphrasierte sie, wenn
er den Reisesegen erteilte,
folgendermaßen: „Der Herr sei auf
deinem Weg, und sein Engel möge
dich begleiten“[7]. Eine Reise, eine
echte Reise, die entscheidendste, ist
der Weg des Lebens, den jene
zurücklegen, die sich in der Ehe
einander schenken und so einem
Wunsch Gottes entsprechen, der auf
den Ursprung der Welt



zurückgeht[8]. Wie wichtig ist es
also, junge Menschen „die Schönheit
der Berufung, eine christliche
Familie zu bilden“[9] entdecken zu
lassen, immer wieder neu; denn es
ist der Ruf zur Heiligkeit, nicht
zweiter, sondern erster Klasse.

Wenn das Leben wirklich beginnt

Die persönliche Berufung weckt in
uns eine einfache, aber folgenreiche
Erkenntnis: die Überzeugung, dass
der Sinn, die Wahrheit unseres
Lebens nicht darin besteht, dass wir
für uns, für unsere Dinge leben,
sondern für die anderen. Man
entdeckt, dass man im eigenen Leben
viel Liebe empfangen hat und nun
selbst dazu berufen ist, Liebe zu
schenken. Nur so kann man sich
selbst wirklich finden. Liebe
schenken, nicht bloß in freien
Momenten, um das eigene Gewissen
zu beruhigen, sondern die Liebe
wird zu unserem Lebensprojekt und



zum Schwerpunkt aller anderen
Projekte (die in seinem Umkreis
bleiben).

Vor und während seiner Ehe mit
Sara bekommt der junge Tobias
mehrere Ratschläge in dieser
Richtung: Es ist ein Appell an das
Gute in ihm. Sein Vater Tobit, der ihn
auf Reisen schickt, damit er Geld
abholt für seine Zukunft (vgl. Tob
4,2), legt Wert darauf, ihm als erstes
und wichtigstes Erbe zu hinterlassen,
was er in seinem Leben am meisten
geliebt hat: „Lass deine Mutter nicht
im Stich, sondern halte sie in Ehren,
solange sie lebt. Tu, was sie erfeut,
mach ihr keinen Kummer (…). Mein
Sohn, hüte dich vor jeder Art von
Unzucht (…)! Hast du viel, so gib
reichlich von dem, was du besitzt;
hast du wenig, dann zögere nicht,
auch mit dem Wenigen Gutes zu tun
(…). Preise Gott, den Herrn, zu jeder
Zeit. Bitte ihn, dass dein Weg
geradeaus führt und dass alles, was



du tust und planst, ein gutes Ende
nimmt“ (Tob 4, 3-19). Wochen später
tritt Tobias als Bräutigam den
Rückweg zu seinen Eltern an. Seine
Schwiegermutter Edna verabschiedet
sich so von ihm: „Vor dem Herrn
vertraue ich dir meine Tochter an.
Mach ihr keinen Kummer! Geh in
Frieden, mein Sohn. Jetzt bin ich
deine Mutter und Sara ist deine
Frau“ (Tob 10,13).

„Betrübe ihr Herz nicht (…). Mach ihr
niemals Kummer“. Gott ruft die
Eheleute, einander zu schützen, sich
umeinander zu kümmern, sich zu
verausgaben. Darin liegt das
Geheimnis ihrer Verwirklichung, die
eben deshalb nicht bloß 
Selbstverwirklichung sein kann.
Leben bedeutet im Tiefsten: Leben
schenken. So lebte Jesus: „Ich bin
gekommen, damit sie das Leben
haben und es in Fülle haben“ (Joh
10,10). Und so lebten auch Maria und
Josef, mit einer einfachen, sehr



zärtlichen und feinen Liebe, die
einzigartig auf Erden war. Sie
sorgten füreinander und vor allem
für das Wort, das Fleisch geworden
war. Gott möchte, dass auch wir,
seine Jünger, auf diese Weise leben,
damit wir da, wo wir sind, seine
Freude ausstrahlen, seine
Lebensfreude. Das ist der Kern der
christlichen Sendung.

„Unsere Städte“ – so Papst Franziskus
–„sind jedoch aus Mangel an Liebe,
aus Mangel an Lächeln zu Wüsten
geworden. Es gibt viele
Vergnügungen, viele Dinge, die die
Zeit vertreiben, die Spaß machen
sollen, aber die Liebe fehlt. Das
Lächeln einer Familie ist in der Lage,
dieses Vordringen der Wüste in
unseren Städten zu besiegen. Und
das ist der Sieg der Liebe der Familie.
Keine wirtschaftlichen und
politischen Maßnahmen können
diesen Beitrag der Familien ersetzen.
Das Projekt von Babel baut



Wolkenkratzer ohne Leben. Der Geist
Gottes dagegen macht die Wüste zum
Garten“[10].

Leben heißt Leben schenken. Diese
Entdeckung, die schon in der Jugend
gemacht werden kann, die aber
manchmal erst sehr spät aufleuchtet,
kennzeichnet den Schritt von der
Kindheit zur menschlichen Reife.
Fast könnte man sagen, dass man
erst in dem Moment wirklich Person
wird; erst dann beginnt das Leben im
eigentlichen Sinn. Denn „Leben
heißt, mehr wollen, immer mehr,
nicht aus Hunger oder Lust, sondern
aus Begeisterung. Die Begeisterung
ist Zeichen des Lebens; Lieben, das
ist leben. So sehr lieben, dass man
sich für das Geliebte hingibt. Fähig
sein, sich selbst zu vergessen, das ist
leben. Wer nur an sich denkt, ist
niemand, ist leer. Wer nicht fähig ist,
die Lust zu sterben zu spüren, ist
schon tot. Nur wer sie fühlen kann,
wer sich selbst vergessen, sich



verschenken kann, wer liebt – mit
einem Wort -, der lebt. Und dann
braucht er nur noch loszugehen“[11].

Die Bedeutung eines Ja

In diesem Licht erscheint die
Berufung zur Ehe als etwas ganz
anderes als „ein Drang zur eigenen
Befriedigung oder ein bloßes Mittel
zur egoistischen Ergänzung des
eigenen Ich“[12]. Die Persönlichkeit
entfaltet sich nur dann wirklich,
wenn sie fähig ist, sich einem
anderen zu schenken. Das Eheleben
ist natürlich eine Quelle vieler
Freuden und Befriedigungen, aber
jeder weiß auch, wie leicht es ist, den
weniger schönen Seiten der Liebe zu
entfliehen. Wie leicht ist es, das
trockene Brot liegen zu lassen.

Ein Kontrast mag hilfreich sein, um
darüber nachzudenken. Da ist
einerseits die Perfektion der
Hochzeitsfeier, die bis zum Letzten
vorbereitet ist, um diesem



einzigartigen Event im Leben seine
ganze Festlichkeit zu verleihen und
vielleicht auch, um das soziale
Prestige der Familie hervorzuheben.
Im Gegensatz dazu stehen
Gewöhnung und Freudlosigkeit, die
sich im Laufe der Monate oder Jahre
einschleichen können angesichts der
Unvollkommenheit des familiären
Lebens, wenn Schwierigkeiten
auftauchen, wenn man die Fehler
des anderen entdeckt und beide
Partner unfähig scheinen, darüber
zu sprechen, einander zuzuhören,
Wunden zu heilen, Liebe zu
schenken. Dann kann sich der
Horizont der ehelichen Berufung
verdunkeln, für den man sich
berufen fühlte, sein Bestes zu
geben… und Vater, Mutter, Mann
und Frau aus Berufung zu sein. Was
für ein trauriges Panorama bietet
sich da: eine Familie, die Gott
glücklich machen will, selbst
inmitten von Schwierigkeiten, bleibt
auf halbem Wege stehen, man



„erträgt“ sich nur noch. Das Neue,
das in der Welt aufblühen sollte
durch die gegenseitige Liebe in
diesem Zuhause…, das neue, wahre
Leben scheint dann irgendwo anders
zu sein. Und doch ist es da, ganz
nahe, auch wenn es momentan nicht
gut aussieht – das kommt vor -, es
braucht nur ein wenig Liebe und
Widmung.

Am Tag ihrer Hochzeit antworten
Mann und Frau auf die Frage nach
ihrer Liebe mit „Ja“. Aber die
eigentliche, wahre Antwort geben sie
durch ihr Leben. Dieses gegenseitige
Ja muss Fleisch annehmen, muss
langsam, auf kleiner Flamme, zu
einem „für immer“ werden. „Man
antwortet immer mit seinem ganzen
Leben auf die wesentlichen Fragen,
ganz gleich, was man sagt, mit
welchen Worten oder Argumenten
man sich ausdrückt. Letztendlich
antwortet man auf alle Fragen nur
mit den Tatsachen seines Lebens (…):



Wer bist du?... Was wolltest du
wirklich? (…) Im Grunde antwortet
man mit seinem ganzen Leben“[13].
Dieses Ja des gesamten Lebens, das
immer wieder neu erobert werden
muss, gewinnt mehr und mehr an
Tiefe und Echtheit. Es verwandelt die
unvermeidbare anfängliche Naivität
in eine große und reine Klarheit
ohne Abstriche, in ein Ja zum
anderen, das weiß und dennoch
liebt.

Die Tiefe dieses Ja, unverzichtbar für
die wahre Liebe, ist auch der Grund
dafür, dass die Kirche entgegen dem
Strom der Allgemeinheit auf ihrer
Lehre über die Zeit vor der Ehe und
die Offenheit der Eheleute für das
Leben besteht. Auch wenn ihr diese
Haltung die Kritik einbringt, veraltet
und zu streng zu sein, besteht sie
dennoch geduldig darauf, weil sie
weiß, dass Gott sie beauftragt hat, die
persönliche Liebe zu schützen,
besonders an ihrem



„Geburtsort“[14]. Die Kirche
verteidigt damit nicht eine abstrakte
Wahrheit, sondern sie schützt die
konkrete Wahrheit des Lebens der
Familien und die Beziehung
zwischen Mann und Frau vor einer
wahrhaft tödlichen Krankheit…, vor
einem Gift, das sich zuerst subtil als
romantischer Sieg darstellt, aber im
Lauf der Jahre, wenn es von beiden
Besitz ergriffen hat, zum
unerträglichen Käfig wird: dem
Egoismus.

Eine scheinbare Großherzigkeit und
Lebensfreude liegt in dem Gedanken:
„Ich will in meinem Körper mit dem,
der ihn zusammen mit mir besitzen
wird, das Höchstmaß an Genuss
erreichen“. Hier zeigt sich eine Sicht
des Lebens, bei der man wie ein Echo
der Genesis hört: Die Jugend ist eine
köstliche Frucht… Warum sollen wir
sie nicht genießen? Warum sollte
Gott mir diese Süße verbieten? (vgl. 
Gen 3,2.6) Junge Christen sind wie



alle Menschen aus Fleisch und Blut
und fühlen diese Anziehungskraft,
aber sie spüren auch die Täuschung,
die hier vorliegt, und wollen mehr in
die Tiefe gehen. Sie bemühen sich,
ihre Liebe rein zu bewahren oder die
Unschuld wiederzugewinnen, die sie
vielleicht verloren haben. Sie wollen
lieben, ohne den anderen zu
besitzen, lieben, ohne zu
konsumieren. Auf die eine oder
andere Weise fragen sie sich: „Mit
wem werde ich diese Lebensfreude
teilen können, die ich in mir spüre?
Ist es wirklich dieser Mensch?
Werden wir einander lieben oder
nur begehren?“ Sie wissen, dass sie
zusammen mit ihrem Körper auch
ihr Herz hingeben, ihre Person und
ihre Freiheit. Sie wissen auch, dass
all das nur Raum finden kann in
einem „Ja – für immer“. Jeder
Mensch ist ein grenzenloses,
bedingungsloses Ja wert, und wenn
die Entscheidung dazu fehlt, sind sie
weder bereit, sich zu schenken, noch



das Geschenk des anderen
anzunehmen; denn es hinterließe
eine innere Leere, selbst wenn sich
diese erst nach einiger Zeit einstellen
würde.

In demselben Fundament wurzelt
die Berufung zur Ehelosigkeit. Wer
bewusst zölibatär lebt, liebt Gott
auch mit seinem Leib, den er ihm
Tag für Tag schenkt. So befruchten
Ehe und Zölibat einander und
brauchen sich gegenseitig; denn
beide erwachsen aus der
Dankbarkeit, die nur von Gott her zu
verstehen ist, aus dem Bild Gottes,
das er in uns hineingelegt hat. Um
seinetwillen verstehen wir uns und
die anderen als Geschenk und
wissen, dass wir gerufen sind, unser
Leben hinzugeben für die Eltern, die
Kinder, die Großeltern und für alle.

Als Jesus seinen Jüngern diese tiefe
Liebe offenbart, sind diese verwirrt,
so sehr, dass er ihnen sagt: „Nicht



alle können dieses Wort erfassen,
sondern nur die, denen es gegeben
ist“ (Mt 19,11). Ob jung oder alt,
erleben Christen manchmal
Unverständnis in ihrer Umgebung.
Aber viele andere bewundern sie,
ohne so recht zu wissen, warum.
Diese Bewunderung ist die Antwort
auf die aufrichtige Liebe, mit der sie
Zeugen der Freude und Freiheit der
Kinder Gottes sind, nach denen sich
das Herz jedes Menschen „mit
unaussprechlichen Seufzern“ (Röm 8,
26) sehnt.

Das Herz will nicht leiden

Der Name Rafael bedeutet: „Gott
heilt“ oder auch „Gott sorgt“. Die
Anwesenheit des Erzengels in der
Geschichte von Tobit, Anna, Tobias
und Sara stellt deutlich eine
Wirklichkeit in den Vordergrund, die
normalerweise unbemerkt bleibt,
nämlich die Tatsache, dass Gott die
Familien schützt und dass es ihm am



Herzen liegt, dass sie glücklich
werden (vgl.Tob 12,11-15). Gott will
uns nahe sein, selbst wenn wir es
manchmal nicht zulassen, dass er
uns nahekommt. In der Geschichte
vom verlorenen Sohn, der „in ein
fernes Land“ zog (Lk 15,13),
erkennen wir nicht nur persönliche,
sondern auch soziale und kulturelle
Geschichten. In einer Welt, die sich
von Gott entfernt und somit zu einer
feindlichen Umgebung wird, in der
viele Familien leiden und manchmal
scheitern. Wie der Vater im Gleichnis
wird Gott nicht müde zu warten, und
er hilft uns immer, schwierige,
manchmal tragische Situationen zu
bewältigen. Er kommt jedem von uns
entgegen, so viele Wunden wir auch
haben mögen.

Das Buch Tobit zeigt, wie Gottes Nähe
und Sorge um die Familien weder
innere, noch äußere Schwierigkeiten
ausschließt. Tobit zum Beispiel ist ein
integrer, sogar heroischer Mann, und



dennoch lässt Gott zu, dass er blind
wird (vgl. Tob 2,10). Seine Frau muss
deshalb für das Einkommen der
Familie sorgen. Einmal bekommt sie
zusätzlich zum Lohn einen jungen
Ziegenbock geschenkt. Tobit, der
vielleicht aufgrund seiner
Behinderung etwas verbittert ist,
meint, seine Frau habe das Tier
gestohlen und löst, ohne es zu
wollen, einen häuslichen Streit aus.
Er berichtet uns selbst davon: „Ich
glaubte ihr nicht und verlangte, dass
sie es seinen Eigentümern
zurückbrachte, und ich schämte
mich ihretwegen. Doch sie
antwortete: ‚Wo ist denn der Lohn
für deine Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit? Jeder weiß, was sie dir
eingebracht haben‘“ (Tob 2,14). Die
Härte dieser Antwort macht ihn
traurig, er beginnt zu weinen und
bittet Gott, ihn zu sich zu nehmen
(vgl. Tob 3,1-6).



Tobit bemüht sich, gut zu seiner Frau
zu sein, schafft es aber nicht immer.
Als Tobias schon die Rückreise
angetreten hat, glücklich verheiratet
und mit dem Geld im Sack, das sein
Vater ihn beauftragt hatte zu holen,
befürchtet sein Mutter Anna, die von
Anfang an gegen diese Reise war, das
Schlimmste: „Mein Sohn ist
gestorben. Mein Sohn lebt nicht
mehr (…). Weh mir! Mein Sohn, Licht
meiner Augen! Warum habe ich dich
gehen lassen?“ Tobit ist ebenfalls
besorgt, versucht aber, sie zu
beruhigen: „Sei ruhig, Frau, mach dir
keine Sorgen! Es geht ihm gut. Sie
sind sicher aufgehalten worden. Sein
Begleiter ist vertrauenswürdig, er ist
unser Verwandter. Beunruhige dich
nicht, er wird bald hier sein“. Aber
seine Versuche, sie zu beruhigen,
waren erfolglos. „Schweig, du kannst
mich nicht täuschen. Meinem Sohn
ist etwas zugestoßen“, antwortet
Anna. Dennoch erhofft sie insgeheim
seine Rückkehr. „Jeden Tag lief sie



hinaus auf den Weg, auf dem ihr
Sohn fortgezogen war. Sie achtete
auf niemanden. Nachts hörte sie
nicht auf, um ihn zu klagen und zu
weinen“ (vgl Tob 10,1-7).

Es ist bewegend zu sehen, dass die
Probleme der Familien – selbst im
Abstand Tausender von Jahren - im
Grunde ähnlich geblieben sind:
Verständnisschwierigkeiten, Mangel
an Kommunikation, Angst um die
Kinder… „Wer aber meint, all diese
Schwierigkeiten seien schon das
Ende von Liebe und Freude, hat eine
ärmliche Vorstellung von der Ehe
und der menschlichen Liebe“[15].
Die anfängliche Verliebtheit, diese
Kraft, die für das Projekt, eine
Familie zu gründen, begeistern kann
– hält sozusagen fast alle Fehler des
anderen im toten Winkel. Allerdings
genügen bereits ein paar Wochen
gemeinsamen Lebens, um zu
merken, dass niemand schon am
Hochzeitstag vollkommen ist. Daher



ist der eheliche Weg ein
gemeinsamer Weg der Bekehrung im
Tandem. Mann und Frau geben
einander täglich eine neue Chance,
und so werden ihre Herzen immer
schöner, auch wenn sie ihre Grenzen
behalten, die sogar mit der Zeit
deutlicher werden.

Ein altes Lied lautet: „Ein Herz, das
nicht bereit ist zu leiden, muss auf
die Liebe verzichten“[16]. „Wer liebt,
ist immer verwundbar. Immer wenn
wir etwas lieben, verletzt es unser
Herz, das auch brechen kann. Wenn
jemand sein Herz völlig unberührt
halten will, darf er es niemandem
schenken, nicht einmal einem Tier.
Dann muss er es vorsichtig
verpacken in Luxus und kleinen
Launen, muss jede Bindung meiden,
muss es bewahren in sicherer Truhe
oder dem Sarg des Egoismus“[17].
Bestimmt geht es nicht vielen Paaren
so wie Tobias und Sara, die in ihrer
Hochzeitsnacht einer Lebensgefahr



durch einen Dämon ausgesetzt sind
(vgl. Tob 6,14-15; 7,11). Aber der
Dämon des Egoismus, dieser
tödlichen Krankheit, bedroht die
Familie ständig mit der Versuchung,
„kleinere, unbedeutende Klippen“ in
„Berge zu verwandeln“[18].

Wie wichtig ist es daher, dass beide
offen miteinander reden, auch wenn
es manchmal hart ist; denn nur so
kann vermieden werden, dass sich
jeder hinter einer Mauer verschließt.
Die Gefühle, die zur Liebe gehören,
müssen immer wieder neu entfacht
werden. Der hl. Josefmaria sagt:
„Streiten, wenn es nicht allzu oft
vorkommt, ist auch Ausdruck der
Liebe und beinahe notwendig“[19].
Wasser muss fließen. Wenn es sich
staut, kann es faulen. Wie wichtig ist
es auch deshalb, dass „sich die Eltern
Zeit nehmen, um mit ihren Kindern
zusammen zu sein und mit ihnen zu
sprechen (…), sie verstehen zu
wollen, das Stück Wahrheit – oder



die ganze Wahrheit – anzuerkennen,
das in ihrem Aufbegehren enthalten
ist“[20]. Reden also und zusammen
leben: der Mann mit der Frau, die
Eltern mit den Kindern.

Und vor allem mit Gott sprechen,
damit er uns Licht schenkt: „Dein
Wort ist meinem Fuß eine Leuchte,
ein Licht für meine Pfade“ (Ps
119,105). Der biblische Text berichtet
uns zwar nichts über die
Streitigkeiten von Tobias und Sara,
aber wir können uns vorstellen, dass
sie sie ebenfalls hatten wie Tobit und
Anna und wie alle Familien. Aber wir
stellen sie uns auch sehr vereint vor
bis zum Ende ihres Lebens, weil wir
ihre Ehe in Einheit mit Gott
entstehen und wachsen sehen. „Sei
gepriesen, Gott unserer Väter, und
gepriesen sei dein Name in alle
Ewigkeit – beten sie in ihrer
Hochzeitsnacht. Hab Erbarmen mit
uns, lass uns gemeinsam ein hohes
Alter erreichen“ (Tob 8,7).



***

Der hl. Johannes Paul II., „der
Familienpapst“[21], verglich einmal
die eheliche Liebe im Hohenlied mit
der Liebe von Tobias und Sara. Die
Liebenden des Hohenliedes, sagte er,
„erklären einander ihre Liebe mit
leidenschaftlichen Worten. Die
Brautleute des Buches Tobit bitten
Gott, dass sie der Liebe entsprechen
können“[22]. Ich möchte euch
fragen: Welches der beiden Paare
verwirklicht die Liebe besser? Die
Antwort ist einfach: Beide. Wenn
zwei Herzen sich begegnen, ist ihre
Liebe jung und frisch wie die der
Brautleute im Hohenlied. Und diese
Liebe wird immer wieder jung, wenn
im Laufe des Lebens beide ihrem
Ruf, der Liebe zu antworten, neu
entsprechen. Ja, dann ist diese Liebe
stark wie der Tod[23].

Carlos Ayxelà



[1] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 27.

[2] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 30, vgl. Nr. 22-30, d.h. die
Homilie: „Die Ehe, eine christliche
Berufung“.

[3] Juan Ramón Jimenez, Eternidades,
Madrid, 1918, p. 126 (eigene dt.
Übersetzung).

[4] Weg, Nr. 27, vgl. auch Nr. 360.

[5] vgl. hl. Josefmaria, Private
Notizen, Nr. 1697 (10.10.1932), in: A.
Vásquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei, Bd. 1, Köln

[6] Hl. Josefmaria, Notizen einer
Betrachtung, 12.10.1947, in: Als er
unterwegs mit uns redete, S. 36 (AGP,
Bibliothek, P18).

[7] vgl. a.a.O. „Es ist die Formel, die
ich, eingeleitet von einer Anrufung



der allerseligsten Jungfrau, als
Reisesegen verwende: Beate Maria
intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum (Mögest du auf
die Fürsprache der hl. Maria eine
gute Reise haben. Der Herr sei auf
deinem Weg, und sein Engel möge
dich begleiten!)“.

[8] Der hl. Johannes Paul II. nannte
daher die Ehe ein „erstrangiges
Sakrament“ (vgl. Audienz 20.101982
und 23.05.1984).

[9] F. Ocáriz, Hirtenbrief 14.02.2017.

[10] Franziskus, Audienz 02.09.2015.

[11] J. Maragall, „Elogio del vivir“ en 
Vida escrita, Madrid, Aguliar, 1959, p.
105.

[12] Christus begegnen, Nr. 43.

[13] S. Marai, El ultimo encuentro,
Salamanca, Barcelona, 2007, p. 107.



[14] F. Ocáriz, Hirtenbrief 14.02.2017.

[15] Christus begegnen, Nr. 24.

[16] „A los arboles altos“ (Geteilte
Herzen), Volkslied, auf das der hl.
Josefmaria anspielt in: Der Weg, Nr.
145.

[17] C.S. Lewis, Was man Liebe nennt,
7. A. 1987.

[18] Christus begegnen, Nr. 18.

[19] a.a.O., Nr. 26.

[20] a.a.O., Nr. 27.

[21] Franziskus, Homilie zur
Heiligsprechung, 27.04.2014.

[22] Hl. Johannes Paul II., Audienz,
27.06.1984.

[23] vgl. a.a.O. und Hld. 8,6.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/gross-wie-die-liebe-xii-die-
berufung-zur-ehe/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-xii-die-berufung-zur-ehe/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-xii-die-berufung-zur-ehe/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-xii-die-berufung-zur-ehe/

	Etwas Großes, das Liebe ist (XII): Die Berufung zur Ehe

