opusdei.org

Etwas Grofies, das
Liebe ist (X): Mit
Christus auf dem
Weg zur Fulle der
Liebe

,2Der Weg lasst sich mit einem
einzigen Wort definieren:
Lieben (...), ein grofses Herz
haben, die Sorgen unserer
Menschen spliren, verzeihen
und verstehen — uns mit
Christus hingeben fir alle
Seelen (HI. Josefmaria).

20.11.2019



,Da er die Seinen liebte, die in der
Welt waren, liebte er sie bis zur
Vollendung“ (Joh 13,1). So leitet der
hl. Johannes in seinem Evangelium
die unerhorte Geste ein, die Jesus vor
dem Beginn des osterlichen
Festmahls vollzog. Als alle sich zu
Tisch gesetzt hatten, ,erhob er sich,
legte sein Gewand ab und umgurtete
sich mit einem Leinentuch® (Joh 13,
4-5).

Jesus wascht den Aposteln die Fiifde,
diesen schwachen Menschen, die er
zu Fundamenten der Kirche erwahlt
hatte. Sie alle waren angstlich
gewesen beim Sturm auf dem See, sie
hatten an der Fahigkeit ihres
Meisters, die riesige Menschenmenge
zu sattigen, gezweifelt und heifs
daruber diskutiert, wer von ihnen
der Grofste im Himmelreich sein
wiurde. Doch sie hatten auch bereits
erfahren, welche Schwierigkeiten es
bedeuten konnte, ihm zu folgen.
Nach Seiner Rede uiber das Brot des



Lebens in der Synagoge von
Kapharnaum waren sie nicht
weggegangen wie viele andere, sie
hatten ihn bei seinen langen
Wanderungen durch Israel begleitet
und an der Atmosphére gemerkt,
dass es Leute gab, die seinen Tod
wunschten.

Petrus beobachtet sprachlos, was
Jesus tut. Er kann es nicht begreifen
und rebelliert. ,,Du, Herr, willst mir
die Fufde waschen?“ Jesus antwortet:
»,Was ich tue, verstehst du jetzt noch
nicht; doch spater wirst du es
begreifen“. (Joh 13, 5-8). Die
Radikalitat der Frage Simons mag
uberraschen. Aber sie will Jesus
nicht zuriuckweisen, sondern ist
Zeichen seiner Liebe zu ihm.
Dennoch zeigt ihm der Herr, dass er
Unrecht hat: ,,Wenn ich dich nicht
wasche, hast du keinen Anteil an
mir“ (Joh 13,8).

Spéter wirst du es begreifen



Seit seiner ersten Begegnung mit
dem Herrn hat Petrus den Weg
inneren Wachstums beschritten, weil
er nach und nach verstanden hat,
wer Jesus war: der Sohn des
lebendigen Gottes. Jetzt aber nahert
sich die Passion des Herrn, und er
hat noch ein grofSes Stiick Weg vor
sich. Im Abendmahlssaal spielt sich
ein Drama in zwei Akten ab: die
FufSwaschung und die Einsetzung
der Eucharistie. Hier beginnt Petrus
zu entdecken, bis zu welchen
Extremen die Liebe Gottes gehen
kann und wie sehr ihn diese Liebe
personlich trifft. Bisher war dieses
Gebot der Liebe zum Néachsten wie
zu sich selbst nur ein Gebot, das in
seinem Herzen noch nicht den tiefen
Widerhall gefunden hat, den Jesus
winscht. Deshalb widersetzt sich
Petrus. Er akzeptiert nicht, dass der
Wille Gottes fiir seinen Meister und
fur ihn selbst ein Leben der Liebe
und des demiitigen Dienstes an
jedem Menschen sein soll.



Diese Erfahrung des Petrus kann
auch manchmal unsere eigene sein.
Auch wir sind manchmal
begriffsstutzig. Wir brauchen oft
Zeit, um die grundlegendsten
Wahrheiten verstehen zu konnen. In
unserem Herzen mischen sich grofse
Winsche mit weniger edlen
Absichten. Wie oft lahmt uns die
Angst oder sagen wir Dinge, die nicht
durch unsere Taten gedeckt sind!
Wir lieben den Herrn und wissen,
dass unsere Berufung der grofite
Schatz ist. Ja, wir haben alles
verkauft, um ihn zu erwerben. Aber
die Jahre, die vergehen, die
Umstande, die sich andern,
unangenehme Situationen oder die
Miudigkeit, die die tagliche Arbeit mit
sich bringt, konnen unseren Weg
verdunkeln.

Es mag auch sein, dass man selbst
noch nicht den Grad an
menschlicher und ubernatirlicher
Reife erlangt hat, der uns die



Berufung als einen Weg der Liebe
leben lasst. Unsere Liebe zum
Néachsten kann moglicherweise von
einer Verzerrung belastet sein, die
unser personliches Geheimnis
uberdeckt, von starken personlichen
Gefilihlen, die dazu verleiten, mehr
auf unsere momentanen
Empfindungen zu setzen als auf
unsere tiefe Beziehung zu Gott und
zu den anderen. Oder der
Voluntarismus lasst uns vergessen,
dass das christliche Leben vor allem
darin besteht, uns von Gott lieben zu
lassen und seine Liebe zu den
anderen zu bringen. Moglicherweise
verleitet uns der Perfektionismus
dazu, menschliche Schwéachen,
denen wir begegnen, als etwas zu
sehen, das den Planen Gottes fremd
ist.

Da Gott aber mit unseren Grenzen
rechnet, ist er nicht tiberrascht und
wird unser nicht tberdrussig, wenn
er sieht, dass wir uns schwertun und



unsere Berufung nicht so leben, wie
es sein sollte. Wie Petrus, so hat er
auch uns als Stinder berufen und er
besteht darauf: ,Wenn ich dich nicht
wasche, hast du keinen Anteil an
mir“ (Joh 13, 8-9). Jesus weif3, dass
Petrus aus Liebe gesprochen hat, und
deshalb antwortet er ihm mit
derselben Radikalitit. Das Herz des
Apostels erwidert mit der fir Petrus
typischen Leidenschaftlichkeit:
,2Dann nicht nur meine Fuifde,
sondern auch die Hande und das
Haupt“. Er spricht sehr schnell.
Wusste Petrus, was er da sagte? Was
noch in derselben Nacht geschah,
scheint zu beweisen, dass er es nicht
wusste. Er wird es spéter verstehen,
nach und nach, durch das Leiden der
Passion, die Freude der Auferstehung
und durch das Wirken des Heiligen
Geistes. Sein Gesprach mit Jesus zeigt
uns auf jeden Fall, dass der erste
Schritt auf dem Weg zur Fiille der
Liebe darin besteht, die Liebe und
Zartlichkeit Jesu fur jeden personlich



zu entdecken und zu erkennen, dass
wir ihm ahnlicher werden, wenn wir
unsere Erbarmlichkeiten bereuen.

Stufen der Freiheit

Jesus folgen bedeutet: Lernen so zu
lieben wie er. Es ist ein ansteigender
Weg, der nicht leicht zurtickzulegen
ist, aber es ist ein Weg der Freiheit.
»Je starker unsere Liebe ist, desto
freier sind wir. Die Liebe ist
anspruchsvoll: ,Sie ertragt alles, hofft
alles, halt allem stand‘ (1. Kor
13,7)“[1]. Als er noch junger Priester
war, beschrieb de hl. Josefmaria
diesen ansteigenden Weg in Freiheit
und Treue so: ,Stufen: Sich in den
Willen Gottes fiigen, dem Willen
Gottes zustimmen, den Willen Gottes
wollen, den Willen Gottes lieben“[2].

Resignation ist die niedrigste Stufe
der Freiheit, die am wenigsten
grofszugige der vier. Sie wird leicht
zu einem Boden geistlicher Lauheit.
Man konnte sie auch als Ertragen



ohne Aussicht auf Wachstum
bezeichnen, als ein Ertragen um
seiner selbst willen nach dem Motto:
»Mir bleibt ja nichts anderes tbrig“.
Es stimmt zwar, dass die
Kardinaltugend des Starkmuts hilft
zu ertragen, Widerstand zu leisten.
Und tatsachlich wachst dadurch die
Freiheit, weil die betreffende Person
das Gut versteht und wunscht, um
dessentwillen sie Widerstand leistet.
Resignation jedoch verfolgt kein Gut
oder erfasst es nur so vage, dass
keine Freude daraus hervorgeht. Es
kann Zeiten geben, in denen es uns
kaum gelingt, eine solche Haltung zu
uberwinden. Wenn sich aber jemand
endgultig der Resignation ergibt,
dann wird ihn nach und nach
Traurigkeit iberkommen.

Dem Willen Gottes zustimmen ist
Ausdruck einer anderen Einstellung:
Man stimmt der Wirklichkeit zu.
Diese Zustimmung darf nicht mit der
eines mittelméafdigen Menschen



verwechselt werden, der keine
Trdume oder begeisternde Projekte
hat, fir die zu leben sich lohnt. Es
handelt sich vielmehr um die
realistische Haltung dessen, der
weif3, dass Gott grofde Wiinsche liebt.
Wer da zustimmt, lernt langsam, in
die gottliche Logik einzutreten, sich
davon zu Uberzeugen, dass denen,
die Gott lieben, alles zum Guten
gereicht (s. Rom 8,28). Der hl.
Josefmaria formulierte diese
Bereitschaft gegenliiber dem Willen
des Vaters wie folgt: ,Hilf mir, Herr,
dass ich dir treu und gehorsam bin
(...) wie der Ton in der Hand des
Topfers. — Nicht ich werde dann
leben, Du, meine Liebe, wirst in mir
leben und wirken“[3].

Man spurt, wie dieser Prozess der
Zustimmung zum Willen Gottes zum
Hoherfliegen fiihrt, sobald wir
beginnen, den gottlichen Willen zu
lieben: , Du, meine Liebe, wirst in mir
leben und wirken®. Wir vermoégen



plotzlich Umstdnde und Personen,
die wir nicht gewahlt haben, um
ihrer selbst willen zu lieben, weil sie
gut sind. Wir entscheiden uns, sie zu
,y2wahlen®. ,Mein Gott, ich wahle
alles“[4], sagte die hl. Theresia von
Lisieux. Wie der hl. Paulus, so wusste
auch sie: ,Weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Méchte, weder
Gegenwartiges noch Zukunftiges
noch Gewalten, weder Hohe oder
Tiefe noch irgendeine andere
Kreatur konnen uns scheiden von
der Liebe Gottes, die in Christus Jesus
ist, unserem Herrn“ (Ro6m 8,38-39). So
entdecken wir mitten in der
Unvollkommenheit der Dinge dieses
,Gottliche®, das die Situationen in
sich bergen|[5], und das Bild Gottes in
den anderen wird fiir uns deutlicher.

Durchtrankt vom Blut Christi

Der letzte Schritt auf dem Weg dieses
personlichen Wachstums stellt uns
die Liebe vor Augen. So treten wir in



den Kern der christlichen
Offenbarung ein, wie der hl.
Johannes uns lehrt: ,Wir haben die
Liebe, die Gott zu uns hat, erkannt
und glaubig angenommen“ (1 Joh
4,16). Nachdem der Herr seinen
Aposteln die Fufde gewaschen hat,
erklart er ihnen, warum er das getan
hat: ,,Ich habe euch ein Beispiel
gegeben® (Joh 13,15). Jetzt sind sie
vorbereitet, das Neue Gebot zu
vernehmen: ,Wie ich euch geliebt
habe, so sollt auch ihr einander
lieben® (Joh 13,34). Sie sollen lernen,
mit der grofdten Liebe zu lieben,
sogar das eigene Leben hinzugeben
wie er. ,Deshalb liebt mich der Vater,
weil ich mein Leben hingebe.
Niemand entreifst es mir, sondern
ich gebe es von mir aus hin“ (Joh 10,
17-18). Merkmal der christlichen
Liebe ist es, sich zu verschenken, aus
sich herauszugehen, sich
leidenschaftlich zu engagieren fir
das, was Gott fiir jeden von uns will.
Es bedeutet, den Willen Gottes zu



lieben mit freudiger und kreativer
Bejahung, die uns von innen dazu
bewegt, aus uns herauszugehen. Das
ist die Entscheidung, die
paradoxerweise der einzige Weg ist,
uns selbst zu finden: ,Denn wer sein
Leben retten will, wird es verlieren;
wer aber sein Leben um
meinetwillen verliert, wird es
finden*“ (Mt 16,25).

Diese Liebe jedoch besteht nicht in
,einer Art extremer moralischer
Bemiuhung (...), einem hoheren Grad
an Humanismus“[6]. Die Neuheit des
Neuen Gebotes ,kann nur aus der
Gabe der Vereinigung mit Christus
kommen, aus dem Leben in Thm*[7].
Deshalb gibt der Herr seinen
Aposteln zugleich mit dem Neuen
Gebot das Sakrament der Liebe. Von
diesem Moment an ist die Eucharistie
Mittelpunkt des christlichen Lebens.
Wir befinden uns nicht vor einer
theoretischen Wahrheit, sondern vor
einer Lebensnotwendigkeit[8].



,Die Hand Christi hat uns vom
Weizenfeld aufgelesen. Der Samann
driickt die Weizenkorner in seiner
durchbohrten Hand, das Blut Christi
durchtrankt sie. Dann wirft der Herr
den durchtrankten Weizen in den
Wind, damit er im Sterben Leben
bringe und, einmal in die Erde
gesenkt und begraben, sich in
goldenen Ahren vervielfiltigen
kann“[9]. Wir sind fahig, uns
hinzugeben, weil uns das Blut Christi
durchtrankt, das uns hilft, uns selbst
zu sterben, um in unserem Umfeld
reiche Friichte der Freude und des
Friedens hervorzubringen. Unsere
Teilnahme am Opfer Jesu und unsere
Anbetung Seiner realen Gegenwart
in der Eucharistie fihren uns standig
zur Nachstenliebe. Daher wird, ,,wer
dem gottlichen Auftrag nicht treu ist,
sich den anderen hinzugeben und
ihnen zu helfen, Christus
kennenzulernen, schwerlich
verstehen, was das eucharistische
Brot ist“. Und umgekehrt: ,,Um die



heilige Eucharistie zu schitzen und
zu lieben, muss man den Weg Jesu
gehen: Weizen sein, sterben, voll
Kraft wiedererstehen und reiche
Frucht bringen: das
Hundertfache!“[10]

Eucharistische Konsequenz

»Jesus geht zusammen mit uns, so
wie er es in Galilaa tat. Er geht durch
unsere Strafsen, bleibt stehen und
schaut uns in die Augen, ohne Eile.
Sein Ruf ist attraktiv,
faszinierend“[11]. Wenn man sich
entscheidet, an seiner Seite zu gehen,
zusammen mit ihm zu leben, dann
wird das Leben hell und entwickelt
eine , Eucharistische
Konsequenz“[12]. Die Liebe und die
Nahe, die er uns schenkt, helfen, uns
den anderen so zu schenken, wie er
selbst sich hingab. So entdeckt man
die Hindernisse, die das Wachstum
der Liebe Christi im eigenen Herzen
erschweren und bekampft sie: die



Tendenz, sich nur wenig
anzustrengen bei der Erfillung der
eigenen Pflichten, die Angst, sich zu
verausgaben in der Liebe und im
Dienst an den anderen, mangelndes
Verstandnis fir die Begrenztheiten
anderer oder auch den Stolz, der die
Anerkennung unserer guten Taten
durch andere einfordert und unsere
guten Absichten verdunkelt.

Der hl. Josefmaria sprach bewegt
uber das frohe Leben derer, die sich
Christus hingeben und in seiner
Nachfolge treu ausharren. ,Dieser
Weg l4sst sich in einem einzigen
Wort zusammenfassen: Lieben.
Lieben heifst, ein grofSes Herz haben,
die Sorgen unserer Mitmenschen
teilen, verzeihen und verstehen
konnen, sich mit Jesus Christus fur
alle Seelen aufopfern“[13]. Wir
wissen, dass dies unsere Fahigkeiten
ubersteigt. Deshalb brauchen wir
den Herrn immer wieder, damit er
uns ein Herz nach seinem gibt.



,Wenn wir mit dem Herzen Christi
lieben, werden wir lernen zu dienen,
und wir werden die Wahrheit klar
und in Liebe verteidigen (...). Nur
wenn wir in uns das Leben Christi
nachbilden, werden wir es an die
anderen weitergeben konnen. Nur
wenn wir das Sterben des
Weizenkorns in uns erfahren,
werden wir gegenwartig sein in den
Aufgaben der Welt, werden wir die
Welt von innen her umgestalten, sie
fruchtbar machen“[14]. Das ist der
Weg der Treue, der, weil er ein Weg
der Liebe ist, auch ein Weg des
Glucks ist.

Paul Miiller

[1] F. Ocariz, Brief09.01.2018, Nr. 5.

[2] HI. Josefmaria, Weg, Nr. 774.



[3] HI. Josefmaria, Schmiede, Nr. 875,
s. Jer 18,6: ,Kann ich nicht mit euch
verfahren wie dieser Topfer, Haus
Israel?*

[4] HI. Theresia von Lisieux,
Geschichte einer Seele, Kap. 1.

[5] s. HI. Josefmaria, Gesprdche, Nr.
114.

[6] ]J. Ratzinger-Benedikt XVI, Jesus
von Nazareth. Vom Einzug nach
Jerusalem bis zur Auferstehung,
Freiburg i. B. 2011.

[7] a.a.0.

[8] s. HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 154.

[9] a.a.0. Nr.3.
[10] a.a.0. Nr. 158.

[11] Franziskus, Apostolisches
Schreiben Christus vivit (25.03.2019),
Nr. 277.



[12] s. Benedikt XVI, Apostolisches
Schreiben Sacramentum caritatis
(22.02.2007), Nr. 83.

[13] Christus begegnen, Nr. 158.

[14] a.a.O.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/gross-wie-die-liebe-x-mit-
christus-auf-dem-weg/ (08.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-x-mit-christus-auf-dem-weg/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-x-mit-christus-auf-dem-weg/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-x-mit-christus-auf-dem-weg/

	Etwas Großes, das Liebe ist (X): Mit Christus auf dem Weg zur Fülle der Liebe

