
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (IX): Wir
sind Apostel!

Für den Christen ist seine
Berufung zum Apostel mehr als
ein Auftrag, der zu bestimmten
Zeiten zu erfüllen ist, mehr
auch als eine wichtige Aufgabe.
Sie ist ein Bedürfnis, das einem
Herzen entspringt, das mit dem
Herrn „ein Leib und ein Geist“
ist.

06.11.2019



Kapharnaum ist der Ort, an dem das
apostolische Abenteuer beginnt, das
der Herr in die Welt brachte. Wir
wissen, dass wenigstens vier der
zwölf Apostel Fischer aus diesem Ort
waren. „Die ersten Apostel standen
neben dem alten Boot und flickten
die zerrissenen Netze. Da rief sie der
Herr. Er sagte ihnen, sie sollten Ihm
folgen. Und sie folgten Ihm, statim -
sofort, und relictis omnibus - indem
sie alles verließen… Alles!“[1]

Jesus ruft jene Ersten mit Worten, in
denen er einen Plan skizziert, der die
Geschichte für immer verändern
wird: „Kommt her, mir nach! Ich
werde euch zu Menschenfischern
machen“ (Mk 1, 6-17). Mehr erklärt
er ihnen nicht. Sie werden weiterhin
Fischer sein, aber von nun an
werden sie andere ‚Fische‘ fangen.
Sie werden andere ‚Meere‘
kennenlernen, aber sie dürfen nicht
vergessen, was sie bei ihrer Arbeit
gelernt haben. Es wird Tage mit



günstigem Wind und reichem
Fischfang geben, aber auch Tage mit
schlechter Sicht, ohne jeglichen
Erfolg oder mit einem so geringen
Fang, dass sie den Eindruck haben
werden, mit leeren Händen ans Ufer
zurückzukehren. Entscheidend aber
wird nicht die Größe des Fangs sein
oder das, was menschlich als Erfolg
oder Misserfolg gilt. Entscheidend ist
das, was sie sein werden. Von Anfang
an will Jesus, dass sie ihre eigene,
neue Identität begreifen; denn er ruft
sie nicht nur, etwas zu tun – eine
schöne Aufgabe zu verwirklichen,
etwas Außergewöhnliches -, sondern 
jemand zu sein, der eine Sendung
erfüllt: ‚Menschenfischer‘ zu sein.

„Alles tue ich für das Evangelium“

Einem Ruf Gottes folgen bedeutet, die
eigene Identität neu zu begreifen: „Es
ist eine neue Sicht des Lebens“, sagte
der hl. Josefmaria. Das Bewusstsein,
dass Jesus Christus selbst uns einlädt,



an seiner Sendung teilzunehmen,
entfacht in der Seele den Wunsch,
„die besten Kräfte einer Tätigkeit zu
widmen, die mit der Zeit etwas ganz
Festes, Eigenes wird“. So bringt uns
„die Berufung – ohne dass wir uns
dessen bewusst wären – nach und
nach dazu, einen Standort im Leben
einzunehmen, an dem wir mit
Begeisterung und Freude bis zum
Augenblick des Todes festhalten
werden. Es ist ein Phänomen, das der
Arbeit den Sinn einer Sendung
verleiht“[2]. Und diese Aufgabe, die
uns mit Glück erfüllt, bestimmt
unsere Art zu sein, zu handeln, die
Welt zu betrachten.

Msgr. Ocariz hat mit einer
ausdrucksstarken Formulierung
daran erinnert: „Wir machen kein
Apostolat, wir sind Apostel!“[3]
Unsere apostolische Sendung ist
nicht beschränkt auf eine Zeit oder
auf bestimmte Aspekte unseres
persönlichen Lebens, sondern sie



umfasst alles mit einem Umfang von
360 Grad. Der hl. Josefmaria
erinnerte die Leute vom Werk von
Beginn an daran: „Vergesst nicht,
meine Kinder, dass wir keine Leute
sind, die sich mit anderen
zusammenschließen, um Gutes zu
tun. Das wäre schon viel…, aber es ist
doch zu wenig. Wir sind Apostel, die
einem gebieterischen Befehl Christi
folgen“.[4]

„Weh mir, wenn ich das Evangelium
nicht verkünde!“ schreibt der hl.
Paulus (s. 1 Kor 9,16-23). Es kommt
ihm aus tiefster Seele. Für ihn ist
dieser Impuls der Liebe Einladung
und Pflicht. „Wäre es mein freier
Entschluss, so erhielte ich Lohn.
Wenn es mir aber nicht freisteht, so
ist es ein Dienst.“ Deswegen besteht
der einzige Lohn darin, „dass ich
unentgeltlich verkünde“, denn er
fühlt sich als „Diener aller, um
möglichst viele zu gewinnen.“ Er
öffnet sein Herz ganz: Er ist der



Geringste unter den Aposteln,
unwürdig und ohne Verdienste, aber
erist Apostel. Daher gibt es für ihn
keinen Umstand, der nicht
apostolisch wäre, sodass er sagen
kann: „Alles tue ich für das
Evangelium“. Das ist seine Identität,
und so möchte er gesehen werden:
„Paulus, Knecht Christi Jesu, berufen
zum Apostel, ausgesondert, das
Evangelium zu verkünden“ (Röm 1,
1).

Dementsprechend ist für einen
Christen das Apostolat nicht bloß ‚ein
Auftrag‘ oder eine Beschäftigung, die
sich zu einer bestimmten Zeit am Tag
abspielt, es ist auch nicht ‚eine
wichtige Angelegenheit‘, sondern es
ist eine Notwendigkeit, die einem
Herzen entspringt, das „ein Geist und
ein Leib“[5] geworden ist mit Jesus,
mit seiner ganzen Kirche. „Apostel“
kann und darf nämlich kein
Ehrentitel sein. Er verpflichtet auf
konkrete und auch dramatische



Weise das ganze Dasein des
Betroffenen.“[6] Manches Mal
brauchen wir eine Ermutigung,
andere Male holen wir uns Rat, um
richtigzuliegen in unserer
Bemühung, das Evangelium
weiterzugeben. In jedem Fall aber
wissen wir, dass unsere Berufung ein
Geschenk Gottes ist. Deshalb bitten
wir Ihn, dass das Apostolat unserem
Herzen entspringt wie Wasser aus
einer Quelle (s. Joh 4,14).

Salz, Licht und Sauerteig der Welt

Um Seinen Jüngern die Rolle zu
erklären, die sie in der Welt spielen
sollten, bediente sich der Herr
oftmals bestimmter Bilder. „Ihr seid
das Salz der Erde…, ihr seid das Licht
der Welt“, sagt er ihnen bei einer
Gelegenheit (s. Mt 5, 13-14). Ein
anderes Mal spricht er vom
Sauerteig, der in kleiner Menge den
ganzen Teig durchwirken kann (s. Mt
5,33). So sollen die Apostel Jesu sein:



Salz, das würzt, Licht, das erhellt,
Hefe, die den Teig aufgehen lässt.
Und so sah der hl. Josefmaría das
Apostolat seiner Töchter und Söhne:
„Du hast den Ruf Gottes zu einem
konkreten Weg, dem, überall auf
Erden hinzugehen und dabei selbst
in Gott geborgen zu sein – Hefe, Salz
und Licht der Welt zu sein, um Licht
zu schenken, Würze und Volumen zu
geben, um wachsen zu lassen“.[7]

Die Gläubigen des Opus Dei üben ihr
Apostolat wie viele andere Christen
inmitten der Welt aus, natürlich und
diskret. Auch wenn das manchmal
zu Unverständnis geführt hat,
versuchen sie wirklich diese Bilder
des Herrn in ihrem Leben
umzusetzen. Salz bleibt unsichtbar,
es vermischt sich gut mit den
Speisen, ohne aufzufallen, es verleiht
ihnen Geschmack. Ohne Salz
könnten sie schwer verträglich sein,
selbst bei guter Qualität. Ähnlich ist
es mit der Hefe, sie lässt den Teig



aufgehen, ohne selbst sichtbar zu
sein. Das Licht hingegen stellt man
„auf den Leuchter, dann leuchtet es
allen im Haus“ (Mt 5,15-16), aber es
zieht die Aufmerksamkeit nicht auf
sich selbst, sondern auf das, was es
beleuchtet. Ein Christ ist gerne mit
anderen zusammen, macht mit
ihnen Pläne und Projekte. Mehr
noch: „Wir müssen uns unbehaglich
fühlen, wenn wir nicht – als Salz und
Licht Christi – mitten unter den
Leuten sind“[8]. Diese Offenheit
verlangt auch, mit Menschen
verbunden zu sein, die nicht wie wir
denken, und bereit zu sein, in den
Herzen den Angelhaken Gottes[9] zu
hinterlassen, so wie Er selbst es uns
eingibt. Manchmal werden wir
einfach nur für sie beten oder ein
passendes Wort sagen mit einer
herzlichen Geste…

Die apostolische Wirksamkeit eines
Lebens lässt sich nicht berechnen.
Viele Früchte bleiben im Dunkeln,



wir werden sie in diesem Leben
nicht entdecken. Aber wir können
immer wieder den Wunsch in uns
erneuern, eng vereint mit dem Herrn
zu leben. „Als Apostel durch das
Leben gehen, mit dem Licht und dem
Salz Gottes. Ohne Angst und ganz
natürlich, aber durch unser inneres
Leben so stark mit Gott verbunden,
dass wir Licht verbreiten, vor
Verderbnis bewahren und Schatten
vertreiben können“[10]. Der Herr
selbst wird unser Bemühen segnen,
und wir werden uns nicht in
Gedanken an unsere Schwäche oder
an äußere Schwierigkeiten verlieren,
etwa, ob der See zu groß ist, ob die
Leute uns verstehen oder uns
kritisieren, ob der Weg zu schwierig
ist oder ob ich fähig bin, gegen den
Strom zu rudern…

Im eigenen Boot

Wenn man die Liste der Apostel
durchgeht, fällt auf, wie



unterschiedlich sie sind. Es sind zum
Teil sehr ausgeprägte
Persönlichkeiten. Das ist auch bei
den von der Kirche kanonisierten
Heiligen so und ebenfalls, wenn wir
auf viele Leute schauen, die dem
Herrn in ihrem schlichten Leben mit
diskreter, ausdauernder Hingabe
folgen. Sie sind alle verschieden und
zugleich doch alle treue, in den
Herrn verliebte Apostel.

Wer sich Gott hingibt, verliert nicht
den Reichtum der eigenen
Persönlichkeit - im Gegenteil. Denn
„wenn der Herr daran denkt, was Er
dem Einzelnen schenken will, dann
denkt Er an ihn als an seinen
persönlichen Freund. Und wenn Er
dir ein Geschenk macht, dann das
Beste. Und dies ist nicht
notwendigerweise die teuerste oder
am schwierigsten zu beschaffende
Sache, sondern jene, von der Er
weiß, dass sie dir Freude bereiten
wird. So wird dies sicher etwas sein,



das dich in deinem Innersten
glücklich machen und mehr als alles
andere auf dieser Welt begeistern
wird. Nicht weil das, was er dir
geben will, ein außerordentliches
oder seltenes Charisma ist, sondern
weil es genau auf deine Bedürfnisse
zugeschnitten sein wird,
zugeschnitten auf dein ganzes
Leben“[11]. So stellt derjenige, der
sich entscheidet, dem Herrn
nachzufolgen, nach Jahren fest, wie
die Gnade zusammen mit seinem
persönlichen Bemühen sogar seinen
Charakter verändert hat, sodass es
ihm leichter fällt, alle zu lieben und
ihnen zu dienen. Das ist keineswegs
Ergebnis einer voluntaristischen
Nachahmung eines
Vollkommenheitsideals, sondern es
ist der Einfluss Christi und die
leidenschaftliche Liebe zu Ihm im
Leben des Apostels.

Kurz nach seiner Wahl zum Prälaten
wurde Don Javier Echevarría gefragt,



ob er ein eigenes Leben geführt
habe: „Konnten Sie Sie selbst sein?“
Seine Antwort ist bewegend. Es sind
die Worte dessen, der auf das eigene
Leben zurückblickt und sieht, was
Gott darin gewirkt hat. „Ja, ich habe
mein eigenes Leben gelebt. Niemals
hätte ich gedacht, dass ich so ein
hohes Ziel verfolgen würde. Wenn
ich nach meinem eigenen Rhythmus
gelebt hätte, wäre mein Horizont viel
enger gewesen, ich wäre nicht so
weit gekommen (…). Als Mensch
unserer Zeit, als Christ und als
Priester habe ich meine
Persönlichkeit stark
vervollkommnen können. Ich habe
ein weltoffenes Herz, weil ich an der
Seite von zwei Menschen (dem hl.
Josefmaria und dem sel. Álvaro)
gelebt habe, die von
beeindruckendem christlichem Geist
geprägt waren“[12].

Wer von Christus gesandt ist und
Ihm das Steuer seines Lebens



überlässt, darf nicht vergessen, dass
Er eine zutiefst freie Antwort
erwartet. In erster Linie frei von
Egoismen, von Hochmut und dem
Wunsch zu glänzen. Frei aber auch,
um sein Talent, seine Initiative und
Kreativität in Seinen Dienst zu
stellen. Daher sagte der hl.
Josefmaria: „Ein ganz deutliches
Merkmal des Geistes des Opus Dei ist
die Liebe zur Freiheit und zum
Verständnis“[13].

Diese Freiheit des Geistes besteht
jedoch nicht darin, „auf Kosten
jedweder Norm den eigenen Willen
durchzusetzen“[14], so als wäre alles,
was nicht von uns selbst stammt,
eine Verpflichtung, die uns von
außen auferlegt wird und von der
wir uns befreien wollen. Vielmehr
wollen wir in dem Geist handeln, der
Jesus bewegt hat: „Ich bin nicht vom
Himmel herabgekommen, um
meinen Willen zu tun, sondern den
Willen dessen, der mich gesandt



hat“ (Joh 6,38). Wenn das Apostolat
als eine zusätzliche Tätigkeit
verstanden würde, liefe man Gefahr,
sich von den Hinweisen derer
eingeengt zu fühlen, die die
apostolischen Initiativen
koordinieren. Wer sich von Christus
gesendet weiß, ist dankbar für die
Hilfe und die Anregungen, die Gott
ihm auf vielfältige Weise gibt. Mit
Freiheit des Geistes leben bedeutet,
uns vom Heiligen Geist führen und
leiten zu lassen, der sich auch der
Menschen bedient, die Er an unsere
Seite gestellt hat.

Freiheit des Geistes lässt uns „mit
dem eigenen Boot“ auf apostolische
Notwendigkeiten reagieren, das
heißt, nicht passiv, sondern mit der
Überzeugung, dass es das ist, worum
der Herr uns in diesem Augenblick
bittet; denn genau das kommt dem
Apostel zu, der wir sind. So sind wir
in der Lage, ständig, in allen
Alltagssituationen, die frische Brise



des Geistes zu spüren, der uns „auf
die hohe See“ (Lk 5,4) führt und die
wunderbare Liebesgeschichte mit
Gott erleben lässt.

Bestünde unsere Aufgabe darin,
‚Apostolat zu machen‘, dann könnten
wir sie wegen einer schwierigen
Arbeit oder während einer Krankheit
beiseitelassen. Wir könnten uns auch
eine ‚apostolatsfreie Zeit‘ nehmen.
Aber „wir sind Apostel!“ Das ist
unser Leben! Daher wäre es
widersinnig, auf die Straße zu gehen
und unser apostolisches Herz im
Haus zu lassen. Natürlich verlangt
unsere Sendung eine ständige
Bemühung und die Überwindung
unserer Ängste. Aber innere
Widerstände sollen uns nicht
beunruhigen; denn der Heilige Geist
lässt im Herzen dessen, der auf Ihn
hört, echte apostolische Spontaneität
und Kreativität entstehen. Wer eins
wird mit seiner Sendung, für den



wird alles Gelegenheit zum
Apostolat.

Es wächst „das Bewusstsein, an
vorderster Front zu stehen“[15], das
uns „aus Liebe wachsam sein und
arbeiten lässt, ohne schläfrig zu
werden“[16], eine Wache aus Liebe,
die weder Angst noch Nervosität mit
sich bringt. Wir haben eine Arbeit in
Händen, die uns begeistert, uns
glücklich macht und die auch Freude
dahin bringt, wo wir sind. Wir
arbeiten ja im Weinberg des Herrn,
in der Sicherheit, dass alles Ihm
gehört. Wenn einmal Unruhe in uns
aufkommen sollte, extreme
Anspannung, dann ist es Zeit, Ihm zu
sagen: Ich tue es für Dich, hilf mir,
mit Ruhe zu arbeiten, mit der
Sicherheit, dass Du alles machst.

Das göttliche Licht strahlt Wärme
aus

Als der Hausherr im Gleichnis vom
Gastmahl erfährt, dass einige der



geladenen Gäste sich entschuldigt
haben, befiehlt er seinem Knecht,
„die Armen und die Krüppel, die
Blinden und die Lahmen“ (Lk 14,21)
zu holen. Der Saal ist schon ziemlich
voll, aber es gibt noch einige freie
Plätze. Da sagt er zu seinem Diener:
„Geh zu den Wegen und Zäunen und
nötige die Leute hereinzukommen,
damit mein Haus voll wird (Lk
14,23). „Nötige sie zu kommen“, 
compelle intrare. So weit geht sein
sehnlicher Wunsch.

Der Befehl ist drängend; denn der
Ruf der Erlösung ist universal. Der
hl. Josefmaria verstand ihn so:
„Damit ist nicht physischer oder
moralischer Zwang gemeint, sondern
die Fülle an Licht, an Lehre, die
Menge an Opfern, die ihr bringt, das
Lächeln in eurem Gesicht, weil ihr
Kinder Gottes seid. Die anderen
bemerken das Glück der
Gotteskindschaft, die euch froh
macht – auch wenn es in eurem



Leben nicht an Widrigkeiten fehlt –
und beneiden euch darum. Fügt zu
alledem noch euren Schwung und
eure menschliche Sympathie hinzu.
Das macht den Inhalt des compelle
intrare aus“[17]. Es geht nicht darum,
jemanden zu bedrängen. Es handelt
sich vielmehr, jedes Mal neu, um
Gebet und Freundschaft, um Zeugnis
und großzügiges Opfer…, geteilte
Freude, Sympathie, die in aller
Freiheit einlädt.

Gott wirkt ‚durch Anziehung‘[18], Er
spornt die Seelen durch die Freude
und den Zauber des christlichen
Lebens an. Das Apostolat ist also
Liebe, die überspringt. Ein liebendes
Herz zieht an. „Wir ziehen alle mit
dem Herzen an“, sagte der hl.
Josefmaria. „Deshalb erbitte ich für
alle ein großes Herz. Wenn wir die
Menschen lieben, ziehen wir sie
an.“[19] In der Tat wirkt nichts so
attraktiv wie echte Liebe, besonders
in einer Zeit, in der viele Menschen



die Wärme der göttlichen Liebe nicht
kennengelernt haben. Wahre
Freundschaft zeigt sich in „der Art,
apostolisch zu sein, wie der hl.
Josefmaria sie in den Evangelien
fand“[20]: Philippus brachte
Bartholomäus mit, Andreas den
Petrus. Gute Freunde müssen auch
die gewesen sein, die den Gelähmten,
der nicht aus dem Bett aufstehen
konnte, zu Jesus brachten.

„In einem Christen, einem Kind
Gottes, bilden Freundschaft und
Gottesliebe eine einzige Realität: Sie
sind Licht Gottes, das Wärme
spendet“[21]. Freundschaft verlangt
Beständigkeit, persönlichen Kontakt,
Beispiel und aufrichtige Treue,
Bereitschaft zu helfen, einander zu
unterstützen, Zuhören können und
Empathie, die Fähigkeit zu merken,
was der andere braucht.
Freundschaft ist kein Vehikel für das
Apostolat, sondern das Apostolat
selbst ist im Innersten Freundschaft,



der ungeschuldete Wunsch, das
Leben mit den anderen zu teilen.
Natürlich wünschen wir uns, dass
unsere Freunde sich Gott nähern,
aber wir sind bereit, dass es
geschieht, wann und wie Gott will.
Auch wenn es verständlich ist, dass
ein Apostel in seiner Arbeit Erfolge
erzielen möchte und überprüft, in
welchem Verhältnis seine
Bemühungen zu dem Einfluss stehen,
den er auf andere hat, so darf er
doch niemals vergessen, dass die
Apostel Jesus auch gefolgt sind, als
fast alle anderen Ihn verließen (s. Joh
6,66-69). Die Früchte werden zu ihrer
Zeit schon kommen (s. Apg 2,37-41).

Ein junger Mann fragte den hl.
Josefmaria: „Vater, was müssen wir
tun, damit viele Leute pfeifen[22]“?
Der hl. Josefmaria antwortete sofort:
„Viel beten, echte Freundschaft
pflegen und die Freiheit der anderen
respektieren“. Den jungen Mann
überzeugte die Antwort nicht richtig



und er fügte hinzu: „Sind wir auf
diese Weise nicht zu langsam,
Vater?“ „Nein, denn die Berufung ist
übernatürlich“, antwortete der hl.
Josefmaria, indem er jede Silbe
betonte. „Eine Sekunde genügte, den
Saulus zum Paulus zu machen. Dann
drei Tage Gebet, und er wurde zu
einem leidenschaftlichen Apostel
Jesu Christi“[23].

Es ist Gott, der ruft, der Heilige Geist
bewegt das Herz. Der Apostel
begleitet seine Freunde mit Gebet
und Opfer, ohne die Geduld zu
verlieren, wenn seine Vorschläge
abgelehnt werden oder wenn sich
jemand nicht helfen lässt. Ein echter
Freund schaut auf die Stärken des
anderen, die ihn wachsen lassen und
vermeidet Vorwürfe für seine
Entscheidungen. Er weiß, wann es
besser ist zu schweigen und wann er
ein Thema nochmal anders
aufgreifen kann, ohne lästig zu
werden. Er vertraut auf das Gute im



anderen. So macht es Gott und so
sollen es auch seine Kinder tun.

Ohne lästig zu werden, mit einem
Lächeln im Gesicht, können wir ihm
ein paar Worte ins Ohr flüstern, wie
der Herr es tat. Und wir werden den
Wunsch in uns lebendig halten, dass
viele Leute Ihn kennenlernen. „Du
und ich, wir müssen als Kinder
Gottes an die Seelen der Menschen
denken, die wir sehen. Da ist jemand,
dem man helfen muss, den man
verstehen muss, ein Mensch, mit
dem man zusammen leben kann,
eine Seele, die man retten muss“[24].

José Manuel Antuña

[1] Hl. Josefmaría, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 356.

[2] Hl. Josefmaría,Brief 09.01.1932,
Nr. 9.



[3] F. Ocáriz, Brief, 14.02.2017, Nr. 9.

[4] Instruktion 19.03.1934, Nr. 27 (Das
kursiv Gedruckte stammt aus dem
Original), zit. im Weg, krit.-histor.
Ausg Anm. zu Nr. 942.

[5]Römisches Messbuch, Eucharist.
Hochgebet III.

[6] Benedikt XVI, Audienz,
10.09.2008.

[7] Hl. Josefmaría, Notizen zu einer
Betrachtung im April 1955, in: Obras
1956, XI, S. 9 (AGP, Bibliothek, P03).

[8] Hl. Josefmaría, Allein mit Gott, Nr.
273 (AGP, Biliothek, P10).

[9] S. Don Javier, Homilie, 05.11.2010
(Romana, Nr. 51, Juli – Dezember
2010, S. 339).

[10] Feuer der Schmiede, Nr. 969.



[11] Franziskus, Nachsynodales
Apost. Schreiben Christus vivit
(25.03.2019), Nr. 287.

[12] Interwiev von P. Urbano mit Don
Javier, Época, 20.04.1994, zit. in A.
Sánchez León, En la tierra como en el
cielo, Madrid, Rialp 2019, S. 349-350.

[13] Hl. Josefmaría, Brief 31.05.1954,
Nr. 22.

[14] F. Ocáriz, Brief 09.01.2018, Nr. 5.

[15] Hl. Josefmaría,Brief 31.05.1954,
Nr. 16.

[16] a.a.O.

[17] Hl. Josefmaría, Brief 24.10.1942,
Nr 9; s. Freunde Gottes, Nr. 37.

[18] Benedikt XVI, Homilie,
13.05.2007; Franziskus, Homilie
03.05.2018.

[19] Hl. Josefmaría, Notizen von
einem Beisammensein, 10.05.1967



in:Crónica 1967, S. 605 (AGP,
Bibliothek, P01).

[20] F. Ocariz, Brief 14.02.2017, Nr. 9.

[21]Feuer der Schmiede, Nr. 565.

[22] In Madrid bedeutete in den
1950er Jahren „pfeifen“ in der
dortigen Umgangssprache soviel wie:
gut klappen. Der hl. Josefmaría
benutzte diesen Ausdruck, wenn er
sich darauf bezog, dass jemand um
die Aufnahme ins Werk gebeten
hatte. Seitdem blieb dieses Wort im
Werk als familiärer Ausdruck
erhalten.

[23] Hl. Josefmaría, Notizen von
einem Beisammensein, 24.04.1967,
in: Crónica 1967, S. 506 (AGP,
Bibliothek, P01).

[24] Hl. Josefmaría, Betrachtung vom
25.02.1963, in: Crónica 1964, IX, S. 69
(AGP, Bibliothek, P01).



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/gross-wie-die-liebe-ix-wir-sind-
apostel/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-ix-wir-sind-apostel/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-ix-wir-sind-apostel/
https://opusdei.org/de-at/article/gross-wie-die-liebe-ix-wir-sind-apostel/

	Etwas Großes, das Liebe ist (IX): Wir sind Apostel!

