opusdei.org

Gib mir wieder die
Freude deines Heils

Damit wir Erbarmen erweisen
konnen, mussen wir es von Gott
erhalten: Wir mussen IThm
unsere Wunden zeigen, uns
heilen und lieben lassen. In
einer Welt, die ,,oft hart
gegenliber dem Sunder ist und
lassig weich gegenuber der
Sunde“, wird der Psalm
miserere — sei mir gnadig — zum
grofden Gebet um Verzeihung,
das die Seele befreit und uns
die Freude am Verweilen im
Vaterhaus zuruckgibt.



26.07.2021

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam - ,,Gott, sei mir
gnadig nach deiner Huld“ ( Ps 51,3).
Seit dreitausend Jahren hat der
Psalm miserere das Gebet jeder
Generation des Gottesvolkes
angeregt. Wochentlich nehmen ihn
die Laudes des Stundengebetes an
Freitagen auf. Der heilige Josefmaria
und seine Nachfolger beten ihn jede
Nacht ', und bringen das Wesentliche
dieser Worte des vom Papst kiirzlich
als ,Magnificat des Erbarmens“
bezeichneten Psalms auch korperlich
zum Ausdruck: ,Es ist das Magnificat
des zerbrochenen und zerschlagenen
Herzens, das in seiner Siinde die
Grofde besitzt, den treuen Gott zu
bekennen, der grofler ist als die

Siinde “ 2.



Der Psalm miserere versenkt uns in
,eine tiefe Meditation tiber Schuld
und Gnade“°. Die Uberlieferung
Israels legt ihn dem Konig David in
den Mund, als er vom Propheten
Nathan im Auftrag Gottes wegen des
Ehebruchs mit Batseba und des
Mordes an Urija geriigt wird *. Der
Prophet sagte dem Konig seine Stinde
nicht direkt ins Gesicht, er bediente
sich eines Gleichnisses °, damit David
sie von sich aus anerkennen konne.
Peccavi Domino, ,Ich habe gegen den
Herrn gesundigt® (2 Sam 12,13): Das
dem Herzen Davids entspringende
miserere — hab Erbarmen, erbarm
dich meiner — driuickt auch seine
innerliche Trostlosigkeit aus und das
Bewusstsein tiber das von ihm in
seiner Umgebung ausgelosten Leids.
Die Erkenntnis des Ausmafies seiner
Stinde - gegen Gott, gegen die
anderen und gegen sich selbst — fihrt
ihn dazu, bei Gott, dem einzigen, der
die Angelegenheit zu regeln vermag,
Zuflucht und Heilung zu suchen:



,und wir werden vor ihm unser Herz
uberzeugen, dass, wenn unser Herz
uns verurteilt, Gott grofSer ist als
unser Herz und alles weif3“ (1 Joh
3,19-20).

Denn sie wissen nicht, was sie tun

Im ersten Augenblick sehen wir an
der Stinde vor allem die Befreiung,
die sie zu versprechen scheint:
Emanzipation von Gott, um wirklich
wir selbst zu sein. Aber diese
scheinbare Befreiung ist trigerisch
und verwandelt sich sehr bald in
eine schwere Last. Der starke und
autonome Mensch, der glaubte, er
konne sein Gewissen zum Schweigen
bringen, kommt frither oder spéater
in eine hilflose Lage, in der die Seele
nicht mehr weiterkann, sich mit
den iiblichen Erklarungen nicht
mehr zufriedengibt und in den
Liigen der falschen Propheten
keine Befriedigung mehr findet®.
Das ist der Beginn einer Bekehrung,



oder einer der anderen
Bekehrungen im Lauf unseres
Lebens, die noch wichtiger und
schwieriger sind’.

Der Vorgang verlduft nicht immer so
schnell wie im Fall des Konigs David.
Die der Stinde vorausgehende und
sie begleitende Blindheit, die durch
die Stiinde noch zunimmt, kann
andauern. Wir betrigen uns mit
Ausreden, wir sagen uns, dass es
nicht so schlimm sei, etc. Solche
Situationen finden sich auch haufig
in unserem Umfeld, ,In einer Welt,
die oft hart gegeniiber dem Stinder
ist und lassig weich gegentber der
Stinde“ ®: hart gegentiber dem
Sunder, da man an seinem Verhalten
klar erkennt, wie schéadlich die Stinde
ist; aber nachsichtig mit der Stnde,
da deren Anerkennung dazu zwingt,
sich gewisse ,Freiheiten® zu
verbieten. Wir sehen uns so Gefahr
laufen, das Schlechte an der Siinde in
den anderen zu erkennen, ohne an



uns selbst die Stinde zu verurteilen.
Dann fehlt es uns nicht nur an
Erbarmen: wir werden auch unfahig,
Erbarmen zu empfangen.

Die Blendung durch Stiinde und
Lauheit hat etwas wie Selbstbetrug
an sich - gewollte Blindheit. - Wir
wollen nicht sehen und verhalten uns
so, als ob wir nicht sehen wiirden -
und deshalb braucht es die
Vergebung Gottes. So betrachtet Jesus
die Stiinde, wenn er vom Kreuz herab
spricht: ,Vater, vergib ihnen, denn
sie wissen nicht, was sie tun!“ ( Lk
23,34). Wir wiirden die Tiefe dieses
Herrenwortes nicht erfassen, wenn
wir es nur als liebenswiirdige
Entschuldigung betrachteten,
wodurch die Stinde verdeckt witirde.
Wenn wir uns von Gott entfernen,
wissen wir, und (zugleich) wissen wir
nicht, was wir tun. Wir bemerken
zwar, dass wir nicht richtig handeln,
aber wir vergessen, dass wir so ins
Leere laufen. In beiden Fallen



erbarmt sich der Herr und auch
unserer danach verbleibenden tiefen
Traurigkeit. Als der heilige Petrus
den Freund verleugnete, wusste er
und wusste doch nicht, was er tat.
Danach aber ,weinte (er) bitterlich“ (
Mt 26,75). Die Tranen machten
seinen Blick reiner und klarer.

,Die Barmherzigkeit Christi ist keine
billig zu habende Gnade, sie darf
nicht als Banalisierung des Bosen
missverstanden werden. Christus
tragt in seinem Leib und in seiner
Seele die ganze Last des Bosen,
dessen ganze zerstorerische Kraft. Er
verbrennt und verwandelt das Bose
im Leiden, im Feuer seiner leidenden
Liebe.“°. Seine vom Kreuz herab
gesprochene Entschuldigung - ,sie
wissen nicht, was sie tun“ - lasst sein
erbarmungsvolles Vorhaben
durchscheinen: dass wir ins
Vaterhaus zurtickkehren sollten.
Darum vertraut er uns vom Kreuz



aus auch dem Schutz seiner Mutter
an.

Die Sehnsucht nach dem Vaterhaus

In gewisser Weise ist das
menschliche Leben eine standige
Heimkehr ins Haus unseres Vaters
' Die Bekehrung und die
Bekehrungen beginnen immer
wieder mit der Feststellung, dass wir
in irgendeiner Weise heimatlos
geworden sind. Der verlorene Sohn
empfindet ,Heimweh nach dem
frisch gebackenen Brot, das die
Diener in seinem Hause, im Haus
seines Vaters, zum Frihstiick essen.
Das Heimweh ist ein machtvolles
Gefiihl. Es hat etwas mit der
Barmherzigkeit zu tun, denn es
weitet unsere Seele aus. (...).. In
diesem weiten Sinn des Heimwehs
ging der junge Mann in sich - sagt
das Evangelium - und fuiihlte sich
erbarmlich. Und jeder von uns kann
diesen Punkt suchen oder sich zu



ihm bringen lassen, wo er sich am
erbarmlichsten fihlt. Jeder von uns
tragt sein Geheimnis der
Erbarmlichkeit in sich... Man muss
die Gnade erbitten, ihn zu finden.« "

Der verlorene Sohn uberdenkt, dass
er sich nicht nur aufSerhalb seines
Vaterhauses, sondern in Wirklichkeit
fern von seinem eigenen Zuhause
befindet. Der Ort, der ihm ein
Hindernis fur die Selbstentfaltung
erschien, zeigt sich nun als das Heim,
das er nie hatte verlassen sollen.
Auch die, welche sich im Haus des
Vaters befinden, konnen mit dem
Herzen anderswo weilen. Das trifft
auf den alteren Bruder aus diesem
Gleichnis zu: Obwohl er nicht
fortgezogen war, befand er sich in
Gedanken weit weg. Auch auf ihn
treffen jene Worte des Propheten
Jesaja zu, auf die sich Jesus in seiner
Predigt beziehen wird: ,,Weil dieses
Volk (...) mich mit seinen Lippen
ehrte, sein Herz aber fernhielt von



mir“ ( Jes 29,13)". ,Er (der éltere
Sohn) sagt nie »Vater, er sagt nie
»Bruder«, er denkt nur an sich selbst,
er ruhmt sich, immer beim Vater
geblieben zu sein und ihm gedient zu
haben (...). Der arme Vater! Ein Sohn
war weggegangen, und der andere
war ihm nie wirklich nahe! Das Leid
des Vaters ist wie das Leiden Gottes,
das Leiden Jesu, wenn wir uns
entfernen — entweder weil wir
weggehen oder weil wir nahe sind,
ohne wirklich nahe zu sein“ . Auch
wenn wir uns nie - so wie der
jungere Bruder - entfernt haben, mag
es in unserem Leben Augenblicke
geben, in denen wir deutlicher
erfassen, in welchem Ausmafd wir
uns so wie der altere Bruder
verhalten. Das sind Momente, in
denen uns Gott mehr Licht schenkt,
in denen er uns naher an seinem
Herzen wiinscht. Es sind Augenblicke
fur eine neuerliche Bekehrung.



Aus dem Gesprach zwischen dem
dlteren Bruder und dem Vater' wird
deutlich, wie sehr sich die
Herzensharte des Sohnes vom
zartlichen Herzen des Vaters abhebt:
seine bittere Antwort lasst erahnen,
dass er die Freude, beim Vater zu
Hause zu sein, verloren hatte. Darum
konnte er sich auch nicht mit dem
Vater und dem Bruder freuen. Fiir
beide hatte er nur Vorwtirfe und sah
deren Fehler. ,Wenn das innere
Leben sich in den eigenen Interessen
verschliefst, gibt es keinen Raum fiir
die anderen (...), hort man nicht
mehr die Stimme Gottes, geniefSt
man nicht mehr die innige Freude
uber seine Liebe, regt sich nicht die
Begeisterung, das Gute zu tun. Auch
die Glaubigen laufen nachweislich
und fortwahrend diese Gefahr* *.

Auch den Vater Uberrascht diese
Hérte und er versucht das Herz jenes
Sohnes zu besanftigen, der zwar bei
ihm geblieben ist und - vielleicht



ohne sich dessen ganz bewusst zu
sein — Uber den verruckten Egoismus
seines jingeren Bruders seufzt. Sein
eigener Egoismus war zwar
s,vernunftiger, subtiler, aber
vielleicht gefahrlicher. Der Vater
versucht ihm Griinde zu nennen:
,2Aber man muss doch ein Fest feiern
und sich freuen; denn dieser, dein
Bruder, war tot und lebt wieder® ( Lk
15,32). Er tadelt ihn mit vaterlicher
Strenge und mutterlicher Milde, so
als ob er sagen wiirde: Mein Sohn,
was ist dir, du solltest dich doch
freuen? ,Auch er muss die
Barmherzigkeit des Vaters
entdecken“ '°: er bedarf dieses
Heimwehs nach dem Vaterhaus, und
muss diesen sanften Schmerz, der
uns zur Umkehr fithrt, entdecken.

Gib mir wieder die Freude deines
Helils

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci, - ,,Gegen dich allein habe ich



gesundigt, ich habe getan, was bdse
ist in deinen Augen“ ( Ps 51,6). Es ist
der Heilige Geist, der ,die Welt
uberfithren (wird), was Sunde (...)
ist“ " der uns dieses Heimweh,
dieses Unbehagen erfahren ldsst, das
nicht blof$ innerliche
Unausgeglichenheit ist, sondern im
Tiefsten auf eine verletzte Beziehung
zuruckgeht, da wir uns von Gott
entfernt haben. Wir haben Thn allein
gelassen und damit haben wir uns
selbst allein gelassen . Der heilige
Augustinus schreibt: ,,in multa
defluximus“**: Wenn wir uns von Gott
entfernen, verzetteln wir uns mit
vielerlei Dingen und unser Haus
wird uns 6de gelassen . Es ist der
Heilige Geist, der uns dazu bewegt,
zu Gott zuruckzukehren, der der
Einzige ist, der Sinden vergeben
kann *. So wie er am Anfang der
Schopfung tiber den Wassern
schwebte #, so schwebt er nun iiber
den Seelen. Er bewegte die Stinderin,
sich Jesus wortlos zu ndhern und die



Barmherzigkeit Gottes hat sie
angenommen. Die Tischgenossen
aber verstanden weder ihre Tranen
noch den Sinn des Salbols noch den
ihrer Haare **. Und strahlend sagte
Jesus uber sie, dass ihr viel vergeben
wurde, weil sie viel geliebt hat. **

Das Heimweh nach dem Vaterhaus
ist Sehnsucht nach der Nahe und
nach dem Erbarmen Gottes: dazu
benotigt man ,ein Herz, das
feinfiihlig empfindet und mit einer
starken, opferbereiten grof3ziigigen
Liebe antwortet“ **. Wenn wir uns so
wie der jingere Sohn dem Vater in
die Arme werfen, werden wir dort
erkennen, dass er selbst, Gott selbst,
das Heilmittel fiir unsere Wunden
ist. Dabei kommt ein ,,dritter Sohn“
ins Spiel, ndmlich Jesus, der uns die
Fufse wascht und fiir uns zum Diener
geworden ist. ,Er war Gott gleich,
hielt aber nicht daran fest, Gott
gleich zu sein, sondern entdufierte
sich und wurde wie ein Sklave ( Phil



2,6-7). ,Dieser Sohn und Sklave ist
Jesus! Er ist die Erweiterung der
Arme und des Herzens des Vaters: Er
hat den Verlorenen aufgenommen
und seine schmutzigen FiifSe
gewaschen; er hat das Mahl fir das
Fest der Vergebung bereitet* .

Cor mundum crea in me, Deus —
,Erschaffe mir, Gott, ein reines
Herz“ ( Ps 51,12). Der Psalm kommt
immer wieder auf die Reinheit des
Herzens zuriick *°. Das hat nichts mit
Narzissmus oder Skrupeln zu tun,
denn der Christ ist nicht
krampfhaft darauf bedacht, von
Gott einen tadellosen
Leistungsnachweis zu erhalten” .
Es ist eine Frage der Liebe: der
reuige Sunder ist bereit, das
Notwendige zu unternehmen, um
sein Herz zu heilen, um die Freude
des Lebens mit Gott wieder zu
erlangen. Redde mihi laetitiam
salutaris tui —,,Gib mir wieder die
Freude deines Heils“ (Ps 51,14).



Unter diesem Gesichtspunkt ist die
Beichte keine kalte Angelegenheit,
wie eine Art administrativer
Abwicklung. ,,Es kann uns guttun,
uns zu fragen: Nachdem ich
gebeichtet habe, feiere ich da? Oder
gehe ich schnell zu anderen Dingen
uber — wie wenn wir nach dem
Arztbesuch sehen, dass die Analysen
nicht allzu schlecht ausgefallen sind,
diese in ihren Umschlag
zuruckstecken und uns anderen
Dingen zuwenden?“

Wer feiert, zeigt Wertschatzung und
dankt fur die Verzeihung. Man sieht
dann in der BufSe mehr als eine
Mafdnahme zur Wiederherstellung
der Gerechtigkeit. Die Bufe ist eine
Herzensangelegenheit, weil man die
Notwendigkeit fiihlt, die Worte — Ich
habe gestindigt, o Herr — durch das
Leben zu untermauern. Darum hat
der heilige Josefmaria allen zu einem
Geist der BufSe geraten®. Ein
zerbrochenes und zerschlagenes



Herz“ (Ps51,19) erkennt die
Notwendigkeit zu Umkehr und
Versohnung, die nicht iiber Nacht
geschieht. Da es sich um die
wiederaufzubauende Liebe
handelt, um neuerlich Reife zu
erwerben, ist sie selbst das
Heilmittel: ,, Liebe vergilt man mit
Liebe™. Liebe ist also jene
Feinfuhligkeit, fur all das, was wir
Gott und den Néchsten angetan
haben, gewollt und frohgemut Leid
auf uns zu nehmen, ohne uns wichtig
zu nehmen und ohne verstiegen zu
sein *'. Das ist der Sinn von einem
der im Ritual vorgeschriebenen
Verabschiedungsworte des Priesters
vom Beichtenden nach der
Absolution: ,, Alles, was du Gutes
getan oder Boses ertragen hast,
gereiche dir zur Vergebung deiner
Stinden“ **. AufRerdem gilt: Wie
wenig ist ein Leben, um zu
siihnen®. Das ganze Leben wird zu
froher Zerknirschung, mit Zuversicht
im Schmerz, ohne Angst und



Betriibnis, ohne Skrupel, denn cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies (Ps 51,19) - ,,Ein
zerbrochenes und zerschlagenes
Herz wirst du, Gott, nicht
verschmahen*.

Text: Carlos Ayxela

Fotos: Santiago Gonzdlez Barros

1 Vgl. Vazquez de Prada, Der Griinder
des Opus Dei, Band III, Koln 2008, S.
359.

2 Papst Franziskus, 1. Meditation
zum aufserordentlichen
Priesterjubildum vom 2.6.2016.

3 Johannes Paul II, Audienz vom
24.10.2001.

4Vgl. 2 Sam 11,21f.

5Vgl. 2 Sam 12,2-4.



6 HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
260.

7 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 57.

8 Papst Franziskus, Homilie vom
24.12.2015.

9 Kard. J. Ratzinger, Homilie bei der
Messe zur Papstwahl, 18.4.2005.

10 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 64.

11 Papst Franziskus, 1. Meditation
beim Jubildum fiir Priester, 2.6.2016.

12 Vgl. Mt 15,8.

13 Papst Franziskus, Audienz am
11.5.2016.

14 Vgl. Lk 15, 28-32.

15 Papst Franziskus, Enzyklika
Evangelii Gaudium, Nr. 2, 24.11.2013.



16 Papst Franziskus, Audienz am
11.5.2016.

17 Vgl. Joh 16,8; So Uibersetzt
Johannes Paul II diese Worte aus
dem Hohepriesterlichen Gebet Jesu,
uber die er in der Enzyklika
Dominum et vivificantem (18.5.1986),
27-48, tiefschiirfend meditiert hat.

18 Augustinus, Bekenntnisse, X,29.40
19 Vgl. Mt 23,38.

20 Vgl. Lk 7,48.

21 Vgl. Gen 1,2.

22 Vgl. Lk 7,36-50.

23 Vgl. Lk 7,47.

24 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
232.

25 Papst Franziskus, Angelus vom
6.3.2016.



26 Vgl. Ps 51,4.9.11.12.19.

27 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 75.

28 Papst Franziskus, Homilie vom
24.3.20016.

29 Vgl. Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 784 undFreunde Gottes,
Nr. 138-140 uiber den Geist der Bufde
und dessen unterschiedliche
Erscheinungsformen.

30 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 442.

31 Vgl. Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 60.

32 Bufsritual 104.

33 HI. Josefmaria, Der Kreuzweg, 1V.
Station.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/gib-mir-wieder-die-freude-
deines-heils/ (21.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/
https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/
https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/

	Gib mir wieder die Freude deines Heils

