
opusdei.org

Gib mir wieder die
Freude deines Heils

Damit wir Erbarmen erweisen
können, müssen wir es von Gott
erhalten: Wir müssen Ihm
unsere Wunden zeigen, uns
heilen und lieben lassen. In
einer Welt, die „oft hart
gegenüber dem Sünder ist und
lässig weich gegenüber der
Sünde“, wird der Psalm
miserere – sei mir gnädig – zum
großen Gebet um Verzeihung,
das die Seele befreit und uns
die Freude am Verweilen im
Vaterhaus zurückgibt.



26.07.2021

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – „Gott, sei mir
gnädig nach deiner Huld“ ( Ps 51,3).
Seit dreitausend Jahren hat der
Psalm miserere das Gebet jeder
Generation des Gottesvolkes
angeregt. Wöchentlich nehmen ihn
die Laudes des Stundengebetes an
Freitagen auf. Der heilige Josefmaria
und seine Nachfolger beten ihn jede
Nacht 1, und bringen das Wesentliche
dieser Worte des vom Papst kürzlich
als „Magnificat des Erbarmens“
bezeichneten Psalms auch körperlich
zum Ausdruck: „Es ist das Magnificat
des zerbrochenen und zerschlagenen
Herzens, das in seiner Sünde die
Größe besitzt, den treuen Gott zu
bekennen, der größer ist als die
Sünde “ 2.



Der Psalm miserere versenkt uns in
„eine tiefe Meditation über Schuld
und Gnade“ 3. Die Überlieferung
Israels legt ihn dem König David in
den Mund, als er vom Propheten
Nathan im Auftrag Gottes wegen des
Ehebruchs mit Batseba und des
Mordes an Urija gerügt wird 4. Der
Prophet sagte dem König seine Sünde
nicht direkt ins Gesicht, er bediente
sich eines Gleichnisses 5, damit David
sie von sich aus anerkennen könne. 
Peccavi Domino, „Ich habe gegen den
Herrn gesündigt“ ( 2 Sam 12,13): Das
dem Herzen Davids entspringende 
miserere – hab Erbarmen, erbarm
dich meiner – drückt auch seine
innerliche Trostlosigkeit aus und das
Bewusstsein über das von ihm in
seiner Umgebung ausgelösten Leids.
Die Erkenntnis des Ausmaßes seiner
Sünde – gegen Gott, gegen die
anderen und gegen sich selbst – führt
ihn dazu, bei Gott, dem einzigen, der
die Angelegenheit zu regeln vermag,
Zuflucht und Heilung zu suchen:



„Und wir werden vor ihm unser Herz
überzeugen, dass, wenn unser Herz
uns verurteilt, Gott größer ist als
unser Herz und alles weiß“ ( 1 Joh
3,19-20).

Denn sie wissen nicht, was sie tun

Im ersten Augenblick sehen wir an
der Sünde vor allem die Befreiung,
die sie zu versprechen scheint:
Emanzipation von Gott, um wirklich
wir selbst zu sein. Aber diese
scheinbare Befreiung ist trügerisch
und verwandelt sich sehr bald in
eine schwere Last. Der starke und
autonome Mensch, der glaubte, er
könne sein Gewissen zum Schweigen
bringen, kommt früher oder später
in eine hilflose Lage, in der die Seele
nicht mehr weiterkann, sich mit
den üblichen Erklärungen nicht
mehr zufriedengibt und in den
Lügen der falschen Propheten
keine Befriedigung mehr findet6.
Das ist der Beginn einer Bekehrung,



oder einer der anderen
Bekehrungen im Lauf unseres
Lebens, die noch wichtiger und
schwieriger sind 7.

Der Vorgang verläuft nicht immer so
schnell wie im Fall des Königs David.
Die der Sünde vorausgehende und
sie begleitende Blindheit, die durch
die Sünde noch zunimmt, kann
andauern. Wir betrügen uns mit
Ausreden, wir sagen uns, dass es
nicht so schlimm sei, etc. Solche
Situationen finden sich auch häufig
in unserem Umfeld, „In einer Welt,
die oft hart gegenüber dem Sünder
ist und lässig weich gegenüber der
Sünde“ 8: hart gegenüber dem
Sünder, da man an seinem Verhalten
klar erkennt, wie schädlich die Sünde
ist; aber nachsichtig mit der Sünde,
da deren Anerkennung dazu zwingt,
sich gewisse „Freiheiten“ zu
verbieten. Wir sehen uns so Gefahr
laufen, das Schlechte an der Sünde in
den anderen zu erkennen, ohne an



uns selbst die Sünde zu verurteilen.
Dann fehlt es uns nicht nur an
Erbarmen: wir werden auch unfähig,
Erbarmen zu empfangen.

Die Blendung durch Sünde und
Lauheit hat etwas wie Selbstbetrug
an sich - gewollte Blindheit. – Wir
wollen nicht sehen und verhalten uns
so, als ob wir nicht sehen würden –
und deshalb braucht es die
Vergebung Gottes. So betrachtet Jesus
die Sünde, wenn er vom Kreuz herab
spricht: „Vater, vergib ihnen, denn
sie wissen nicht, was sie tun!“ ( Lk
23,34). Wir würden die Tiefe dieses
Herrenwortes nicht erfassen, wenn
wir es nur als liebenswürdige
Entschuldigung betrachteten,
wodurch die Sünde verdeckt würde.
Wenn wir uns von Gott entfernen, 
wissen wir, und (zugleich) wissen wir
nicht, was wir tun. Wir bemerken
zwar, dass wir nicht richtig handeln,
aber wir vergessen, dass wir so ins
Leere laufen. In beiden Fällen



erbarmt sich der Herr und auch
unserer danach verbleibenden tiefen
Traurigkeit. Als der heilige Petrus
den Freund verleugnete, wusste er
und wusste doch nicht, was er tat.
Danach aber „weinte (er) bitterlich“ (
Mt 26,75). Die Tränen machten
seinen Blick reiner und klarer.

„Die Barmherzigkeit Christi ist keine
billig zu habende Gnade, sie darf
nicht als Banalisierung des Bösen
missverstanden werden. Christus
trägt in seinem Leib und in seiner
Seele die ganze Last des Bösen,
dessen ganze zerstörerische Kraft. Er
verbrennt und verwandelt das Böse
im Leiden, im Feuer seiner leidenden
Liebe.“ 9. Seine vom Kreuz herab
gesprochene Entschuldigung - „sie
wissen nicht, was sie tun“ - lässt sein
erbarmungsvolles Vorhaben
durchscheinen: dass wir ins
Vaterhaus zurückkehren sollten.
Darum vertraut er uns vom Kreuz



aus auch dem Schutz seiner Mutter
an.

Die Sehnsucht nach dem Vaterhaus

In gewisser Weise ist das
menschliche Leben eine ständige
Heimkehr ins Haus unseres Vaters
10. Die Bekehrung und die
Bekehrungen beginnen immer
wieder mit der Feststellung, dass wir
in irgendeiner Weise heimatlos
geworden sind. Der verlorene Sohn
empfindet „Heimweh nach dem
frisch gebackenen Brot, das die
Diener in seinem Hause, im Haus
seines Vaters, zum Frühstück essen.
Das Heimweh ist ein machtvolles
Gefühl. Es hat etwas mit der
Barmherzigkeit zu tun, denn es
weitet unsere Seele aus. (...).. In
diesem weiten Sinn des Heimwehs
ging der junge Mann in sich – sagt
das Evangelium – und fühlte sich
erbärmlich. Und jeder von uns kann
diesen Punkt suchen oder sich zu



ihm bringen lassen, wo er sich am
erbärmlichsten fühlt. Jeder von uns
trägt sein Geheimnis der
Erbärmlichkeit in sich… Man muss
die Gnade erbitten, ihn zu finden.“ 11

Der verlorene Sohn überdenkt, dass
er sich nicht nur außerhalb seines
Vaterhauses, sondern in Wirklichkeit
fern von seinem eigenen Zuhause
befindet. Der Ort, der ihm ein
Hindernis für die Selbstentfaltung
erschien, zeigt sich nun als das Heim,
das er nie hätte verlassen sollen.
Auch die, welche sich im Haus des
Vaters befinden, können mit dem
Herzen anderswo weilen. Das trifft
auf den älteren Bruder aus diesem
Gleichnis zu: Obwohl er nicht
fortgezogen war, befand er sich in
Gedanken weit weg. Auch auf ihn
treffen jene Worte des Propheten
Jesaja zu, auf die sich Jesus in seiner
Predigt beziehen wird: „Weil dieses
Volk (...) mich mit seinen Lippen
ehrte, sein Herz aber fernhielt von



mir“ ( Jes 29,13)12. „Er (der ältere
Sohn) sagt nie »Vater«, er sagt nie
»Bruder«, er denkt nur an sich selbst,
er rühmt sich, immer beim Vater
geblieben zu sein und ihm gedient zu
haben (...). Der arme Vater! Ein Sohn
war weggegangen, und der andere
war ihm nie wirklich nahe! Das Leid
des Vaters ist wie das Leiden Gottes,
das Leiden Jesu, wenn wir uns
entfernen – entweder weil wir
weggehen oder weil wir nahe sind,
ohne wirklich nahe zu sein“ 13. Auch
wenn wir uns nie - so wie der
jüngere Bruder - entfernt haben, mag
es in unserem Leben Augenblicke
geben, in denen wir deutlicher
erfassen, in welchem Ausmaß wir
uns so wie der ältere Bruder
verhalten. Das sind Momente, in
denen uns Gott mehr Licht schenkt,
in denen er uns näher an seinem
Herzen wünscht. Es sind Augenblicke
für eine neuerliche Bekehrung.



Aus dem Gespräch zwischen dem
älteren Bruder und dem Vater14 wird
deutlich, wie sehr sich die
Herzenshärte des Sohnes vom
zärtlichen Herzen des Vaters abhebt:
seine bittere Antwort lässt erahnen,
dass er die Freude, beim Vater zu
Hause zu sein, verloren hatte. Darum
konnte er sich auch nicht mit dem
Vater und dem Bruder freuen. Für
beide hatte er nur Vorwürfe und sah
deren Fehler. „Wenn das innere
Leben sich in den eigenen Interessen
verschließt, gibt es keinen Raum für
die anderen (...), hört man nicht
mehr die Stimme Gottes, genießt
man nicht mehr die innige Freude
über seine Liebe, regt sich nicht die
Begeisterung, das Gute zu tun. Auch
die Gläubigen laufen nachweislich
und fortwährend diese Gefahr“ 15.

Auch den Vater überrascht diese
Härte und er versucht das Herz jenes
Sohnes zu besänftigen, der zwar bei
ihm geblieben ist und – vielleicht



ohne sich dessen ganz bewusst zu
sein – über den verrückten Egoismus
seines jüngeren Bruders seufzt. Sein
eigener Egoismus war zwar
„vernünftiger“, subtiler, aber
vielleicht gefährlicher. Der Vater
versucht ihm Gründe zu nennen:
„Aber man muss doch ein Fest feiern
und sich freuen; denn dieser, dein
Bruder, war tot und lebt wieder“ ( Lk
15,32). Er tadelt ihn mit väterlicher
Strenge und mütterlicher Milde, so
als ob er sagen würde: Mein Sohn,
was ist dir, du solltest dich doch
freuen? „Auch er muss die
Barmherzigkeit des Vaters
entdecken“ 16: er bedarf dieses
Heimwehs nach dem Vaterhaus, und
muss diesen sanften Schmerz, der
uns zur Umkehr führt, entdecken.

Gib mir wieder die Freude deines
Heils

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci, - „Gegen dich allein habe ich



gesündigt, ich habe getan, was böse
ist in deinen Augen“ ( Ps 51,6). Es ist
der Heilige Geist, der „die Welt
überführen (wird), was Sünde (...)
ist“ 17, der uns dieses Heimweh,
dieses Unbehagen erfahren lässt, das
nicht bloß innerliche
Unausgeglichenheit ist, sondern im
Tiefsten auf eine verletzte Beziehung
zurückgeht, da wir uns von Gott
entfernt haben. Wir haben Ihn allein
gelassen und damit haben wir uns
selbst allein gelassen . Der heilige
Augustinus schreibt: „in multa
defluximus“18: Wenn wir uns von Gott
entfernen, verzetteln wir uns mit
vielerlei Dingen und unser Haus
wird uns öde gelassen 19. Es ist der
Heilige Geist, der uns dazu bewegt,
zu Gott zurückzukehren, der der
Einzige ist, der Sünden vergeben
kann 20. So wie er am Anfang der
Schöpfung über den Wassern
schwebte 21, so schwebt er nun über
den Seelen. Er bewegte die Sünderin,
sich Jesus wortlos zu nähern und die



Barmherzigkeit Gottes hat sie
angenommen. Die Tischgenossen
aber verstanden weder ihre Tränen
noch den Sinn des Salböls noch den
ihrer Haare 22. Und strahlend sagte
Jesus über sie, dass ihr viel vergeben
wurde, weil sie viel geliebt hat. 23

Das Heimweh nach dem Vaterhaus
ist Sehnsucht nach der Nähe und
nach dem Erbarmen Gottes: dazu
benötigt man „ein Herz, das
feinfühlig empfindet und mit einer
starken, opferbereiten großzügigen
Liebe antwortet“ 24. Wenn wir uns so
wie der jüngere Sohn dem Vater in
die Arme werfen, werden wir dort
erkennen, dass er selbst, Gott selbst,
das Heilmittel für unsere Wunden
ist. Dabei kommt ein „dritter Sohn“
ins Spiel, nämlich Jesus, der uns die
Füße wäscht und für uns zum Diener
geworden ist. „Er war Gott gleich,
hielt aber nicht daran fest, Gott
gleich zu sein, sondern entäußerte
sich und wurde wie ein Sklave ( Phil



2,6-7). „Dieser Sohn und Sklave ist
Jesus! Er ist die Erweiterung der
Arme und des Herzens des Vaters: Er
hat den Verlorenen aufgenommen
und seine schmutzigen Füße
gewaschen; er hat das Mahl für das
Fest der Vergebung bereitet“ 25.

Cor mundum crea in me, Deus –
„Erschaffe mir, Gott, ein reines
Herz“ ( Ps 51,12). Der Psalm kommt
immer wieder auf die Reinheit des
Herzens zurück 26. Das hat nichts mit
Narzissmus oder Skrupeln zu tun,
denn der Christ ist nicht
krampfhaft darauf bedacht, von
Gott einen tadellosen
Leistungsnachweis zu erhalten27.
Es ist eine Frage der Liebe: der
reuige Sünder ist bereit, das
Notwendige zu unternehmen, um
sein Herz zu heilen, um die Freude
des Lebens mit Gott wieder zu
erlangen. Redde mihi laetitiam
salutaris tui – „Gib mir wieder die
Freude deines Heils“ (Ps 51,14).



Unter diesem Gesichtspunkt ist die
Beichte keine kalte Angelegenheit,
wie eine Art administrativer
Abwicklung. „Es kann uns guttun,
uns zu fragen: Nachdem ich
gebeichtet habe, feiere ich da? Oder
gehe ich schnell zu anderen Dingen
über – wie wenn wir nach dem
Arztbesuch sehen, dass die Analysen
nicht allzu schlecht ausgefallen sind,
diese in ihren Umschlag
zurückstecken und uns anderen
Dingen zuwenden?“ 28.

Wer feiert, zeigt Wertschätzung und
dankt für die Verzeihung. Man sieht
dann in der Buße mehr als eine
Maßnahme zur Wiederherstellung
der Gerechtigkeit. Die Buße ist eine
Herzensangelegenheit, weil man die
Notwendigkeit fühlt, die Worte – Ich
habe gesündigt, o Herr – durch das
Leben zu untermauern. Darum hat
der heilige Josefmaria allen zu einem
Geist der Buße geraten29. Ein
zerbrochenes und zerschlagenes



Herz“ (Ps51,19) erkennt die
Notwendigkeit zu Umkehr und
Versöhnung, die nicht über Nacht
geschieht. Da es sich um die
wiederaufzubauende Liebe
handelt, um neuerlich Reife zu
erwerben, ist sie selbst das
Heilmittel: „ Liebe vergilt man mit
Liebe30. Liebe ist also jene
Feinfühligkeit, für all das, was wir
Gott und den Nächsten angetan
haben, gewollt und frohgemut Leid
auf uns zu nehmen, ohne uns wichtig
zu nehmen und ohne verstiegen zu
sein 31. Das ist der Sinn von einem
der im Ritual vorgeschriebenen
Verabschiedungsworte des Priesters
vom Beichtenden nach der
Absolution: „Alles, was du Gutes
getan oder Böses ertragen hast,
gereiche dir zur Vergebung deiner
Sünden“ 32. Außerdem gilt: Wie
wenig ist ein Leben, um zu
sühnen33. Das ganze Leben wird zu
froher Zerknirschung, mit Zuversicht
im Schmerz, ohne Angst und



Betrübnis, ohne Skrupel, denn cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies (Ps 51,19) - „Ein
zerbrochenes und zerschlagenes
Herz wirst du, Gott, nicht
verschmähen“.

Text: Carlos Ayxelà

Fotos: Santiago González Barros

1 Vgl. Vázquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei, Band III, Köln 2008, S.
359.

2 Papst Franziskus, 1. Meditation
zum außerordentlichen
Priesterjubiläum vom 2.6.2016.

3 Johannes Paul II, Audienz vom
24.10.2001.

4 Vgl. 2 Sam 11,2ff.

5 Vgl. 2 Sam 12,2-4.



6 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
260.

7 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 57.

8 Papst Franziskus, Homilie vom
24.12.2015.

9 Kard. J. Ratzinger, Homilie bei der
Messe zur Papstwahl, 18.4.2005.

10 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 64.

11 Papst Franziskus, 1. Meditation
beim Jubiläum für Priester, 2.6.2016.

12 Vgl. Mt 15,8.

13 Papst Franziskus, Audienz am
11.5.2016.

14 Vgl. Lk 15, 28-32.

15 Papst Franziskus, Enzyklika 
Evangelii Gaudium, Nr. 2, 24.11.2013.



16 Papst Franziskus, Audienz am
11.5.2016.

17 Vgl. Joh 16,8; So übersetzt
Johannes Paul II diese Worte aus
dem Hohepriesterlichen Gebet Jesu,
über die er in der Enzyklika 
Dominum et vivificantem (18.5.1986),
27-48, tiefschürfend meditiert hat.

18 Augustinus, Bekenntnisse, X,29.40

19 Vgl. Mt 23,38.

20 Vgl. Lk 7,48.

21 Vgl. Gen 1,2.

22 Vgl. Lk 7,36-50.

23 Vgl. Lk 7,47.

24 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
232.

25 Papst Franziskus, Angelus vom
6.3.2016.



26 Vgl. Ps 51,4.9.11.12.19.

27 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 75.

28 Papst Franziskus, Homilie vom
24.3.20016.

29 Vgl. Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 784 undFreunde Gottes,
Nr. 138-140 über den Geist der Buße
und dessen unterschiedliche
Erscheinungsformen.

30 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 442.

31 Vgl. Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 60.

32 Bußritual 104.

33 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, IV.
Station.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/gib-mir-wieder-die-freude-
deines-heils/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/
https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/
https://opusdei.org/de-at/article/gib-mir-wieder-die-freude-deines-heils/

	Gib mir wieder die Freude deines Heils

