
opusdei.org

Ich habe euch
Freunde genannt (V):
Seht, was für gute
Freunde!

Die Freundschaft, die ein Christ
den Menschen in seiner
Umgebung anbietet, ist immer
ein Grund der Bewunderung
gewesen. Im Lauf der Zeit
ergeben sich immer neue
Möglichkeiten und neue
Herausforderungen.

19.12.2020



Wir befinden uns in den letzten
Jahren des zweiten Jahrhunderts. Die
Christen, die im römischen
Imperium leben, werden heftig
verfolgt. Ein Jurist namens
Tertullian, der kurze Zeit zuvor zum
Christentum gefunden hat, verteidigt
seine Brüder im Glauben, die er jetzt
näher kennt. Er tut es mit einem
Traktat, in dem er die Herrscher der
römischen Provinzen über das
wirkliche Leben jener, die ungerecht
beschuldigt werden, zu informieren
versucht. Er selbst hatte die Christen
schon vor seiner Bekehrung
bewundert, besonders die Märtyrer.
Jetzt aber fasst er die Meinung vieler
in einem Kommentar zusammen, die
über diese kleinen Gemeinschaften
sagen: „Seht, wie sie einander
lieben!“ (1).

Es gibt viele Zeugnisse über diese Art
der ersten Christen, in Freundschaft
miteinander zu leben. Kurz zuvor, zu
Beginn desselben Jahrhunderts,



schrieb der heilige Bischof Ignatius
von Antiochia auf dem Weg zu
seinem Martyrium in Rom einen
Brief an den jungen Bischof
Polycarp. Darin mahnt er ihn unter
anderem, mit jenen, die der Kirche
fernstehen, „sanftmütig“ umzugehen,
denn es wäre nicht verdienstvoll, nur
„die guten Jünger“ zu lieben (2).
Tatsächlich wissen wir, dass Christus
in der Geschichte durch seine Kirche,
seine Sakramente, die Heilige Schrift
präsent wird, aber auch durch die
Liebe, mit der wir Christen unsere
Mitmenschen behandeln. Die
Freundschaft ist einer dieser
„göttlichen Wege der Erde“ (3), die
Gott eröffnet hat, indem er Mensch
wurde, Freund seiner Freunde. Sie
ist ein Bereich, in dem auf besondere
Weise jenes geheimnisvolle
Zusammenwirken zwischen der
Initiative Gottes und unserer
Antwort zu spüren ist.



Damit Christus durch unsere
Beziehungen zu den anderen
gelangt, ist es daher wichtig, in der
Tugend und in der Kunst der
Freundschaft zu wachsen, die
Fähigkeit zu entfalten, die anderen zu
lieben und mit den anderen zu lieben ,
und den Wunsch zu haben, unser
Leben mit anderen zu teilen. Wir
bemühen uns daher, an uns zu
arbeiten, uns vielleicht zu bessern,
um liebenswürdig zu werden und
Brücken zu schlagen. Wir wollen
sogar, dass unsere Gesten, unsere Art
uns auszudrücken, zu arbeiten oder
uns zu bewegen die Begegnung mit
anderen begünstigt. All das, indem
wir immer mit unserer eigenen Art
und unseren persönlichen
Begrenzungen rechnen, denn es gibt
unzählige Weisen, ein guter Freund
zu sein.

Seite an Seite miteinander



C.S. Lewis sagte: „Verliebte schauen
einander in die Augen, Freunde
dagegen schauen Seite an Seite
miteinander nach vorne“ (4), auf
etwas, das zu tun ist, das sie
gemeinsam erreichen wollen. Ein
Freund liebt nicht nur den Freund ,
sondern er liebt mit ihm ; er
begeistert sich für die sinnvollen
Tätigkeiten, Projekte und Ideale des
anderen. Freundschaft entsteht oft
einfach dadurch, dass man
gemeinsam Aufgaben erfüllt, die dem
Gemeinwohl dienen, und so wachsen
Freunde gemeinsam in den
Tugenden, die notwendig sind, um
ihr Ziel zu erreichen.

Wie sehr hilft es, sich für gute Dinge
zu begeistern, edle Ambitionen zu
haben! Es kann sich um einen
beruflichen oder akademischen Plan
handeln, um eine kulturelle,
erzieherische oder künstlerische
Initiative, vom gemeinsamen Lesen
oder Hören von Musik, bis zur



Vorbereitung von Aktivitäten für ein
großes Publikum, um Formen des
sozialen oder zivilen Dienstes. Es
kann sich auch um eine bildende
Initiative handeln, wie einen Jugend-
oder Familienklub, oder um eine
Aktivität zur Verbreitung der
christlichen Botschaft. Eine
Freundschaft festigt sich auch durch
das gemeinsame Verrichten
häuslicher Arbeiten wie Dekorieren,
Kochen, Basteln, Gartenarbeit,
selbstverständlich auch durch Sport,
durch Ausflüge, Spiele und andere
Hobbys. Alle diese Aktivitäten sind
eine Gelegenheit, gemeinsam Spaß
zu haben. Dadurch wachsen nach
und nach das Vertrauen und die
Öffnung für andere Dimensionen des
eigenen Lebens. Am Ende ist es
schwierig – und vielleicht sogar
unnötig -, zu wissen, ob wir all diese
Dinge tun, um mit unseren Freunden
zusammen zu sein, oder ob wir
Freunde haben, um mit ihnen
zusammen schöne Dinge zu tun.



Wer hingegen sein Leben nur
funktional angeht und es von der
rein praktischen Seite betrachtet,
wird seine Fähigkeit, Freunde zu
gewinnen, kaum vermehren. Er wird
höchstens Mitarbeiter für gewisse
nützliche Tätigkeiten haben oder
Gefährten für den Zeitvertreib. Dann
wird die Freundschaft 
instrumentalisiert, da sie nur in den
Dienst eines auf die eigene Person
zentrierten Projekts gestellt wird.

„So müsste es sein“

Aber Freundschaft besteht nicht bloß
darin, gemeinsam Dinge zu tun . Es
muss „eine ’persönliche’
Freundschaft sein, die opferbereit
und aufrichtig ist: eine Freundschaft
von Du zu Du, von Herz zu Herz“ (5).
Auch wenn zwischen Freunden nicht
immer Worte notwendig sind, so
gehört es doch dazu, miteinander zu
sprechen. Es ist eine Kunst, gute
Gespräche mit einer oder mehreren



Personen führen zu können. Wer
lernen will, ein besserer Freund zu
sein, vermeidet hektischen
Aktivismus und sucht passende
Zeiten, um mit anderen zusammen
zu sein, ohne auf die Uhr oder das
Handy zu schauen. Für einen
persönlichen Austausch sind auch
der Ort und das Ambiente nicht
gleichgültig. Deshalb ist es hilfreich,
über gemeinsame Räume, die der
persönlichen Begegnung förderlich
sind, zu verfügen. Der heilige
Josefmaria maß der materiellen
Einrichtung der Zentren des Werkes
große Bedeutung bei, denn sie sollten
durch guten Geschmack und ihre
familiäre Atmosphäre Freundschaft
erleichtern.

Jemanden in eine Gruppe von
Freunden einzuladen, damit er eine
anregende Erfahrung oder seine
Überlegungen zu einem
interessanten Thema mitteilt, trägt
gewöhnlich dazu bei, dass das



Gesprächsniveau mit Natürlichkeit
verbessert wird. Auch gemeinsame
Lektüren stellen eine Hilfe dar, da
man so an der großen Debatte mit
Autoren der Gegenwart und der
Vergangenheit teilnimmt, bei der
sich viele mögliche neue
Wegbegleiter anschließen. Nicht
weniger wichtig – und das spiegelt
eine tiefe Wahrheit über den
Menschen wider – ist die Tatsache,
dass Freundschaft uns häufig um
einen Tisch versammelt, um
gemeinsam ein gutes Essen zu
genießen oder ein Getränk, das den
Geist beschwingt. So oft nehmen wir
in diesen langen Gesprächen den
Himmel vorweg: „Es gibt
Augenblicke, in denen wir plötzlich
spüren: Ja, das wäre es eigentlich –
das wahre ’Leben’ – so müsste es
sein“ (6).

Echte Freundschaft begnügt sich
aber nicht mit Gesprächen unter
denen, die eine Gruppe von



Freunden bilden. Sie verlangt auch
Augenblicke zu zweit, in denen man
„von Herz zu Herz“ sprechen kann.
Gute Freunde und Verwandte
verstehen dieses Bedürfnis und
öffnen diesen Raum ohne Neid oder
Argwohn. So wird eine günstige
Atmosphäre für die „diskreten
Indiskretionen“ (7) geschaffen, für
den gegenseitigen Rat, für das
vertrauliche Gespräch. Dieser
Momente bedient sich auch Gott, um
die Seelen geistlich zu begleiten und
sogar, um den Freunden „ungeahnte
Horizonte“ (8) zu erschließen, wie
etwa die, einer göttlichen Berufung
mitten in der Welt zu folgen.

Freundschaft in einer
aufgewühlten Welt

Es ist auch gut, realistisch einige
Merkmale unserer zeitgenössischen
Kultur zu betrachten, die für die Art,
in Freundschaft miteinander zu
leben, eine Herausforderung



darstellen. An erster Stelle wäre zu
sagen, dass es sich dabei nicht um
unüberwindliche Hindernisse
handelt. Einerseits, weil Gott uns
Seine Gnade schenkt. Aber auch, weil
leicht zu erkennen ist, dass gerade
da, wo es wenig Freundschaft gibt,
sie umso notwendiger ist und von
den Menschen umso intensiver
gewünscht wird. In leichter
Abwandlung einer Aussage des
heiligen Johannes vom Kreuz können
wir sagen: „Wo es keine
Freundschaft gibt, setze
Freundschaft ein, und du wirst
Freundschaft ernten“.

Denken wir zum Beispiel an die
extrem konkurrenzorientierte
Atmosphäre in manchen Berufen
und Betrieben. Sie zeigt sich
gelegentlich in einer pragmatischen
oder misstraui-schen Mentalität,
auch wenn sie in äußerlich gute
Umgangsformen verpackt ist. Man
meint, wenn man mit einer anderen



Haltung arbeitete, so hätte es zur
Folge, dass die anderen uns
ausnützen würden. Gewiss dürfen
wir nicht naiv sein, aber ein
derartiges Ambiente muss von innen
her geläutert werden durch
Menschen, die eine andere
Lebensweise an den Tag legen. Um
berufliche Ziele zu erreichen, ist es
nicht notwendig, Druck auszuüben,
zu brüllen, zu betrügen oder sich der
anderen zu bedienen. Ein Christ ist
sich immer bewusst, dass die Arbeit
ein Dienst ist. Deshalb strebt er
danach, ein Chef, ein Kollege, ein
Kunde oder ein Lehrer zu sein, mit
dem man ein freundschaftliches
Verhältnis haben kann, ohne die dem
jeweiligen Beruf eigenen Regeln zu
missachten.

Wir können auch ein der
Freundschaft förderliches Ambiente
erreichen, indem wir vermei-den,
dass sich übermäßiger Stress,
Aktivismus oder Zersplitterung breit



machen. Es ist wahr, dass es in
unserer aufgewühlten Welt
gelegentlich schwierig ist, die
erforderliche Gelassen-heit für das
Schließen neuer Freundschaften zu
erreichen; auch weil, sogar in den
Zeiten der Erholung, die Hetze mit
Formen des Abschaltens Hand in
Hand zu gehen pflegt. Genau das ist
eine Gelegenheit, den anderen –
demütig und der eigenen Schwäche
bewusst – ein anziehendes Bespiel
eines Menschen zu geben, der „das
Leben Jesu Christi liest“ (9): ruhig
gehen, lächeln, den Augenblick
genießen, kontemplativ sein, bei
einfachen Dingen ausruhen, mit
Kreativität alternative Pläne machen
usw. (10).

Suchen, was uns eint

„Eine positive und offene Haltung
gegenüber den zeitbedingten
Strukturwandlungen in der
Gesellschaft und auch gegenüber den



veränderten und sich weiterhin
verändernden Lebensformen“ (11)
einzunehmen, wie es der heilige
Josefmaria empfahl, erleichtert die
Freundschaft mit vielen Menschen,
auch in Anbetracht der Unterschiede
zwischen den Generationen.
Außerdem ist eine tiefe Liebe zur
Freiheit der anderen erforderlich,
ohne einer starren Haltung zu
verfallen, wenn etwas
unterschiedlich gesehen werden
kann. „Bestimmte Arten, sich
auszudrücken - schreibt der Prälat
des Opus Dei - können eine
Atmosphäre der Freundschaft stören
oder sie erschweren. Wenn wir zum
Beispiel die persönliche Meinung zu
kategorisch darlegen und den
Anschein erwecken, als hielten wir
die eigenen Vorstellungen für die
einzig richtigen, oder wenn wir uns
nicht aktiv für das interessieren, was
die anderen sagen, dann führt eine
solche Haltung dazu, dass wir uns in
uns selbst verschließen“ (12).



Es ist wahr, dass sich mancherorts
eine Sicht des Lebens verbreitet hat,
die es schwierig macht,
grundlegende Prinzipien des
Sittengesetzes anzunehmen. Das
bringt gelegentlich sogar mit sich,
dass die Möglichkeit der
wohlwollenden Liebe, die das Gute
für den anderen um seiner selbst
willen wünscht, geleugnet wird.
Vielleicht betrachtet diese
Auffassung die menschlichen
Beziehungen nur unter dem Aspekt
der Nützlichkeit oder sucht Gefühle
der Sympathie ohne tieferes
Fundament. Das kann natürlich zu
einer Quelle des Unverständnisses
und sogar des Konflikts werden.

Angesichts dieser Situation ist es
wichtig, den der Freundschaft
eigenen Dialog nicht mit der
philosophischen, juristischen oder
politischen Argumentation zu
verwechseln. Der freund-schaftliche
Dialog setzt nicht den Versuch



voraus, den anderen von unseren
Ideen zu über-zeugen, selbst wenn
diese Ideen klassische oder
lehramtliche Formulierungen einer
Wahrheit sind. Und das bedeutet
nicht, „die Dinge nicht bei ihrem
Namen zu nennen“ oder die
Fähigkeit aufzugeben, Gutes von
Bösem zu unterscheiden. Unsere
Argumentationen in einem Dialog
haben nur dann Sinn, wenn man von
einem gemeinsamen Prinzip oder
einer gemeinsamen Autorität
ausgehen kann (13). Auch wenn eine
Freundschaft der Beginn für eine
persönliche Bekehrung sein kann, ist
es doch im Allgemeinen besser, die
Punkte der Übereinstimmung zu
suchen, anstatt das Trennende zu
unterstreichen; sie ist der Ort, unsere
eigene Erfahrung ohne große
intellektuelle Darlegungen
anzubieten, mit der ganzen Kraft
dessen, der seine Sorgen, Leiden und
Freuden teilt. Und immer ist es
wichtig, zuzuhören, denn – wie der



heilige Josefmaria sagte –
Freundschaft besteht weniger im
Geben als im Verstehen (14).

Uns kann die Erkenntnis helfen, dass
die meisten Menschen in ihrem
Leben von den tiefen Wünschen
eines jeden menschlichen Herzens
bewegt werden: zu lieben und geliebt
zu werden. Die unstillbare Sehnsucht
nach Sinn, nach Einheit, nach Fülle –
auch wenn sie über lange Zeit aus
vielfältigen Gründen betäubt sein
kann – wird immer wieder
aufbrechen. Ein guter Freund
versteht es zu warten, auch wenn
seine Freundschaft nicht immer voll
erwidert wird. Er versteht es, zur
Stelle zu sein, wenn die Kriterien des
anderen ins Wanken geraten und
sich sein Herz dem Licht öffnet, das
er in der Zuneigung des Freundes
erahnt hat.

Ein Bild der Geduld Gottes



Der heilige Paulus weist in dem
berühmten Hymnus der Liebe in
seinem Brief an die Korinther darauf
hin, dass „die Liebe langmütig ist“ (1
Kor 13,4). Deshalb erinnert der Prälat
des Opus Dei daran, dass „eine
Freundschaft in vielerlei Hinsicht
einem unerwarteten Geschenk
ähnelt, für das aber auch Geduld
nötig ist. Manchmal kann aufgrund
von schlechten Erfahrungen oder
Vorurteilen eine persönliche
Beziehung mit einem Bekannten
längere Zeit brauchen, ehe sie zu
einer Freundschaft wird. Ebenso
können Furcht, menschliche
Rücksicht-nahmen oder eine Haltung
übertriebener Vorsicht diesen Schritt
erschweren. Da ist es gut, sich in die
Lage des anderen zu versetzen und
geduldig zu sein“ (15).

Der heilige Josefmaria ermunterte
immer dazu, im „Rhythmus Gottes“
zu gehen. In seinem Leben ist die
apostolische Kühnheit nicht zu



leugnen, noch die – auch
menschliche – Verwegenheit, mit der
er auch vom Glauben weit
entfernten Menschen begegnete,
indem er sogar sein eigenes Leben in
Gefahr brachte. Es genügt, an jenes
Gespräch mit Pascual Galbe, einem
befreundeten Richter, zu denken,
den er während seiner Studienzeit
kennen gelernt hatte. Es waren
Zeiten religiöser Verfolgung,
trotzdem nahm er Gefahren auf sich,
um zum Wohnsitz des Freundes in
Barcelona zu gelangen, mit der
einzigen Absicht, ihn wieder zu
treffen. In einem früheren Gespräch
auf den Straßen von Madrid hatte
ihn Galbe gefragt: „Was willst du von
mir, Josemaría?“ Darauf antwortete
der Gründer des Opus Dei: „Ich will
dich. Ich brauche nichts. Ich will nur,
dass du ein guter und gerechter
Mann bist“. Und dasselbe brachte er
bei der folgenden Gelegenheit zum
Ausdruck, als er zu ihm kam, um
seine vertrauliche Aussprache in



jenen schwierigen Momenten zu
hören, ohne es zu unterlassen, ihm
zu helfen, die Wahrheit zu finden
(16).

Der Gründer des Opus Dei hörte
nicht auf, diese Geduld zu
empfehlen, „die uns mit unseren
Mitmenschen verständnisvoll sein
lässt, denn wir begreifen, dass die
Seelen - wie der gute Wein - mit der
Zeit besser werden“ (17). Wir müssen
mit den anderen dieselbe Geduld
haben, die Gott mit uns hat. Benedikt
XVI. erinnerte daran: „Die Welt
wurde durch die Geduld Gottes erlöst
und durch die Ungeduld der
Menschen zerstört“ (18). Geduld
haben bedeutet, manchmal zu
leiden, weil der andere gleichgültig
reagiert oder weil wir einen Freund
Wege beschreiten sehen, die
wahrscheinlich seine Sehnsucht nach
Glück nicht stillen werden. Es
bedeutet tatsächlich, mit dem Herzen
Jesu zu leiden, uns immer mehr mit



seinen Gefühlen zu identifizieren,
ohne uns von Traurigkeit oder
Verzweiflung überwältigen zu lassen.

Die Erfahrung der Vergebung der
Freunde ist Grund zur Hoffnung in
den dunkelsten Augen-blicken des
Lebens. Die Gewissheit, dass uns
trotz unserer Verfehlungen ein
Freund erwartet, ist für uns ein
lebendiges Bild Gottes, dieses besten
Freundes, der darauf wartet, dass
wir in seine väterlichen Arme
zurückkehren, weil Er uns immer
verzeiht.

Ricardo Calleja

(1) Tertullian, Apologeticum,XXXIX.

(2) Vgl. hl. Ignatius von Antiochia, 
Brief an Polycarp , II.



(3) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes ,
Nr. 314.

(4) C.S. Lewis, Los cuatro amores ,
Rialp, Madrid, 2017, S. 78.

(5) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns , Nr. 191.

(6) Benedikt XVI., Enz, Spe salvi , Nr.
11.

(7) Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg , Nr.
973.

(8) Ebd.

(9) Ders., Der Weg , Nr. 2.

(10) Vgl. Franziskus, Enz. Laudato sí ,
Nr. 222-223.

(11) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns , Nr. 428.

(12) Msgr. Fernando Ocáriz, 
Hirtenbrief 1.11.2019 , Nr. 9.



(13) Hl. Thomas von Aquin, Quodlibet
IV , q. 9, a. 3.

(14) Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns , Nr. 463.

(15) Msgr. Fernando Ocáriz, 
Hirtenbrief 1.11.2019 , Nr. 20.

(16) Vgl. Jordi Miralbell, Días de
espera en guerra , Palabra, Madrid,
2017, S. 75; 97ff.

(17) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes ,
Nr. 78.

(18) Benedikt XVI., Homilie 24.4.2005,
Messe zu Beginn seines Pontifikats.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/freunde-christi-v-seht-was-fur-
gute-freunde/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/freunde-christi-v-seht-was-fur-gute-freunde/
https://opusdei.org/de-at/article/freunde-christi-v-seht-was-fur-gute-freunde/
https://opusdei.org/de-at/article/freunde-christi-v-seht-was-fur-gute-freunde/

	Ich habe euch Freunde genannt (V): Seht, was für gute Freunde!

