
opusdei.org

Ewig währt sein
Erbarmen

Diese Artikelserie erschien im
Laufe des Heiligen Jahres der
Barmherzigkeit. Die Gedanken
können aber auch weiterhin
das persönliche Gebet
befruchten. „Wie sehr wünsche
ich mir“, so Papst Franziskus,
„dass die kommenden Jahre
durchtränkt sein mögen von
der Barmherzigkeit und dass
wir auf alle Menschen zugehen
und ihnen die Güte und
Zärtlichkeit Gottes bringen!“



08.03.2017

Der Geist Gottes, des Herrn, ruht
auf mir; denn der Herr hat mich
gesalbt. Er hat mich gesandt, damit
ich den Armen eine frohe
Botschaft bringe und alle heile,
deren Herz zerbrochen ist, damit
ich den Gefangenen die Entlassung
verkünde und den Blinden das
Augenlicht; damit ich die
Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn
ausrufe.[1] Jesus kehrt während
seines öffentlichen Lebens zum
ersten Mal nach Nazareth zurück
und erhebt sich in der Synagoge, um
vorzulesen. Man reicht ihm das Buch
Jesaja und er trägt diese Passage vor,
die sich auf ihn selbst bezieht. Dann
setzt er sich und erklärt zur
Überraschung aller: Heute hat sich
das Schriftwort, das ihr eben
gehört habt, erfüllt.[2]



Vor ihren Augen steht jener, der von
Gott kommt, der Gott selbst ist, der
die Sünde der Welt hinweg nimmt[3].
Aber die Landsleute Jesu sind noch
nicht soweit, ihn anzunehmen und
reagieren mit offener Feindschaft:
Sie werfen ihn aus der Stadt hinaus
und versuchen, ihn vom Abhang des
Berges hinabzustürzen, als wäre er
ein falscher Prophet. Jesus aber, so
berichtet das Evangelium mit einer
geheimnisvollen Wendung,schritt
durch die Menge hindurch und
ging weg[4]. Jesus geht seinen Weg
weiter, denn niemand kann das Herz
Gottes aufhalten.

Die Freiheit, die nur Gott geben
kann

Indem sie das Jubeljahr ausruft,
versteht sich die Kirche als Trägerin
dieses nicht aufzuhaltenden
göttlichen Impulses: Die Erlösung
findet heute statt. Utinam hodie
vocem eius audiatis: nolite



obdurare corda vestra: Hört heute
auf seine Stimme! Verhärtet nicht
euer Herz![5] Im Alten Testament ist
das Jubeljahr, das alle fünfzig Jahre
stattfand, eine Vorwegnahme der
Erlösung durch Gott. Wenn 
siebenmal sieben Jahre vorüber
waren[6], begann ein Jahr, in dem
die Sklaven frei wurden und jeder zu
seinem Grundbesitz und zu seiner
Sippe zurückkehrte[7]; denn die
Menschen gehören niemandem
außer Gott[8]. Wenn ein Wort
zusammenfassen sollte, was das
Jubeljahr für das Volk Israel
bedeutete, dann könnte es „Freiheit“
sein[9].

Freiheit – ist dieses Wort nicht mehr
denn je in aller Munde? Und
dennoch vergessen wir oft, dass
Freiheit im tiefsten Sinn von Gott
kommt. Mit seinem erlösenden
Leiden und seiner Auferstehung
befreit er uns von der schlimmsten
Sklaverei: der Sünde. Durch die



barmherzige Liebe unseres Gottes
wird uns besuchen das
aufstrahlende Licht aus der Höhe,
um allen zu leuchten, die im
Finstern sitzen und im Schatten
des Todes, und unsere Schritte
lenken auf den Weg des Friedens.
[10]

Die Quelle wahrer Freiheit findet
sich in Gottes Erbarmen. Einer rein
irdischen Logik erscheint diese
Aussage naiv. Man gibt vielleicht zu,
dass ein wenig Barmherzigkeit die
zwischenmenschlichen Beziehungen
verbessern könnte, aber erst,
nachdem viele andere, dringendere
Probleme gelöst sind. Die
Barmherzigkeit an die erste Stelle zu
setzen, „ist, menschlich gesprochen –
verrückt, aber das Törichte an Gott
ist weiser als die Menschen, und
das Schwache an Gott ist stärker
als die Menschen (1 Kor 1, 25)“[11].
Die Welt braucht die Barmherzigkeit,
um die Spirale von Ressentiments,



Neid und Frustration zu verlassen.
Die Familien und die Gesellschaft
brauchen sie.

Das Schwache an Gott: Mit der
Entscheidung des Sohnes Gottes,
Mensch zu werden, ans Kreuz
geschlagen und begraben zu werden,
keimt in der Welt eine neue Freiheit
auf, die nie mehr stirbt. Die
glorreiche Auferstehung des Herrn
vergegenwärtigt durch die
Jahrhunderte hindurchdas
Gnadenjahr des Herrn[12]. Mit dem
Weizen wächst jedoch auch – bis
zum Ende der Zeiten – das
Unkraut[13]. Zusammen mit den
Zeichen echter Befreiung werden in
der Geschichte ständig Anzeichen
von Sklaverei sichtbar. Der Satan
verlangt, uns sieben zu dürfen wie
Weizen, aber der Herr hat für Petrus
gebetet, dass sein Glaube nicht
erlischt, und so stärkt dieser uns im
Glauben[14]. Der Welt, die sich nach
Freiheit sehnt, ohne sie finden zu



können, bietet die Kirche
unermüdlich die Barmherzigkeit des
Herrn an, die die Freiheit der
Kinder Gottes[15] mit sich bringt.

Die Zusammenfassung eines
ganzen geistlichen Weges der
Kirche

Auf dem Weg der Christen hat
inmitten von Licht und Schatten nie
die Hilfe der göttlichen
Barmherzigkeit gefehlt: Durch den
Heiligen Geist, der in der Kirche lebt,
mit der realen Gegenwart Christi in
der Eucharistie und mit der stets
aktuellen Fürsprache der Jungfrau
Maria ergießen sich ständig Ströme
der Barmherzigkeit in die Welt.[16]
Im Jahre 2002 erklärte der hl.
Johannes Paul II., der seine zweite
Enzyklika, Dives in misericordia, der
Liebe Gottvaters zu den Menschen
gewidmet hatte, den Sonntag nach
Ostern zum Sonntag der göttlichen
Barmherzigkeit. Er folgte damit



einem Vorschlag der hl. Maria
Faustyna Kowalska, die er selbst
heiliggesprochen hatte. „Es ist
wichtig, der Welt dieses Feuer der
Barmherzigkeit zu bringen. In der
Barmherzigkeit Gottes wird die Welt
den Frieden finden“[17].

Benedikt XVI. griff dieses dringende
Anliegen seines Vorgängers immer
wieder auf. „Wie Schwester Faustyna
machte sich seinerseits Johannes
Paul II. zum Apostel der göttlichen
Barmherzigkeit. Der Abend jenes
unvergesslichen Samstags, des 2.
April 2005, als er die Augen für diese
Welt schloss, war gerade der
Vorabend des zweiten Ostersonntags,
und viele bemerkten die einzigartige
Fügung, die in sich die marianische
Dimension – den ersten Samstag des
Monats – und jene der göttlichen
Barmherzigkeit vereinte. In der Tat
hat sein langes und vielgestaltiges
Pontifikat hier seinen Kern; seine
ganze Sendung im Dienst der

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html


Wahrheit über Gott und den
Menschen und des Friedens in der
Welt lässt sich in dieser
Verkündigung zusammenfassen.“[18]
Auch in der Prälatur gibt es dieses
providenzielle Zusammentreffen: An
der Hand Mariens, Mater
misericordiae, geht das Marianische
Jahr der Familie zu Ende und beginnt
das Jahr der Barmherzigkeit.

„Das Antlitz Gottes – sagte Papst
Franziskus bei seinem ersten
Angelus – ist das eines barmherzigen
Vaters, der immer geduldig ist“[19].
Die Entschiedenheit, mit der der
Heilige Vater von der Barmherzigkeit
spricht, hat ihre Wurzeln in seiner
eigenen Berufung. Von daher ist sein
bischöfliches Motto, »miserando
atque eligendo« sehr sprechend, das
er beibehielt, als er auf den Stuhl
Petri gewählt wurde. Es sind Worte,
die auf die Berufung des Matthäus
anspielen: Jesus sah ihn mit viel
Liebe an und erwählte ihn.



„Aus dem Herzen der Dreifaltigkeit,
aus dem tiefsten Inneren des
göttlichen Geheimnisses entspringt
und quillt ununterbrochen der große
Strom der Barmherzigkeit“[20]. Die
Entscheidung des Papstes, ein Jahr
der Barmherzigkeit auszurufen, fasst
letztendlich einen ganzen geistlichen
Weg der Kirche zusammen, greift
einen Impuls des Heiligen Geistes für
unsere Zeit auf. Am Tag, nachdem er
die Heilige Pforte der Peterskirche
geöffnet hatte, erklärte der Papst:
„Die Kirche braucht diesen
außerordentlichen Moment. In
unserer Zeit, in der ein tiefgreifender
Wandel stattfindet, ist die Kirche
aufgerufen, ihren besonderen
Beitrag zu leisten und die Zeichen
der Gegenwart und der Nähe Gottes
sichtbar zu machen. Und das
Jubiläumsjahr ist eine günstige Zeit
für uns alle, um die göttliche
Barmherzigkeit, die über alle
menschlichen Grenzen hinausgeht
und das Dunkel der Sünde



überstrahlt, zu betrachten und so zu
überzeugteren und fruchtbareren
Zeugen zu werden.[21]

Die Pforte der Barmherzigkeit

Dankt dem Herrn, denn er ist
gütig, denn seine Huld währt ewig.
[22] Bei der ÖffnungHeiligen Pforte
im Petersdom wurde der Psalm 117
(118) gesungen, der mit diesem Vers
beginnt und endet. Mit dem Motiv
der Barmherzigkeit verbindet sich
das der Tür: Öffnet mir die Tore zur
Gerechtigkeit, damit ich eintrete,
um dem Herrn zu danken. Das ist
das Tor zum Herrn, nur Gerechte
treten hier ein.[23]

Rein pragmatisch gesehen, ist eine
Tür einfach nur ein Durchgang, der
zwei Bereiche trennt bzw. verbindet.
Die Tür selbst scheint keine weitere
Bedeutung zu haben. Bedeutsam
sind vielmehr die angrenzenden
Bereiche, nicht die Tür. Und dennoch
lädt das heilige Jahr uns ein, bei



diesem Motiv zu verweilen, es als
Symbol unseres Lebens, unserer
Pilgerschaft auf Erden, zu sehen und
zu bedenken, was es bedeutet, diese
Schwelle der Hoffnung zu
überschreiten, um es mit einem vom
hl. Johannes Paul II. gern
verwendeten Ausdruck zu sagen.

In der Heiligen Schrift hat die Tür
große symbolische Bedeutung: vom
Eingang des Zeltes, in dem Abraham
sitzt, als er den Besuch Jahwes
empfängt[24], über den Eingang des
Offenbarungszeltes, wo Moses mit
Gott von Angesicht zu Angesicht
sprach[25], bis zu den Stadttoren der
großen Vision Ezechiels[26]. Alle
diese Bezüge fließen in die Szene des
Johannesevangeliums ein, als der
Herr sich selbst die Tür zu den
Schafen[27] nennt.

Die Heilige Pforte erinnert uns
besonders lebendig daran, woher die
Erlösung kommt: vom Schafstall



Gottes, vom Raum Gottes, in den er
uns einlädt einzutreten. Wie der
Soldat, derWache steht, so müssen
wir vor den Toren Gottes stehen.
Das ist Gebet! Oder wie ein Hund
zu Füßen seines Herrn liegt, so
bergen wir uns bei Gott.[28] Die
Erlösung besteht nicht in dem, was
wir tun können, sondern in dem, was
Gott für uns tut. „Für den Menschen
kann es keine andere Quelle der
Hoffnung als das Erbarmen Gottes
geben“[29].

Manchmal denken wir Menschen,
dass es in Wirklichkeit keine Tür zur
Lösung unserer Probleme gibt, sogar
wenn es sich um kleinere Nöte
handelt. Wir versuchen einfach,
unsere Ängste und Schwierigkeiten
mehr schlecht als recht zu
überstehen. Wir geben ihnen lieber
erst gar keinen Namen und
vermeiden, zu sehr an sie zu
denken… Und selbst, wenn es uns
schlecht geht, glauben wir nicht, dass



Gott unsere Schwierigkeiten lösen
könnte. Mehr mit Taten als mit
Worten sagen wir ihm häufig: Ich
will nicht ewig leben. Lass mich;
denn nur ein Hauch sind unsere
Tage.[30]

Und trotzdem kommt Gott denen
entgegen, die ihn nicht suchen[31]
und lädt uns ein, der Hoffnung die
Tür zu öffnen. Das Jubiläumsjahr ist
„ein Heiliges Jahr, um in uns die
Freude tiefer zu verspüren, dass wir
von Jesus wiedergefunden wurden,
der als Guter Hirt gekommen ist, uns
zu suchen, weil wir uns verirrt
hatten“[32].

Was Gott am meisten gefällt

Wir befinden uns daher an der
Schwelle der Zeit, in der wir die
befreiende Kraft der göttlichen
Barmherzigkeit besonders erfahren
können, da sie uns unsere Sünden
vergibt und uns für die anderen
Menschen öffnet. „Dieses



Jubiläumsjahr ist also ein
hervorragender Augenblick für die
Kirche zu lernen, einzig und allein
das zu wählen, »was Gott am meisten
gefällt«. Und was ist es, das »Gott am
meisten gefällt«? Seinen Kindern zu
vergeben, ihnen Barmherzigkeit zu
erweisen, damit sie ihrerseits den
Brüdern vergeben können und wie
Fackeln der Barmherzigkeit Gottes in
der Welt erstrahlen können. Das ist
es, was Gott am meisten gefällt.“[33]

Die Versöhnung mit Gott, die uns in
der Beichte geschenkt wird, dem
Sakrament, das im Zentrum des
Jubiläumsjahres steht[34], öffnet eine
Tür, um die Menschen unseres
Umfelds in unser Leben eintreten zu
lassen. Denn die Barmherzigkeit
Gottes ist kein Schutzmantel, der
unsere Erbärmlichkeiten überdeckt,
ohne etwas an unserem Leben zu
ändern. Im Gegenteil, seine
Barmherzigkeit wandelt uns ganz
um, sie macht uns zu Menschen, die



so barmherzig sind wie der Vater[35].
Das sind wir, wenn wir dem
vergeben, der uns verletzt hat oder
wenn wir uns für ein Werk der
Barmherzigkeit einsetzen, wenn wir
die erlösende Botschaft des
Evangeliums
jemandembekanntmachen, der weit
entfernt von Gott lebt. Wenn wir uns
der Barmherzigkeit Gottes nähern,
dann werden wir notwendigerweise
selbst zu Boten seines Erbarmens für
unsere Umgebung. Das Herz des
Herrn ist ein barmherziges Herz,
das sich der Menschen erbarmt
und zu ihnen kommt. Unsere
Hingabe, unser Dienst an den
Menschen, ist ein Zeichen dieser
Barmherzigkeit Gottes, nicht nur
uns gegenüber, sondern für die
ganze Menschheit.[36]

Carlos Ayxelà



[1] Jes 61, 1-2 (vgl. Lk 4, 18-19).

[2] Lk 4, 21.

[3] Vgl. Joh 1, 29.

[4]Lk 4, 30.

[5]Ps 95, 7-8.

[6] Lev 25, 8.

[7] Vgl. Lev 25, 10. 39ff.

[8] Vgl. Lev 25, 55.

[9] Vgl. Lev 25, 10.

[10] Lk 1, 78-79.

[11] Papst Franziskus, Audienz,
09.12.15.

[12] Lk 4, 16.

[13] Vgl.Mt 13, 24-30.

[14] Vgl. Lk 22, 31.



[15] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 297; vgl. Gal 5, 1.

[16] Brief des Vaters, 4.11.15, Nr. 4.

[17] Hl. Joh. Paul II., Homilie,
17.8.2002.

[18] Benedikt XVI., Angelus,
30.3.2008.

[19] Papst Franziskus, Angelus,
17.3.13.

[20] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae Vultus, Nr. 25.

[21] Papst Franziskus, Audienz,
9.12.15.

[22] Ps 118, 1. 29.

[23] Ps 118, 19-20.

[24] Vgl. Gen 18, 1.

[25] Vgl. Num 12, 5.

[26] Vgl. Ez 48, 31.



[27] Joh 10, 7.

[28] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 73.

[29] Hl. Joh. Paul II., Homilie,
17.8.2002.

[30] Ijob 7, 16.

[31] Hl. Josefmaria, Die Kirche lieben,
Nr. 39.

[32] Papst Franziskus, Homilie,
11.4.15.

[33] Papst Franziskus, Audienz,
9.12.15.

[34] Vgl. Franziskus, Bulle 
Misericordiae Vultus, Nr. 17.

[35] Vgl.Lk 6, 36.

[36] Hl. Josefmaria, Brief 24.03.1930.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/
https://opusdei.org/de-at/article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/

	Ewig währt sein Erbarmen

