opusdei.org

Die Tur der Demut

,Kommt alle zu mir, denn ich
bin giitig und von Herzen
demutig” (vgl. Mt 11,28-29). Gott
hat sich klein gemacht, damit
wir grof$ sein konnen, wahrhaft
grofd: von Herzen demiitig.

07.01.2021

Die Fassade der Geburtsbasilika in
Betlehem lasst noch heute die Spuren
ihres alten Portals erkennen, das mit
der Zeit auf ein Tirchen verkleinert
wurde, das kaum eineinhalb Meter
hoch ist. Auf diese Weise wurde
verhindert, dass man zu Pferd



hineinreiten konnte, und man
schutzte so die heilige Statte. Die
geringen Abmessungen dieser Tur
sind auch eine Aufforderung an den
heutigen Besucher: sie sagen ihm
ohne Worte, dass ,,wir klein werden,
geistlich zu Fuf$ gehen missen, um
durch das Portal des Glaubens
eintreten und Gott finden zu kénnen,
der von unseren Vorurteilen und
Vorstellungen verschieden ist: der
Gott, der sich in der Demut eines neu
geborenen Kindes verbirgt® (1).

Wir sind Sohne und Tochter Gottes

In seiner zweiten Enzyklika erinnert
uns Papst Franziskus an die tiefen
Grinde der Demut. Es geht um eine
einfache und grofse Wahrheit, auf die
wir allzu leicht im Trubel des Alltags
vergessen: ,,Wir sind nicht Gott” (2).
Die Schopfung ist tatsdchlich der
feste Ausgangspunkt unseres Seins:
Wir haben unsere Existenz von Gott
empfangen. Wenn wir diese



fundamentale Wahrheit annehmen,
lassen wir uns von der gottlichen
Gnade verwandeln; dann erkennen
wir die Realitat, vervollkommnen sie
und opfern sie Gott auf. Die Liebe
zur Welt, die uns der heilige
Josefmaria vermittelt, 1asst in uns
den Wunsch aufkommen, dort wo
wir uns befinden und entsprechend
unseren Moglichkeiten, das, was wir
lieben, zu verbessern. Und im
Zentrum dieser unermesslichen
Aufgabe befindet sich die Demut,
»die uns gleichzeitig zur Erkenntnis
der eigenen Armseligkeit wie der
eigenen Grofde verhilft“ (3): der
Erbarmlichkeit, deren wir uns haufig
bewusst werden, und der Grofie,
durch die Taufe Tochter und S6hne
Gottes in Christus zu sein.

Die Demut ist ,,die Tugend der
Heiligen und der von Gott erfiillten
Menschen (...): Je mehr ihre
Bedeutung wachst, desto mehr
nimmt das Bewusstsein ihrer



Nichtigkeit zu, und dass sie ohne die
Gnade Gottes nichts tun konnen (vgl.
Joh 15,8) (4). So sind die kleinen
Kinder, und so sind wir vor Gott. Es
ist daher gut, zum Wesentlichen
zuruckzukehren: Gott liebt mich.
Wenn sich ein Mensch von Gott
geliebt weifd — eine Liebe, die er in
der Liebe entdeckt, die ihm andere
Personen erweisen -, so kann er alle
lieben.

Die Demut den anderen gegeniiber

Die Demut fiihrt uns dazu, die
Wirklichkeit so anzunehmen, wie sie
ist und vor allem die Menschen, die
uns durch familidre Bande, durch
Verbundenheit im Glauben, durch
die Lebensumstande naherstehen.
,Deshalb wollen wir, solange wir
noch Zeit haben, allen Menschen
Gutes tun, besonders aber denen, die
mit uns im Glauben verbunden
sind“ (Gal 6,10). Der Apostel lehrt
uns, nicht mude zu werden, eine



geordnete Liebe zu leben. Jene, die
wie wir das Geschenk der Taufe
empfangen haben — wie sollten wir
sie nicht als Bruder, Kinder
desselben Vaters der Giite und der
Barmherzigkeit betrachten? ,Die
Demut ist es, die uns sacht und wie
selbstverstandlich die beste Art des
Umgangs mit unseren Mitmenschen
lehrt: jeden verstehen, annehmen,
entschuldigen; weder Spaltungen
herbeifiihren noch Schranken
aufrichten, sondern - immer! - die
Eintracht fordern® (5).

Der Demiitige entwickelt eine
Empfindsamkeit in Bezug auf die
Gaben Gottes, sowohl in seinem
eigenen Leben als auch in dem der
anderen; er begreift, dass jede Person
eine Gabe Gottes ist, und so nimmt er
alle an, ohne Vergleiche noch
Rivalititen: jeder Einzelne ist in den
Augen Gottes einzigartig und tragt
etwas bel, das die anderen nicht
geben konnen. Die Demut fiihrt dazu,



sich Uber die Freude der anderen zu
freuen, Uber die Tatsache, dass sie
existieren und dazugehoren. Der
Demiitige lernt, einer mehr zu sein:
einer unter den anderen. Die Familie
spielt in diesem Sinn eine
wesentliche Rolle: Das Kind gewohnt
sich daran, Umgang mit den anderen
zu pflegen, zu sprechen und
zuzuhoOren; unter seinen eigenen
Bridern und Schwestern ist es nicht
immer der Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit; es lernt, sich zu
bedanken, denn nach und nach wird
ihm klar, was die Dinge kosten. So
entdeckt es angesichts eines
personlichen Erfolgs, dass so viele
Dinge dank der Hingabe seiner
Familienangehorigen und Freunde,
der Personen, die es umsorgen, ihm
zu essen geben und ein Zuhause
schaffen, moglich gewesen sind. Die
Demut wéachst mit der Dankbarkeit
und auch mit dem Verzeihen:
vergeben, um Verzeihung bitten,
Verzeihung erlangen. Wer bin ich,



dass man zu mir sagt: ,Verzeihe
mir“? Die Demut dessen, der um
Verzeihung bittet — vielleicht jemand,
der Autoritat hat -, ist liebenswert
und ansteckend. Sie ist es zwischen
Mann und Frau, Eltern und Kindern,
zwischen Vorgesetzten und
Mitarbeitern.

Ohne deshalb naiv zu sein, hat der
Christ eine wohlwollende Haltung
gegenuber seinen Mitmenschen,
denn tatsachlich zahlt jede Person
und hat einen Wert; jede Form der
Intelligenz, ob sie nun mehr
spekulativ ist oder vom Herzen
kommt, spendet Licht. Das
Bewusstsein der Wiirde der anderen
hindert ihn daran, ,der
Gleichgiltigkeit, die demiitigt“ (6) zu
verfallen. Der Christ ist seiner
Berufung nach den anderen
zugewendet: er 6ffnet sich ihnen,
ohne sich zu sehr darum zu
kummern, ob er lacherlich wirkt
oder ein schlechtes Bild abgibt. Es



gibt Menschen, die sich
einschiichtern lassen, weil sie
schiichtern sind, anstatt Licht und
Warme zu vermitteln; sie denken zu
viel an sich selbst, an das, was die
anderen sagen werden... vielleicht
wegen eines Ubertriebenen
Ehrbegriffs, wegen der Sorge um das
eigene Image, was Stolz oder Mangel
an Einfachheit verdecken kann.

Die Aufmerksamkeit auf sich selbst
lenken, standig tbertrieben konkrete
und spezielle Winsche dufdern, mehr
oder weniger gewoOhnliche
Gesundheitsprobleme hervorheben;
oder im Gegenteil auf eine
ubertriebene Weise eine Krankheit
verbergen, die die anderen kennen
sollten, um durch ihr Gebet und ihre
Unterstiitzung besser helfen zu
konnen: Alle dieser Haltungen
verlangen moglicherweise eine
Lauterung. Die Demut zeigt sich auch
in einer gewissen Flexibilitat in der
Art und Weise, in der wir mitteilen,



was wir sehen oder fiihlen. ,Du
besitzt nicht den Geist der echten
Abtotung, wenn du tiberempfindlich
bist, wenn du nur auf deine
egoistischen Wiinsche bedacht bist,
wenn du die anderen ausnutzt, wenn
du es nicht fertigbringst, dir
I"Jberﬂiissiges, manchmal auch
Notiges zu versagen; wenn du traurig
wirst, nur weil dies oder jenes nicht
nach deinen Vorstellungen geschieht.
Echten Geist der Abtotung hast du
hingegen, wenn du es verstehst, allen
alles zu werden, um alle zu retten (1
Kor 9,22)“ (7).

Das Gute sehen und
zusammenleben

,Wir haben fiir euch auf der Flote
gespielt, und ihr habt nicht getanzt;
wir haben Klagelieder gesungen, und
ihr habt euch nicht an die Brust
geschlagen“ (Mt 11,17): Der Herr
bedient sich eines Liedes oder
vielleicht eines volkstimlichen



Spieles, um zu veranschaulichen,
dass einige seiner Zeitgenossen ihn
nicht zu erkennen wissen. Wir sind
aufgerufen, Christus in den
Ereignissen und in den Personen zu
entdecken; wir mussen die gottlichen
Handlungsweisen respektieren: Gott
erschafft, befreit, erlost, vergibt,
ruft... ,Wir diirfen daher nicht
Gefahr laufen, uns der volligen
Freiheit der Liebe entgegenzustellen,
mit der Gott in das Leben jedes
Menschen eintritt (8).

Sich den andern zu o6ffnen, setzt
voraus, dass man sich ihnen anpasst;
zum Beispiel, indem man mit
denjenigen einen
Gemeinschaftssport austiibt, die darin
weniger gut sind; oder indem man
auf die eigenen Vorlieben verzichtet,
um sich mit anderen so zu erholen,
wie sie es mochten. Im
Zusammenleben wird die demiitige
Person immer versuchen, positiv zu
sein. Der Stolze neigt dagegen dazu,



das Negative zu betonen. In der
Familie, in der Arbeit, in der
Gesellschaft erlaubt es die Demut, die
anderen unter dem Gesichtspunkt
ihrer Tugenden zu sehen. Wer
dagegen dazu neigt, haufig von den
Dingen zu sprechen, die ,ihm auf die
Nerven gehen® oder ihn argern, tut
es gewohnlich, weil ihm Weitblick,
Nachsicht, Offenheit des Geistes und
des Herzens fehlen. Vielleicht muss
er lernen, die anderen mit ihren
Fehlern zu lieben. Auf diese Weise
wird eine Pddagogik der Liebe in die
Tat umgesetzt, die nach und nach
eine unwiderstehliche Dynamik
schafft: Man macht sich kleiner,
damit die anderen wachsen. So war
es bei dem Vorlaufer: ,Er muss
wachsen, ich aber muss kleiner
werden“ (Joh 3,30), sagte der Taufer.
Das Wort machte sich noch kleiner:
,Die Kirchenvater lasen in ihrer
griechischen Ubersetzung des Alten
Testaments ein Wort des Propheten
Jesaja, das dann auch Paulus zitiert,



um zu zeigen, wie die neuen Wege
Gottes im Alten Testament schon
vorhergesagt waren. ’Gott hat sein
Wort kurz gemacht, es abgekurzt’,
hief$ es da (Jes 10,23; Rom 9,28). ...
Der Sohn selbst ist das Wort, der
Logos; das ewige Wort hat sich klein
gemacht - so klein, dass es in eine
Krippe passte. Es hat sich zum Kind
gemacht, damit uns das Wort fassbar
werde“ (9).

Jesus Christus machte sich allen
zuganglich: er unterhielt sich mit
seinen Jingern, gebrauchte
Gleichnisse, sprach mit ihnen auf
Augenhohe — als er zum Beispiel das
Problem der Steuer an den Kaiser
16st, zogert er nicht, sich mit Petrus
auf eine Ebene zu stellen (vgl. Mt
17,27) (10) -, mit den Frauen, den
heiligen und den weiter von Gott
entfernten, mit den Pharisdern, mit
Pilatus. Es ist wichtig, sich von der
eigenen Art zu l6sen, um auf den
anderen zuzugehen: So entwickelt



man eine gewisse Fahigkeit, sich den
anderen anzupassen und vermeidet,
sich von fixen Ideen und Manien
leiten zu lassen; man wird in jedem
Menschen etwas Liebenswertes
entdecken, diesen Funken der
gottlichen Liebe, man wird sich
damit zufrieden geben, einer mehr
unter den anderen zu sein, in Bezug
auf die Art, wie man in unserem
Haus oder Land feiert, auch im Licht
der liturgischen Zeit, die den
Rhythmus unseres Lebens als Sohne
und Tochter Gottes pragt. Der
Demiitige lebt aufmerksam, offen fir
die Bediirfnisse der Menschen in
seiner Umgebung. Diese Haltung ist
Grundlage der guten Erziehung und
zeigt sich in vielen Details, wie im
Vermeiden, ein Gesprach, eine
Mahlzeit und noch weniger das
Gebet zu unterbrechen, um auf einen
Anruf zu antworten, aufSer in
wirklichen Notfallen. Die Liebe
entspringt letztlich dem humus — dem
fruchtbaren Erdreich — der Demut:



,Die Liebe ist langmiitig, die Liebe ist
gutig. Sie ereifert sich nicht, sie
prahlt nicht, sie bldht sich nicht

auf“ (1 Kor 13,4).

Demut bei der Arbeit

In seiner Enzyklika Laudato si’ weist
der Papst darauf hin, dass jede Arbeit
»eine Vorstellung uber die
Beziehung, die der Mensch mit den
umgebenden Dingen und Personen
aufnehmen kann oder muss,
voraussetzt“ (11). Die Arbeit bietet
nicht wenige Gelegenheiten, in der
Demut zu wachsen.

Wenn sich zum Beispiel ein
Vorgesetzter zu autoritar verhalt,
kann man eine Entschuldigung
suchen und denken, dass er viel zu
tragen hat, oder einfach, dass er
schlecht geschlafen hat. Wenn sich
ein Mitarbeiter irrt, kann man den
Irrtum korrigieren, ohne die Person
zu verletzen. Wegen der Erfolge
anderer traurig zu werden, ware ein



Zeichen mangelnder Demut, aber
auch des Glaubens: ,Alles gehort
euch; ihr aber gehort Christus, und
Christus gehort Gott“ (1 Kor 3,22-23).
Dem Demiitigen ist nichts fremd:
Wenn er sich zum Beispiel bemiht,
seine berufliche Bildung zu
verbessern, dann tut er es,
abgesehen vom natiirlichen Interesse
fir sein Spezialgebiet, um den
anderen besser zu dienen. Das setzt
Lauterung der Absicht voraus,
Ruickkehr zur tibernatiirlichen Sicht,
sich nicht von einem oberflachlichen
oder sogar verdorbenen Ambiente
mitreifsen zu lassen, ohne deshalb
die anderen von oben herab zu
betrachten. Der Demuitige flieht den
Perfektionismus, erkennt seine
personlichen Beschrankungen und
rechnet damit, dass andere das
verbessern konnen, was er gemacht
hat. Der Demuiitige versteht es zu
berichtigen und um Verzeihung zu
bitten. Wenn er die Leitung innehat,
so ist es die Erkenntnis seiner



Autoritat, mehr als eine gewisse,
festgelegte Macht, die ihm den
Fihrungsanspruch verleiht.

Gott hat uns aus ungeschuldeter
Liebe ins Sein gerufen; gelegentlich
scheint es uns jedoch notwendig,
unsere eigene Existenz zu
rechtfertigen. Das Verlangen sich zu
unterscheiden, die Dinge auf eine
andere Weise zu machen, um die
Aufmerksamkeit zu wecken, eine
exzessive Sorge, sich nitzlich zu
fihlen und sogar im Dienen
hervorzustechen, konnen Symptome
einer Krankheit der Seele sein, die
nach Hilfe verlangt, die fligsam
gegenuber der Gnade angenommen
werden soll. ,Mit einem getribten
Blick fir das Gute und einem
durchdringenden fir das, was dem
eigenen Ich schmeichelt, sammelt
der laue Wille in der Seele
Rickstande und Unrat von Egoismus
und Stolz (...), das substanzlose oder
auf sich selbst zentrierte Gespréch,



(...) dieses non cogitare nisi de se, das
sich im non loqui nisi de se d&uf3ert
(...), die Liebe erkaltet und der
apostolische Schwung geht
verloren“ (12). Man denkt viel an
sich selbst, redet nur von sich
selbst... Die demtitige Person
vermeidet es, die Gesprache auf ihre
Geschichte, auf ihre Erfahrung, auf
das, was sie getan hat, zu lenken: sie
vermeidet es, unangemessen danach
zu streben, dass ihre Verdienste
anerkannt werden. Ganz anders ist
es dagegen, an die Wohltaten Gottes
zu erinnern und das eigene Leben
der Vorsehung zu uberlassen. Wenn
jemand von dem spricht, was er
getan hat, dann damit der andere
sich selbst weiterentwickeln kann. So
kann also das Zeugnis einer
personlichen Begegnung mit
Christus, mit der legitimen Scham
der Seele, dem anderen helfen zu
entdecken, dass Jesus auch ihn liebt,
ihm vergibt und ihn vergottlicht.



Welche Freude bringt das! ,,Ich bin
geliebt, also existiere ich® (13).

Es gibt Augenblicke, in denen es
besonders angebracht ist, den
Wunsch nach Demut zu erneuern.
Zum Beispiel, wenn man befordert
wird oder eine Arbeit mit gewisser
offentlicher Bedeutung tibernimmt.
Dann ist die Stunde gekommen,
Entscheidungen zu treffen, die einem
christlichen Arbeitsstil entsprechen:
Diese Stellung als von Gott gebotene
Gelegenheit sehen, um noch mehr zu
dienen; jeden unnotigen
personlichen Vorteil vermeiden;
unsere AufmerksamkKkeit fur die
Schwacheren intensivieren, ohne der
Versuchung zu erliegen, sie zu
vergessen, jetzt da man Umgang mit
Menschen hat, zu denen man frither
keinen Zugang hatte. Dann ist auch
der Moment gekommen, ein Beispiel
der Loslosung von Gewinn und
Ehren, die mit diesemm Amt oder
dieser Arbeit verbunden sind, zu



geben; Lob, das Personen in
leitenden Funktionen zu empfangen
pflegen, seine Bedeutung zu nehmen,
aber dagegen fur Kritik, die oft
verborgen bleibt und der Wahrheit
entspricht, offen zu sein. Es gibt viele
AuRerungen dieser Einfachheit bei
der Arbeit: iber uns selbst lachen,
wenn wir uns dabei ertappen, dass
wir zum Beispiel gleich gesucht
haben, ob wir auf einer Fotografie
erscheinen oder in einem Text zitiert
werden; die Neigung iiberwinden,
uberall unsere Unterschrift zu
hinterlassen; oder ein Problem
daraus zu machen, wenn man uns
nicht um einen Rat gebeten hat, so
als misste man uns immer
konsultieren...

Nachgeben lernen

Im beruflichen, familidren Ambiente
und sogar bei der Erholung werden
Treffen organisiert, in denen
vielleicht auch entgegengesetzte



Meinungen ausgetauscht werden.
Gehoren wir zu jenen Menschen, die
unbedingt wollen, dass die anderen
sich unseren Auffassungen
anpassen? Was sein musste, was zu
tun ware... Die Ubertriebene
Tendenz, auf dem eigenen
Standpunkt zu beharren, kann ein
Zeichen geistiger Starrheit sein.
Zweifellos ist Nachgeben nicht etwas
Automatisches, aber auf jeden Fall
oftmals ein Zeichen der Klugheit. Die
Gelegenheiten zu nitzen, das eigene
Urteil zu unterwerfen, ist in den
Augen Gottes wohlgefallig (14). Kurz
und bindig kommentierte Benedikt
XVI. bei einer Gelegenheit die
traurige Wende, die Tertullian in den
letzten Jahren seines Lebens vollzog:
,Wenn man nur die Grofse des
eigenen Denkens sieht, verliert man
schliefdlich eben diese Grofde“ (15).

Manchmal sollen wir auf Jingere
horen, die weniger Erfahrung haben,
aber vielleicht mehr Gaben des



Verstandes oder des Herzens
besitzen, oder die Funktionen
innehaben, in denen ihnen die
Gnade Gottes beisteht. Gewiss hat es
niemand gern, dumm zu erscheinen,
oder als Mensch ohne Herz, aber
wenn wir uns viele Sorgen dariber
machen, was die anderen von uns
denken, dann fehlt uns Demut. Das
Leben Jesu, des Sohnes Gottes, ist
eine unerschopfliche Lektion fir
jeden Christen, der mit einer
Verantwortung bekleidet ist, die die
Welt hoch einschatzt. Die Jubelrufe
Jerusalem liefSen den Konig der
Konige nicht vergessen, dass andere
ihn kreuzigen wirden, und er auch
der Leidensknecht war (vgl. Joh
12,12-19).

Der heilige Konig Ludwig riet seinem
Sohn, wenn er einmal Konig sein
wirde, in den Versammlungen des
koniglichen Rats seine Meinung nicht
energisch zu verteidigen, ohne
vorher die anderen angehdort zu



haben: ,Die Mitglieder deines Rates
konnten Angst haben, dir zu
widersprechen; und das sollte man
nicht wiinschen“ (16). Es ist sehr
heilsam, zu lernen, seine Meinung
nicht leichtfertig zu aufSern, vor
allem wenn man nicht die letzte
Verantwortung hat und den
Hintergrund einer Angelegenheit
nicht kennt, und aufSerdem die
Standesgnade und die Kenntnis der
Daten fehlen, die vielleicht jemand
besitzt, der mit Autoritat ausgestattet
ist. Andererseits: so wichtig Abwéagen
und Uberlegen sind; ebenso wichtig
ist die Bereitschaft, ein Urteil mit
Noblesse und Grofsherzigkeit
zuruickzunehmen: Manchmal wird
man die Tugend der Klugheit tiben,
indem man auf Berater hort und
seine Auffassung dndert; und darin
zeigt sich, dass Demut und
Hausverstand den Menschen grofSer
und wirksamer machen. Die Klugheit
beim Urteilen wird durch die
Teamarbeit gefordert: ein Team



bilden, die Krafte vereinen, eine Idee
ausarbeiten und mit den anderen zu
einer Entscheidung kommen: All das
ist auch eine Ubung der Demut und
der Vernunft.

Die Demut des unniitzen Knechts

Bei pastoralen Initiativen, in den
Pfarren, in wohltatigen
Vereinigungen, bei Hilfsprojekten fir
Migranten sind die Losungen fur die
Probleme oft nicht evident oder es
gibt einfach verschiedene Weisen, sie
anzugehen. Eine demiitige Haltung
fihrt dazu, die eigene Meinung zu
auflern, auf geeignete Weise zu
sagen, wenn irgendein Punkt nicht
klar ist, und sogar eine Auffassung,
die von der eigenen abweicht, zu
akzeptieren, im Vertrauen darauf,
dass die Gnade Gottes jenen beisteht,
die ihre Funktion mit lauterer
Absicht austiben und dabei mit der
Hilfe von Experten rechnen.



Es ist wenig bekannt, dass die
katholische Kirche, dank einer
wunderbaren kollektiven Demut, die
Institution ist, die auf der ganzen
Welt die meisten Initiativen betreibt,
um Armen und Kranken zu helfen.
Gerade im Volk Gottes, in dem das
Menschliche und das Gottliche
nebeneinanderstehen, ist die Demut
besonders notwendig. Wie schon ist
es, danach zu streben, das Kuvert zu
sein, das weggeworfen wird, wenn
der Brief gelesen wurde, oder die
Nadel zu sein, die den Faden
zurucklasst und verschwindet, wenn
sie ihre Aufgabe erfillt hat! Der Herr
ladt uns ein, zu sagen: ,,Wir sind
unnutze Sklaven; wir haben nur
unsere Schuldigkeit getan® (Lk
17,10). So wird der Priester die
Demut haben, ,,zu lernen, nicht
modisch zu sein“ (17), nicht
versuchen, immer auf dem neuesten
Stand zu sein, die Vorhut von allem
zu bilden; auf fast instinktive Weise
die Geltungssucht zurickweisen, die



leicht mit einer Mentalitit des
Eigentumers der Seelen Hand in
Hand geht. Zugleich wird der
glaubige Laie, wenn er demutig ist,
die Kultdiener wegen des Heiligen,
das sie reprasentieren, achten: er
wird nicht seinen Pfarrer oder die
Priester im Allgemeinen Kritisieren,
sondern ihnen diskret helfen. Die
Sohne Noachs bedeckten die
Nacktheit ihres betrunkenen Vaters
(vgl. Gen 9,23). ,,Wie die guten Sohne
des Noach, sollst du mit dem Mantel
der Liebe die Erbarmlichkeiten
zudecken, die du an deinem Vater,
dem Priester, bemerkst“ (18). Der
heilige Thomas Morus wendete diese
Erzahlung sogar auf den Papst an,
fir den das christliche Volk hatte
beten sollen, anstatt ihn zu
verfolgen! (19).

Die Zeit gehort Gott: Glaube und
Demut



,Das Zeugnis der Schrift lautet
einstimmig: Die Fursorge der
Vorsehung ist konkret und
unmittelbar; sie kimmert sich um
alles, von den geringsten
Kleinigkeiten bis zu den grofsen
weltgeschichtlichen Ereignissen. Die
heiligen Blicher bekraftigen
entschieden die absolute
Souverdanitat Gottes im Lauf der
Ereignisse: "Unser Gott ist im
Himmel; alles, was ihm gefallt, das
vollbringt er’ (Ps 115,3). Und Christus
ist der, ’der 6ffnet, so dass niemand
mehr schliefSen kann, der schliefst, so
dass niemand mehr 6ffnen

kann’ (Offb 3,7). ’Viele Plane fasst das
Herz des Menschen, doch nur der
Ratschluss des Herrn hat

Bestand’ (Spr 19,21)“ (20). Und die
geistliche Leitung ist ein
hervorragendes Mittel, um uns
besser in diesen Horizont zu stellen.
Der Heilige Geist wirkt geduldig und
rechnet mit der Zeit: Der
empfangene Rat muss seinen Weg in



der Seele machen. Gott erwartet die
Demut eines fiir seine Stimme
empfanglichen Gehdrs; dann ist es
moglich, aus den in der Pfarre
gehorten Homilien Nutzen zu ziehen,
nicht nur um etwas zu lernen,
sondern vor allem, um sich zu
bessern: sich wahrend eines
Bildungsvortrags oder einer Weile
des Gebets, einige Notizen zu
machen, um sie dann mit jemandem
zu besprechen, der unsere Seele gut
kennt, bedeutet auch, die Stimme des
Heiligen Geistes zu erkennen.

Glaube und Demut gehen Hand in
Hand: Auf unserer Pilgerschaft zur
himmlischen Heimat miissen wir uns
vom Herrn fithren lassen, indem wir
uns an ihn wenden und sein Wort
horen (21). Die aufmerksame Lesung
des Alten und des Neuen Testaments,
mit theologisch-geistlichen
Kommentaren, hilft uns zu
verstehen, was Gott uns in jedem
Augenblick sagt, indem er uns zur



Bekehrung einladt: ,Meine Gedanken
sind nicht eure Gedanken, und eure
Wege sind nicht meine Wege —
Spruch des Herrn“ (Jes 55,8; vgl. ROm
11,33). Die Demut des Glaubens kniet
vor Jesus Christus, der in der
Eucharistie gegenwartig ist, nieder,
betet das inkarnierte Wort an wie die
Hirten von Betlehem. So geschah es
der heiligen Theresia Benedicta vom
Kreuz, Edith Stein: Nie vergafs sie
jene Frau, die mit ihrer
Einkaufstasche in eine Kirche ein-
trat und sich niederkniete, um ihr
personliches Gebet zu halten, in
einem vertrauten Gesprach mit Gott
(22).

Die Demut lasst uns eine von der
Zukunft unbelastete Gegenwart
leben, denn wir Christen gehoren zu
jenen, ,,die sehnstuichtig auf sein
Erscheinen warten“ (2 Tim 4,8).
Wenn wir wegen widriger Umstande
argerlich werden, mussen wir im
Glauben und in der Demut wachsen.



,Wenn du dich wirklich auf den
Herrn verlasst, wirst du lernen, dich
zufrieden zu geben mit allem, was
auf dich zukommen mag. Du wirst
die Gelassenheit nicht verlieren,
selbst wenn ein Vorhaben trotz
deines personlichen Engagements
und trotz des Einsatzes aller
vernunftigen Mittel nicht deiner
Erwartung gemaf$ gelungen ist... Es
wird eben nur insoweit seine
Erfillung gefunden haben, als es den
Planen Gottes entspricht® (23). Auf
diese Weise vermeidet man eine
ubertriebene Unzufriedenheit, oder
die Neigung die Demiutigungen im
Gedachtnis zu bewahren: Ein Kind
Gottes verzeiht die Beleidigungen, es
verharrt nicht im Groll, sondern geht
vorwarts“ (24). Und wenn jemand
denkt, dass ihn ein anderer beleidigt
hat, versucht er sich nicht an die
Beleidigungen zu erinnern, er tragt
nicht nach: er schaut auf Jesus,
wissend, dass ,.er mir noch mehr
vergeben hat; wie viel mehr Liebe



schulde ich dann ihm!“ (25). Der
Demiitige sagt mit dem heilige
Paulus: ,Ich vergesse, was hinter mir
liegt, und strecke mich nach dem aus,
was vor mir ist. Das Ziel vor Augen,
jage ich nach dem Siegespreis: der
himmlischen Berufung, die Gott uns
in Christus Jesus schenkt“ (Phil
3,13-14).

Diese Haltung hilft uns, die
Krankheit anzunehmen und sie in
eine fruchtbare Aufgabe zu
verwandeln: Sie ist eine Sendung, die
Gott uns anvertraut. Und ein Teil
dieser Sendung besteht darin, zu
lernen, es den anderen leichter zu
machen, dass sie uns helfen konnen,
unseren Schmerz und die moglichen
Angste zu lindern: sich helfen,
heilen, begleiten zu lassen, ist ein
Beweis des Sich-Uberlassens in die
Hénde Jesu, der in unseren Brudern
prasent wird. Wir sollen ergédnzen,
,2was an den Leiden Christi noch



fehlt, fiir seinen Leib, die
Kirche“ (Kol 1,24).

Das Bewusstsein unserer Schwache
fihrt uns dazu, dass wir uns helfen
lassen, nachsichtig mit den anderen
sind, die menschliche Natur
verstehen, heuchlerisches Erstaunen
vermeiden. Unsere Schwéche o6ffnet
uns Verstand und Herz, um die
anderen zu verstehen: Man kann
zum Beispiel die Absicht ldutern oder
denken, dass sich eine Person in
einer sehr schwierigen Situation
befand; auch wenn das offensichtlich
nicht bedeutet, dass man die
Wahrheit ignoriert, indem ,,das Bose
gut und das Gute bose” genannt
wird, und ,,das Bittere in SufSes und
das StuifSe in Bitteres verwandelt
wird“ (Jes 5,20). Andererseits kann es
gelegentlich vorkommen, dass
jemand dazu neigt, sich zu
unterschitzen. Diese in vielen
Bereichen hdufig vorkommende,
niedrige Selbsteinschédtzung ist auch



nicht heilsam, weil sie nicht der
Wahrheit entspricht und jemandem,
der berufen ist, hoch zu fliegen, die
Flugel stutzt. Es gibt keinen Grund,
den Mut zu verlieren: Die Demut
fihrt uns dazu, anzunehmen, was
uns gegeben ist, in der tiefen
Uberzeugung, dass der Herr uns auf
Wegen der Barmherzigkeit fihren
mochte (vgl. Hebr 3,10; Ps 95,10);
aber er fihrt uns auch eben deshalb
dazu, kithn zu trdumen: ,,Sich als
zerbrochenen und wieder
zusammen geklammerten Ton zu
wissen ist ja gerade die stindige
Quelle der Freude, denn es bedeutet,
sein Kleinsein vor Gott
anzuerkennen: als Kind, als Sohn.
Kann man sich eine tiefere Freude
als die eines Menschen vorstellen,
der sich arm und schwach, aber auch
Kind Gottes weifd?“ (26).

Die Offnung zur Vorsehung



Der demiitige Mann und die
demuitige Frau sind offen fiir das
Wirken der Vorsehung in der
Zukunft. Sie versuchen weder, noch
wollen sie alles kontrollieren und
Erklarungen fur alles haben. Sie
achten das Geheimnis der
menschlichen Person und vertrauen
auf Gott, auch wenn der nachste Tag
unsicher erscheint. Sie versuchen
nicht, die geheimen gottlichen
Absichten zu erkennen, noch das,
was ihre Kraft iibersteigt (vgl. Sir
3,21). Ihnen gentugt die Gnade Gottes,
denn ,sie erweist ihre Kraft in der
Schwachheit® (2 Kor 12,9). Wir
finden diese Gnade im Umgang mit
Jesus Christus: sie ist Teilhabe an
seinem Leben. Nach einer
bewegenden Danksagung an Gott
Vater, ladt Jesus seine Junger aller
Zeiten ein, sich ihm zu ndhern, quia
mitis sum et humilis corde (Mt 11,29):
der Herr ist gutig und von Herzen
demiitig, und deshalb finden wir bei
ihm Verstandnis und Gelassenheit.



Wir nahern uns Christus in der
Eucharistie, seinem verwundeten
und auferstandenen Leib: in
humilitate carnis assumptae , heifdt es
in der 1. Prafation des Advents — er
kommt in seiner ersten Ankunft in
der Demut unseres Fleisches. Wir
berthren die unaussprechliche
Demut Gottes. ,Demut Jesu: in
Bethlehem, in Nazareth, auf
Kalvaria. Aber mehr Demiitigung
und Erniedrigung in der heiligen
Hostie; mehr als im Stall, als in
Nazareth und als am Kreuz“ (27). Die
Jungfrau Maria begleitet uns, damit
wir ihn mit der Demut empfangen,
mit der sie ihren Sohn Jesus empfing.
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta (28): Ave, Wurzel,
der das Heil entsprossen, Tur, die
uns das Licht erschlossen, um eine
Welt zu erleuchten, die ins Dunkel
des Stolzes getaucht ist; Jesus
Christus, Licht vom Licht (29),
offenbart uns die Barmherzigkeit
Gottes, des Vaters.



(1) Benedikt XVI., Homilie,
24.12.2011.

(2) Franziskus, Enz. Laudato si’
(24.5.2015), 67.

(3) HI. Josefmaria, Freunde Gottes, 94.

(4) Franziskus, Ansprache an die
Romische Kurie, 21.12.2015.

(5) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
233.

(6) Franziskus, Bulle Misericordiae
Vultus (11.4.2015), 15.

(7) H1. Josefmaria, Christus begegnen,
9.

(8) Franziskus, Apost. Schreiben
Misericordia et misera (30.11.2016), 2.

(9) Benedikt XVI., Nachsynodales
Schreiben Verbum Domini, 12.



(10) Vgl. Guillaume de Saint Thierry,
Exposé sur le Cantique des Cantiques ,
109, in Sources Chrétiennes 82, 243.

(11) Vgl. Franziskus, Laudato st’, 125.

(12) Sel. Alvaro del Portillo,
Hirtenbrief, 9.1.1980 (zitiert in
Alvaro del Portillo, Orar. Como saly
como luz , Barcelona: Planeta, 2013,
207).

(13) Franziskus, Misericordia et
misera, 16.

(14) Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 177.

(15) Benedikt XVI., Audienz,
30.5.2007.

(16) Hl. Ludwig von Frankreich,
Geistliches Testament an seinen Sohn,
den kunftigen Phi-lipp IIL., in Acta
Sanctorum Augustii 5 (1868), 546.

(17) HI. Josefmaria, Gesprdche, 59.

(18) Ders., Der Weg, 75.



(19) Vgl. hl. Thomas Morus, Responsio
ad Lutherum , in The Yale Edition of
The Complete Works of St. Thomas
More , Bd. 5, S. 142 (CW5, 142/1-4).

(20) Katechismus der Katholischen
Kirche, 303.

(21) Vgl. Sagrada Biblia, Traduccion y
notas de la Facultad de Teologia de la
Universidad de Navarra, Kommentar
zu Ps 95.

(22) Vgl. hl. Theresia Benedicta vom
Kreuz (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jlidischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend ,
1965 (Gesamtausgabe 1985), S. 362.

(23) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, 860.

(24) Vgl. Javier Echevarria,
Hirtenbrief, 4.11.2015, Nr. 21.

(25) Vgl. hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 210.



(26) Ders., Freunde Gottes, 108.
(27) Ders., Der Weg, 533.
(28) Hymnus Ave Regina Coelorum.

(29) Vgl. Romisches Messbuch, Credo.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-tur-der-demut/ (19.01.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/die-tur-der-demut/
https://opusdei.org/de-at/article/die-tur-der-demut/

	Die Tür der Demut

