
opusdei.org

Die Stunde der
Armen

Diese Zeilen sind kein Lied auf
die Bedürftigkeit oder sonst
einen Mangel, den Menschen
leiden. Wohl sollen sie es sein
auf den rechten Gebrauch der
Güter, auf die Mäßigkeit, die
Großzügigkeit oder die
Loslösung.

23.06.2008

Diese Zeilen sind kein Lied auf die
Bedürftigkeit oder sonst einen
Mangel, den Menschen leiden. Wohl
sollen sie es sein auf den rechten



Gebrauch der Güter, auf die
Mäßigkeit, die Großzügigkeit oder
die Loslösung. Die Zeiten für die
Wirtschaft werden zusehends
schlechter, und dieser Zustand kann
vielleicht ein guter Moment sein, um
das, was wir besitzen, besser zu
gebrauchen. Es geht auch nicht
darum, irgend jemandem einen
Maulkorb anzulegen, was seine
rechtmäßgen Bestrebungen angeht,
auch nicht, den Regierenden, den
Wirtschaftlern, den Arbeitern oder
Unternehmern eine Entschuldigung
zu bieten. Was ich vorschlage, ist
nichts Neues, es gehört zum
gesunden Menschenverstand; aber
natürlich gibt es Gelegenheiten, in
denen dieser – der oft gar nicht
gesund ist, wie eine Lehrerin aus
meiner Kindheit zu sagen pflegte –
etwas mehr sensibilisiert werden
kann. Oder vielleicht könnten wir an
die Weisheit erinnern, aus der Not
eine Tugend zu machen.



Die erste Seligpreisung sagt, dass die
Armen selig sind, weil ihnen das
Himmelreich gehört. Matthäus
spricht von Armen im Geist, Lukas
nennt sie einfach Arme. Weder sind
das zwei widersprüchliche
Ausdrücke noch ist der erste eine
versüßte Fassung; beide Evangelisten
zeigen deutlich, dass die eine wie die
andere Haltung verlangt wird.
Benedikt XVI. hat geschrieben: „Die
Armut, von der da die Rede ist, ist nie
ein bloß materielles Phänomen. Die
bloße materielle Armut rettet nicht,
auch wenn gewiss die
Benachteiligten dieser Welt in ganz
besonderer Weise mit Gottes Güte
rechnen dürfen. Aber das Herz der
Nichtsbesitzenden kann verhärtet,
vergiftet, böse sein – inwendig voller
Gier nach der Habe, Gottes
vergessend und anch dem äußeren
Besitz sich verzehrend.“ (Jesus von
Nazareth)



Andererseits ist die Armut, von der
das Evangelium spricht – das stellt
auch der Papst fest –, auch keine bloß
geistige Haltung. Nicht allen ist
dasselbe aufgetragen, was nichts
oder weniger haben betrifft, aber wir
alle müssen genügend Verzicht
leisten, damit Herz und Verstand
nicht unnötig durch Reichtum
beschwert oder sogar abgestumpft
werden. Etwas zu besitzen kann nur
als Dienst verstanden werden, der
der Kultur des Habens die Kultur der
inneren Freiheit entgegenstellt.
Wenn man Christ ist, muss man die
nötige Loslösung üben, die den Besitz
des Himmelreiches und die
Nächstenliebe ermöglicht. Wenn
man kein Christ ist, gilt dasselbe,
denn der Geiz trägt nie zu einer
besseren Gesellschaft bei.

„Die Güter der Welt sind nicht
schlecht – sagte der Gründer des
Opus Dei. Der Mensch wendet sie
jedoch zum Bösen, wenn er sie zu



Götzen erhebt und sich vor ihnen
niederwirft. Sie werden geadelt,
wenn wir sie – in einer christlichen
Arbeit, in Gerechtigkeit und Liebe –
in Werkzeuge des Guten
verwandeln.“ Wir können nicht den
wirtschaftlichen Gütern nachjagen –
so fuhr er fort – wie jemand, der auf
Schatzsuche geht. Wo dein Schatz ist,
da ist auch dein Herz, sagt die Heilige
Schrift. Wenn wir Güter nur
aufhäufen, wenn diese nicht dazu
dienen, Gerechtigkeit und Liebe zu
über, wenn wir nicht losgelöst vom
Materiellen leben, dann schrumpfen
unser Herz und unser Verstand. Ich
würde sagen, sie werden niedrig und
klein, dann sie sind für die
Großherzigkeit geschaffen, sie sollen
ihre Bestrebung auf höhere Ziele
richten und dort ihren Schatz haben.

Die Zeiten für die Wirtschaft sind
prekär, sie wird schlechter
funktionieren. Alle werden daran
mitwirken müssen, diese Lage zu



verbessern. Aber sicher ist das auch
für alle eine gute Gelegenheit, den
Gürtel enger zu schnallen, nicht nur
für die, die weniger haben. Die
Stunde ist da, den unkontrollierten
Konsum zu beenden, der einzig und
allein das materielle Wohlergehen im
Auge hat, meist in dem, was
überflüssig ist; es ist Zeit, im Trinken,
Essen und Sich-Kleiden Nüchternheit
zu üben; es ist die Stunde der
Großzügigkeit gegenüber den
Menschen und Institutionen, die Not
leiden oder sich für bessere
Lebensbedingungen anderer
einsetzen; die Zeit ist da, weniger
auszugeben; jetzt sollte die Werbung
aufhören, den Wunsch nach dem
Teuersten zu wecken; jetzt heißt es
nachdenken über die Erziehung der
Kinder: dass sie es nicht zu leicht
haben und wissen, was die Dinge
kosten; es ist Zeit, auf Launen zu
verzichten...



Die Bedürftigkeit hat keinen Wert in
sich selbst. Aber in dem Maß in dem
sie freiwillig ist – oder, falls sie
erzwungen ist, mit froher Miene
getragen wird – und zu höheren
Zielen führt, kann sie zu einer
Tugend werden, zu Mäßigkeit,
Loslösung, Armut. Vielleicht kann
uns diese Maxime aus dem Weg
nützen: „Vergiss es nicht: der hat
mehr, der weniger braucht; schaffe
dir keine Bedürfnisse.“

Artikel in der Zeitung Las
Provincias, Valencia (Spanien),
24.6.2008

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/die-stunde-der-armen/
(21.12.2025)

https://opusdei.org/de-at/article/die-stunde-der-armen/
https://opusdei.org/de-at/article/die-stunde-der-armen/

	Die Stunde der Armen

