
opusdei.org

Die Seligpreisungen
(IV): Die Revolution
der Sanften

In der dritten Seligpreisung lädt
der Herr uns ein, sanftmütig zu
sein, Mitarbeiter Gottes in
Gelassenheit, mit Demut und
Festigkeit. (Ein Leitartikel für
junge Menschen)

09.11.2016

Die Leute, die dem Herrn auf dem
Berg zuhörten, schauten einander
an, ohne etwas zu sagen. Jede
Seligpreisung war eine



Überraschung. Die Kraft seiner Rede
begann, sie zu begeistern; denn der
Meister wandte sich an die Armen
und die Trauernden, an Menschen
also, die bisher eine Nebenrolle
gespielt hatten in der Geschichte
Israels.

Es waren viele Leute, es genügte, die
Menschenmenge anzusehen, die sich
um den Hügel drängte. Sie brauchten
nur einen Anführer, einen Messias,
der sie zum Handeln brachte und sie
aus ihrem Elend befreite. Aber mit
der dritten Seligpreisung eröffnet
Jesus ihnen wieder einen neuen,
unbekannten Horizont. Zu ihrer
Überraschung sagt er: Selig, die keine
Gewalt anwenden; denn sie werden
das Land erben.

Wenn jemand der Anwesenden in
dem Mann aus Nazareth einen
Leader oder revolutionären Rächer
sah, so enttäuschten ihn diese Worte;
denn der Herr lud sie ein, den Zorn



durch Gelassenheit zu überwinden,
den Hass durch Vergebung, den
Ärger durch Sanftmut. Sollten sie
also weiterhin leiden? Wollte der
Messias, dass sie aufhörten, für die
Gerechtigkeit zu kämpfen?

Von welcher Sanftmut spricht Jesus?
Um ihn besser zu verstehen, muss
man einige Seiten weiterblättern im
Evangelium und lesen, dass er selbst
sagt: Lernt von mir, denn ich bin gütig
und von Herzen demütig[1]. Die
Sanftmut, die Christus uns empfiehlt,
ist also eine Eigenschaft des Herzens,
der Stelle, an der die Leidenschaften
entstehen und aktiv werden, die
unser Inneres hin- und her bewegen.
Sie machen uns zu allem fähig: zum
Besten wie zum Schlimmsten,
würdig, das Land zu erben oder dazu
unfähig zu sein.

Die Zügel unseres Lebens

Alexander der Große, der berühmte
Krieger, der im 4. Jahrhundert vor



Christus ein ganzes Reich eroberte,
war erst 16 Jahre alt, als sein Vater
Philipp, Kaiser von Mazedonien, ihn
zum Befehlshaber über das Heer
ernannte. Da die Soldaten einen so
jungen Heerführer ablehnten,
schenkten sie ihm, um ihn zu
demütigen, am Tag seiner
Ernennung ein Pferd, das noch
niemand zu reiten geschafft hatte. Es
hieß Bucéfalo. Das Tier war pure
Energie. Welch großen Dienst konnte
es in einer Schlacht erweisen! Leider
gelang es niemandem, in den Sattel
zu steigen. Sobald es jemand
versuchte, erhob sich das Pferd und
warf ihn ab.

Uns kann es ähnlich ergehen: Wir
sind voller Energie und möchten
Großes vollbringen, sind aber
manchmal unfähig, unseren eigenen
Charakter zu beherrschen. Wenn uns
– wie Bucéfalo - eine Verantwortung
übertragen wird, wissen wir
manchmal nicht, damit umzu- gehen.



Wir würden gerne eine Arbeit zu
Ende führen, haben aber keine Lust
dazu. Wir versuchen, freundlich zu
sein, aber schnell packt uns der
Ärger. Wir planen den Verlauf des
Nachmittags, aber bald schon
schwinden unsere Vorsätze dahin,
erstickt in Lustlosigkeit oder
Entmutigung…

In allen diesen Fällen werfen die
Leidenschaften unsere guten
Vorsätze über Bord. Es ist nicht
leicht, die Gefühle zu beherrschen.
„Ich begreife mein Handeln nicht“,
schrieb der heilige Paulus, etwas
enttäuscht von sich selbst. „Ich tue
nicht das, was ich will, sondern das,
was ich hasse“[2].

In den Jugendjahren beginnen wir,
unser Leben selbst in die Hand zu
nehmen. Deshalb brechen die
Leidenschaften mit voller Kraft
durch. Sie sind dazu da, uns zu
helfen, die Schwierigkeiten zu



überwinden, auf die wir im Lauf
unseres Lebens treffen werden. So
nötig sie auch sind – wir müssen
lernen, mit ihnen umzugehen, damit
sie nicht unkontrolliert in uns
ausbrechen.

Maßlose, ungerechtfertigte
Wutausbrüche, Lustlosigkeit
angesichts jeglicher
Anstrengung,übertriebene Sorge um
Dinge, die wir unbedingt haben zu
müssen meinen oder auch
ungezügelte Sinnlichkeit – sie alle
sind Zeichen dafür, dass wir es noch
nicht geschafft haben, unsere
Leidenschaften zu beherrschen, und
wie Bucéfalo sind sie mit ihrer
enormen Kraft in der Lage, unsere
guten Vorsätze zunichte zu machen.

Kinder des großen Königs

Als der junge Alexander die ersten
Ausschläge des Pferdes sah, wusste
er, was zu tun war. Bucéfalo erschrak
über den Schatten des Reiters auf



dem Boden und richtete sich
schnaubend mit wilden Sprüngen
auf, um sich vom Gespenst, das es
auf dem Boden zu sehen glaubte, zu
befreien. Der Reiter aber blieb zum
Erstaunen aller Zuschauer oben
sitzen.

Wie schafft man es, seine
Leidenschaften zu beherrschen?
Nötig ist ein Reiter, der wie
Alexander in schwierigen Momenten
die Oberhand behält. So wie der
Sohn Philipps wusste, dass er diese
Stärke brauchte, um selbst Herrscher
werden zu können, haben auch wir
etwas Wertvolles erkannt, für das zu
leben sich lohnt, das unserem Willen
ein klares Ziel gibt, nämlich Jünger
des Herrn zu sein, auf die Welt, in
der wir leben, positiv einzuwirken
und in den Himmel zu kommen.

Wie Alexander sind auch wir Kinder
eines Königs, Kinder Gottes, und mit
dem sinnvollen Einsatz der



Leidenschaften können wir es unter
Beweis stellen. „Die Kinder. Sie
wollen sich gut betragen, wenn ihre
Eltern da sind. Die Kinder eines
Königs. Wie sehr mühen sie sich vor
ihrem Vater, dem König, die
königliche Würde zu wahren. Und
du? Weißt du nicht, dass du immer
vor dem großen König stehst, deinem
Vater Gott?“[3]

Wir sind gerufen, das Reich Gottes zu
erben, diese Welt zu verändern und
für immer zu leben. Sind das nicht
genug Ideale, um dafür alle Energien
zu mobilisieren, die Gott uns
geschenkt hat, anstatt sie für unseren
Stolz oder unsere Launen zu
einzusetzen, die schnell vergehen?

„Sei sehr rebellisch!“

Einmal wurde der heilige Josefmaria
von einem jungen Mann gefragt: 
„Vater, waren Sie ein Rebell, als Sie
jung waren?“ „Aber ja“, antwortete
der Heilige, „Ich war ein Rebell, als



ich jung war und bin es immer noch.
Aber ich protestiere nicht für alles
und jedes, ohne eine positive Lösung
zu geben. Ich will nicht das Chaos.
Dagegen eben rebelliere ich! Ich
möchte Kind Gottes sein, Umgang mit
Gott haben, mich verhalten als
Mensch, der weiß, dass er ein ewiges
Leben haben wird, und außerdem will
ich in diesem Leben so viel Gutes tun,
wie ich nur kann: verstehen,
entschuldigen, verzeihen, zusammen
leben mit anderen… Das ist meine
Rebellion! Ich bin also rebellischer als
mancher andere. Du, sei sehr
rebellisch, das ist nicht schlecht….“ [4]

Sanftmütig sein heißt nicht,
apathisch oder passiv sein oder nur
tun, was andere sagen. Wer sich so
verhält, ist feige, zu schwach, als dass
der Herr sich auf ihn stützen könnte.
Der Sanfte ist vielmehr ein Rebell,



der seine Kräfte richtig einsetzt und
energische Entscheidungen trifft,
wenn sie für eine Veränderung nötig
sind, wie der Herr sie zeigte, als er
die Händler aus dem Tempel
vertrieb.

Sanftmut kann sich nach außen wie
nach innen zeigen. Sie führt uns zur
Beherrschung unseres
Temperaments: zu diskutieren, wenn
es nötig ist, dabei aber den zu
respektieren, der anders denkt, nicht
laut zu werden, nicht zu verletzen.
Die Autorität von Eltern und Lehrern
zu respektieren, auch wenn sie uns
Grenzen setzen, die wir nicht
verstehen. Oder auch die
grundlegenden Regeln der
Höflichkeit einzuhalten als Zeichen
der Achtung anderer und unserer
selbst.

Auch im eigenen Inneren ist
Sanftmut nötig, um den Rat anderer
annehmen zu können, die es gut mit



uns meinen, was nicht heißt, dass
wir immer gleich alles verstehen,
was uns geraten wird. Andere auch
in Gedanken nicht attackieren,
sondern versuchen, immer zu
verzeihen und die Rachegelüste zu
verbannen, die uns überkommen
können. Unseren Mitmenschen für
ihre Worte und Handlungen keine
schlechten Absichten
unterstellen.Oder auch den Willen
Gottes annehmen, wenn unsere
Pläne sich nicht verwirklichen
lassen. All das sind Beispiele.

Papst Franziskus nennt Sanftmut
„die Tugend der Starken“[5], denn
die Selbstbeherrschung verlangt,
dass man großherzig die
Widrigkeiten relativiert, eigene
Fehler anerkennt und immer bereit
ist, den anderen zu dienen, „denn
wer nicht mit dem Ziel lebt zu
dienen, dient zu nichts im Leben“ [6].
Wer sich um Sanftmut bemüht,
kämpft ständig gegen den Stolz,



diesen Lügner, der die eigenen
Mängel vertuscht und Angst davor
macht, von anderen gebraucht zu
werden.

In die Sonne schauen

Alexander der Große schaffte es mit
viel Mühe, sich auf dem Tier zu
halten, und indem er es drehte, ließ
er es direkt in die Sonne schauen. So
konnte Bucéfalo seinen eigenen
Schatten nicht sehen. Es folgten
einige Sekunden intensiver
Anspannung, bis Ross und Reiter sich
aneinander gewöhnt hatten,
einander gefielen und sich fähig
sahen zu großen Abenteuern. Von
diesem Augenblick an setzte das
Pferd alle seine Energien auf den
Schlachtfeldern ein und begleitete so
den Eroberer bei seinen ständigen
Siegen.

Auch Jesus siegte mit Sanftmut. Er
trug das Kreuz auf seinen Schultern,
wie ein Lasttier den Pflug zieht, und



bahnte so eine Furche, in der das
Leben wuchs.

Nur wenn wir ihm folgen – das
Gesicht zur Sonne -, können wir der
Energie, die unseren Leidenschaften
innewohnt, Sinn und Richtung geben
und so gelassen und ausdauernd das
Land übernehmen, das Gott uns zum
Erbe geben will. „Wenn du auf den
Ruf antwortest, den der Herr an dich
ergehen ließ, wird dein Leben – dein
kleines, unbedeutendes Leben – in
der Geschichte der Menschheit eine
tiefe und breite, leuchtende und
fruchtbare Spur des Ewigen und
Göttlichen hinterlassen“[7].

* * *

Fragen für das persönliche Gebet:

Bin ich heftig im Umgang mit
anderen? Verletze ich Menschen
in meinem Umfeld, wenn ich
schlechter Stimmung bin? Gebe
ich ihnen die Schuld für das, was

• 



bei mir nicht gut läuft?
Übernehme ich mutig meinen
Teil an Verantwortung?
Bin ich bereit zu verzeihen?
Meide ich jedes negative Urteil
über andere? Bemühe ich mich
besonders denen gegenüber, die
mir weniger liegen?
Höre ich zu, wenn andere mit
mir sprechen? Akzeptiere ich in
aller Einfachheit, wenn mir
gesagt wird, dass ich etwas nicht
gut gemacht habe oder
opponiere ich dagegen aus Stolz?
Bin ich Gott gegenüber fügsam
oder meine ich, schon alles selbst
zu wissen? Vertiefe ich beständig
meine religiöse Bildung?
Kämpfe ich gegen die Faulheit
an? Bitte ich Gott um Hilfe, wenn
„mir alles egal ist“? Bitte ich ihn
darum, meine eigenen Fehler
sehen zu können und die
Bedürfnisse der anderen zu
entdecken?

• 

• 

• 

• 



Juan Narbona / Javier Bordonaba

[1] Mt 11, 29.

[2] Röm 7, 15.

[3] Hl. Josefmaria, Der Weg, 265.

[4] Hl. Josefmaria, Treffen mit
Jugendlichen in Peru, 13.07.1974.

[5] Franziskus, Brief an den
Journalisten Alfredo Leuco,
15.04.2015.

[6] Franziskus, Homilie in La Habana
(Cuba), 20.11.2015.

[7] Hl. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, 59.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/die-seligpreisungen-iv-die-
revolution-der-sanften/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iv-die-revolution-der-sanften/
https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iv-die-revolution-der-sanften/
https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iv-die-revolution-der-sanften/

	Die Seligpreisungen (IV): Die Revolution der Sanften

