
opusdei.org

Die Seligpreisungen
(III): Das Megafon
Gottes

«Selig die Trauernden, denn sie
werden getröstet werden». Der
Schmerz kann eine Erfahrung
sein, die uns hilft, Gott
anzunehmen. Text für junge
Menschen über die
Seligpreisungen, vorgeschlagen
von Papst Franziskus zur
Vorbereitung auf den
Weltjugendtag in Polen. (1.
April 2016)

01.05.2016



Er war kein Meister wie die anderen.
Die Scharen von Leuten, die auf den
Hängen der Hügel lagerten,
lauschten überrascht seiner Predigt,
die neue Worte enthielt. Er hatte die
Armen selig genannt und versprach
ihnen das Reich Gottes.

Wahrscheinlich machte der Herr
eine Pause, bevor er die zweite
Seligpreisung aussprach, damit die
erste in die Herzen eindringen
konnte. Dann sagte er: „Selig die
Trauernden, denn sie werden
getröstet werden“[1].

Als diese Worte ertönten, hoben
einige den Kopf. Sie waren nicht
glücklich, deshalb hatten sie ihr
Zuhause verlassen und sich tagelang
auf die Suche nach diesem Rabbi
gemacht, der die Herzen entzündete.
Sie wollten von einer Krankheit
geheilt werden, der Ungerechtigkeit
entkommen, ihr Leben ändern oder
die Hoffnung auf Gott



wiedererlangen. Aber weinen?
Welcher Retter verspricht denen, die
ihm folgen, Tränen?

Überrascht dachten sie nach über die
Worte des Meisters. Nachdem er sich
den Armen zugewandt hat, zeigt er
nun den Weinenden den Weg. Er ist
ein Messias, der nicht nur zu den
Reichen spricht, noch nur zu denen,
die viele Talente haben, oder denen
alles im Leben gelingt. Dieser Meister
hat eine Botschaft für alle; denn wer
hat noch niemals geweint? Wer
zweifelt daran, dass Traurigkeit,
Lustlosigkeit oder Schmerz früher
oder später im eigenen Leben
auftauchen?

Gottes Sprachrohr

Wozu ist Gott nötig? Das ist eine
Frage, die sich in bestimmten
Augenblicken unseres Lebens
erheben kann. Es gibt Zeiten, in
denen wir interessantere oder
dringendere Dinge zu tun haben.



Kopf und Herz beschäftigen sich mit
diesem anderen, und die Beziehung
zum Herrn wirkt wie eine Last,
voller Vorschriften und Regeln (z.B.
sonntags zur Messe zu gehen), die
nichts bringen. Es lohnt sich nicht.

Wenn wir in unserem Leben wie auf
ruhigem Meer segeln, kann uns der
Eindruck, Kapitän auf eigenem Schiff
zu sein, sogar dazu führen, an Gott
zu zweifeln. Dennoch genügt
weniges, damit wir begreifen, wie
zerbrechlich das Schiff ist, das wir
steuern. Eine Krankheit, Probleme in
der Familie, eine unglückliche Liebe
oder das Gefühl, dass nichts uns ganz
erfüllen kann, sind Erfahrungen, die
alles, was uns umgibt, überschatten
können.

Der Schriftsteller C.S. Lewis deutet
diese physisch oder psychisch
schmerzhaften Momente als einen
deutlichen Ruf Gottes. „Gott flüstert
in unseren Freuden“ – so sagt er-, „er



spricht in unserem Gewissen, aber er
schreit in unserem Schmerz. Der
Schmerz ist sein Megafon, um die
taube Welt zu wecken“[2].

In der Tat, Gott ist immer bei uns,
und im täglichen Leben dringen
seine Eingebungen leise zu uns. Sie
drängen sich nicht auf, sondern
wirken wie Vorschläge. Daher ist es
nicht verwunderlich, dass innerer
Lärm, Sorgen odereigene Interessen,
die unseren Geist beschäftigen, seine
Stimme übertönen. Wir vergessen
den Herrn einfach und drücken ihn
innerlich in die Ecke.

Wir stellen uns taub. Doch trotzdem
ist Gott in schwierigen Momenten an
unserer Seite,auch wenn er unseren
Schmerz weder wünscht noch ihn
provoziert, denn er verlässt uns
niemals.

Wenn dich jemand bei deinem
Namen nennt…



Die Leiden, die im Leben auftreten,
können durch eine objektive
Situation hervorgerufen sein, den
Tod eines Familienangehörigen, eine
Zeit finanzieller oder beruflicher
Schwierigkeiten, eine Krankheit usw.
Es sind Probleme, deren Lösung
nicht ganz in unseren Händen liegt.
Bei solchen Gelegenheiten können
wir von Maria Magdalena lernen,
einer der vielen Personen, die wir
wie Jesus selbst, die Muttergottes,
den heiligen Petrus oder den heiligen
Paulus im Evangelium weinen sehen.

Zwei Tage nach der Kreuzigung des
Herrn kommt Maria zum Grab des
Herrn, um seinen Leichnam zu
salben. Ihr Schmerz ist kein
Hindernis, das sie daran hindern
würde, Jesus ein letztes Mal zu
dienen. Wie viele Erinnerungen
werden sie an diesem Morgen
überflutet haben, während sie allein
durch die Straßen Jerusalems lief!
Aber als sie zum Grab kommt und es



leer findet, bricht sie zusammen.
Nicht einmal der Trost, den
Leichnam des Herrn zu finden, bleibt
ihr! Alles hat man ihr genommen!
Eins uns andere Mal fragt sie Gott: 
Warum? Warum?

„Frau, warum weinst du?“[3], fragt
eine Stimme. Sie meint, es sei der
Gärtner, und antwortet: „Herr, wenn
du ihn weggebracht hast, sag mir,
wohin du ihn gelegt hast. Dann will
ich ihn holen“. Sie konnte sich nicht
vorstellen, was geschehen war. Gott
allein kennt den Grund für Dinge, die
uns an den Rand der Verzweiflung
bringen können. „Maria!“ sagt der
Herr. „Rabbuni! Meister!“ ruft sie vor
Freude, als sie ihn erkennt.

„Maria!“ Als sie gerufen wird, öffnen
sich Maria Magdalenas Augen
wirklich. Manchmal genügt es, dass
uns jemand liebevoll bei unserem
Namen nennt, damit unser Herz
leichter wird. Wenn wir keinen Sinn



im Leiden finden und nicht ein noch
aus wissen, hilft es, zum Tabernakel
zu gehen, das Problem in den
Händen Gottes zu lassen und auf den
Herrn zu hören, der uns beim
Namen ruft.

Der angekettete Elefant

Wer den Herrn in seinem täglichen
Leben finden will, braucht aber
keine Tragödie zu erwarten, um von
Gott getröstet zu werden, sondern
die kleinen Enttäuschungen,
Entmutigungen, Klagen oder
Widrigkeiten jeden Tages sind schon
Gelegenheiten, Seine Hilfe zu suchen.

Eine Ursache für Schmerz kann das
wiederholte Vorkommen unserer
persönlichen Schwächen und
Erbärmlichkeiten sein. Selbst wenn
wir denken, dass wir nichts
Schlimmes in unserem Leben getan
haben, behält unser Herz doch jede
Wunde in Erinnerung. Auf
geheimnisvolle Weise wird die Seele



nach und nach müde von den
begangenen Sünden, den großen wie
den kleinen. So fühlen wir uns eines
Tages erschöpft, demotiviert oder
verachten uns selbst, ohne zu wissen,
warum. In diesem Zustand sind wir
besonders schwach. Deshalb ist es
nicht gut, lange darin zu verbleiben;
denn Traurigkeit führt zur Sünde.
Wenn wir uns wütend, gelangweilt
odererfolglos fühlen, sind wir in der
Lage, große Dummheiten zu
begehen. „Ein Abgrund ruft den
anderen“[4], sagt die Bibel. „In unser
aller Leben gibt es Dunkelheit“, sagt
Papst Franziskus, „sogar Momente, in
denen alles, auch im eigenen
Gewissen, dunkel ist, nicht wahr? Im
Dunkeln gehen heißt, selbstzufrieden
sein, überzeugt davon sein, keine
Erlösung zu brauchen. Das ist die
Dunkelheit!“[5] Wie der Papst sagt,
besteht die Gefahr, uns mit unserer
Schwäche abzufinden und die
Bitterkeit der Bekehrung
vorzuziehen; denn Bekehrung



bedeutet Wachstum, Kampf, Reifung.
Wir denken: „Ich müsste arbeiten,
studieren“, „ich sollte weniger mit
meinen Eltern streiten, sie zu
verstehen versuchen“, „ich müsste
auf dieses Laster verzichten“…, aber
oft bleibt es beim Wunsch.

Damit die Elefanten den Zirkus nicht
verlassen konnten, band man sie
früher mit einer schweren Kette an
einen Pflock. Die riesigen Tiere
besitzen außergewöhnliche Kräfte
und könnten sich mit einem Schlag
befreien. Warum taten sie es nicht?
Sie waren von Geburt an gewöhnt,
an diesen Pflock angebunden zu sein.
Als sie noch jung und schwächer
waren, versuchten sie zu
entkommen, verloren aber bald die
Lust zu ziehen. Später war ihnen das
Ausmaß ihrer eigenen Kraft nicht
bewusst. So blieben sie ergeben
angekettet.



Uns kann ähnliches passieren: Wir
haben vielleicht lange gegen Fehler
gekämpft, gegen die wir nicht
ankamen, und haben schließlich
aufgegeben. Früh am Morgen
aufstehen, studieren oder lernen,
was wir geplant haben, keusch sein,
aufrichtig in der Beichte oder
liebenswürdig, wenn andere uns
widersprechen, all das kann uns wie
ein Kampf vorkommen, den wir
nicht gewinnen können. Aber das ist
nicht wahr. Mit Gottes Hilfe müssen
wir es weiter versuchen. Vielleicht
wird das, was vorher unmöglich war,
jetzt mit ein bisschen Überwindung
doch möglich. Er bittet uns nur
darum, dass wir die Hand nach der
Seinen ausstrecken.

Wer noch nicht reif genug ist, in sich
selbst die Ursache seiner Probleme
zu sehen, ist schnell bereit zu
rebellieren oder anderen die Schuld
zu geben (der Familie, den Freunden,
dem „System“ usw.). Vielleicht hält



uns die Sünde gefangen, und wir
schaffen es nicht, den Blick zu den
anderen und zu Gott zu erheben. Wir
sehen die Nöte anderer nicht, sehen
nur die eigenen.

Der erste Schritt, uns vom Schmerz
zu befreien, kann darin bestehen, die
Menschen, die uns umgeben mit
anderen Augen zu sehen, ihnen nicht
die Schuld für unser Leiden zu
geben. Zu Hause helfen, uns für die
Probleme unserer Eltern
interessieren, einem Freund, der uns
braucht, Zeit und Aufmerksamkeit zu
widmen, uns engagieren in einer
Hilfsorganisation. So etwas kann ein
guter Anfang sein. Unter anderem
werden wir dabei entdecken, dass
wir eine enorme Fähigkeit haben,
andere glücklich zu machen. Das zu
versuchen lohnt sich!

„Du gehst und kommst immer
weiter…“



Der heilige Josefmaria stellte die
Frage: „Keine Freude? -Denke sofort:
Da ist ein Hindernis zwischen mir
und Gott. – Fast immer ist es so“[6].
Um aus einem Tief
herauszukommen, hilft manchmal
im Leben eine gute Beichte. Sind wir
noch nicht bereit, eine Beichte
abzulegen, so können wir wenigstens
unser Gewissen erforschen und
anerkennen, dass wir uns ändern
sollten. Wenn unser Stolz uns nicht
daran hindert, wird Gott uns die
Kraft geben, die uns fehlt, um
Verzeihung zu bitten.

Die Hindernisse, die auftauchen
können wie: „Besser beichte ich an
einem anderen Tag“, „Ich schaffe es
nicht, das zu sagen“, „Der Priester
wird mich nicht verstehen“ – sind
Fallen, die der Teufel uns stellt und
die wir mutig überspringen sollten.
Wir dürfen ihn nicht siegen lassen!
Wenn wir uns in der Gegenwart
Gottes vor dem Priester niederknien,



fällt nicht nur die Maske aus Lügen
von unserer Seele, die sie schwach
aufrecht hielt, sondern der Herr
erfüllt uns mit Seiner Gnade.

„Wir meinen, zur Beichte zu gehen
sei wie in die Reinigung zu gehen.
Aber Jesus ist keine Reinigung,
sondern im Beichtstuhl ereignet sich
die Begegnung mit Dem, der uns so
erwartet, wie wir sind. Sieh, Herr, so
bin ich. Wir schämen uns, die
Wahrheit zu bekennen: Ich habe das
getan und das gedacht (…). Sich
schämen bedeutet, demütig zu sein!“
Daher sollten wir beichten, „mit
Vertrauen, sogar mit Freude, ohne
etwas zu beschönigen. Vor Gott
dürfen wir uns nicht maskieren! Die
Wahrheit sagen. Voller Scham?
Heilige Scham…“. Und etwas
verschmitzt fragt der Papst: „ ‚Und
wenn ich morgen wieder dasselbe
tue?‘ Dann beichtest du eben wieder,
immer wieder… Er erwartet uns
immer“[7]. Bei anderer Gelegenheit



sagte er: „Gott wird nicht müde, uns
zu vergeben. Wir sind es, die müde
werden, um Verzeihung zu bitten“.

Nur so wird unsere Schwäche uns
nicht unsicher machen, sondern uns
mit der Freude derer erfüllen, die
wissen, dass sie Kinder Gottes sind.
Der heilige Josefmaria drückte es so
aus: „Traurig? ... Weil du unterlegen
bist in diesem Kampf? – Nein! Froh!
Denn beim nächsten Mal wirst du
mit der Erfahrung von heute siegen“.
[8]

So begreifen wir, dass die Tränen, die
uns bis hierher gebracht haben, die
inneren Leiden, unsere Schwächen
oder Zweifel, einen Sinn hatten. Wir
haben uns selbst besser
kennengelernt und vor allem wissen
wir, dass wir mit der Hilfe Gottes
rechnen können. Wenn wir unsere
Belastungen in die Hände Gottes
legen und den Frieden und die
Freude der Beichte erleben,



verstehen wir schließlich, warum
Jesus die selig nannte, die weinen.

* * *

Fragen für das persönliche Gebet:

Lebe ich den Glauben nur, wenn er
mir nützlich scheint? Denke ich an
Gott nur, wenn ich ihn um etwas
bitten möchte? Könnte ich nicht
jeden Tag einige Minuten mit Gott
reden oder ein Gebet sprechen, um
Gott nicht zu vergessen, besonders in
Zeiten, in denen mich andere Dinge
sehr beschäftigen? Könnte ich in der
geistlichen Leitung besprechen, wie
ich täglich Umgang mit Gott haben
kann?

Akzeptiere ich, wenn die Dinge nicht
so laufen, wie ich möchte? Bitte ich
Gott, dass Er mir hilft, Seinen Willen
zu erkennen und diese
Gelegenheiten zu nutzen, Ihm
näherzukommen?



Wenn ich wütend werde oder wenn
eine Situation schwierig wird, denke
ich dann darüber nach, was ich
ändern könnte? Kritisiere ich immer
nur die anderen, ohne meinen Teil
der Verantwortung zu sehen? Bitte
ich um Verzeihung, wenn ich merke,
dass ich mich geirrt oder jemanden
verletzt habe – auch, wenn es mir
schwerfällt?

Was hindert mich daran, Gott in der
Beichte um Vergebung zu bitten?
Wenn ich bereits regelmäßig beichte,
was tue ich, um zu lernen, besser zu
beichten? Beichte ich in der Haltung
dessen, der nur sein Gewissen
erleichtern will, oder bitte ich den
Herrn wirklich von ganzem Herzen
um Verzeihung?

J. Narbona /J. Bordonaba

[1] Mt, 5, 4.



[2] C.S. Lewis, Über den Schmerz
(Brunnen 1991).

[3] Joh 20, 11 – 18.

[4] Ps 42, 7.

[5] Papst Franziskus, Homilie,
30.04.2013.

[6] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 662.

[7] Papst Franziskus, Predigt,
30.04.2013.

[8] Hl. Josefmaria, Kreuzweg, 3.
Station, Nr.3.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/die-seligpreisungen-iii-das-
megafon-gottes/ (30.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iii-das-megafon-gottes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iii-das-megafon-gottes/
https://opusdei.org/de-at/article/die-seligpreisungen-iii-das-megafon-gottes/

	Die Seligpreisungen (III): Das Megafon Gottes

