
opusdei.org

Die "schlechten
Momente"

Krankheit, familiäre und
finanzielle Probleme,
vorübergehender Ärger oder
tiefe Traurigkeit. Die schlechten
Momente kennt jeder. Kann
man sie heiligen? Stellen sie im
Leben des Christen eine Chance
oder ein Hindernis dar?

13.03.2012

Krankheit, familiäre und finanzielle
Probleme, vorübergehender Ärger
oder tiefe Traurigkeit. Die schlechten
Momente kennt jeder. Kann man sie



heiligen? Stellen sie im Leben des
Christen eine Chance oder ein
Hindernis dar?

Die ruhigen Zeiten nutzen

Die meisten von euch sind noch jung,
ihr steht in der herrlichen
Lebensspanne, die von der Fülle der
Kraft und der Vitalität geprägt ist.
Aber die Zeit vergeht, und
unausweichlich macht sich die
körperliche Abnützung bemerkbar.
Später melden sich nach und nach
die Begrenzungen der reifen
Lebensjahre und schließlich die
Gebrechen des Alters. Außerdem
kann jeder von uns in jedem
Augenblick erkranken oder sich
körperliche Beschwerden zuziehen.

Nur wenn wir in der rechten Weise -
in einer Christen geziemenden Weise
also - die guten Zeiten des
körperlichen Wohlbefindens nutzen,
werden wir auch in der Lage sein,
mit Freude all das anzunehmen, was



die Leute irrtümlich als schlimm
ansehen. Ohne in Einzelheiten zu
gehen, möchte ich euch meine eigene
Erfahrung weitergeben. Es kann
geschehen, dass wir während der
Krankheit unseren Mitmenschen auf
die Nerven fallen: Ich werde nicht
richtig versorgt, keiner kümmert sich
um mich, ich verdiene eine bessere
Behandlung, keiner versteht mich...
Der Teufel ist immer auf der Lauer
und greift uns von verschiedensten
Seiten an. Seine Taktik während der
Krankheit besteht darin, dass er in
uns eine Art Psychose auslösen
möchte, damit wir uns von Gott
abwenden, unsere Umgebung
vergiften und den Schatz an
Verdiensten zunichte machen, den
sich, zum Wohl aller Seelen,
derjenige erwirbt, der den Schmerz
mit übernatürlichem Optimismus -
mit Liebe - trägt. Geraten wir nach
dem Willen Gottes in die Netze der
Drangsal, dann seht darin ein
Zeichen, dass Er uns für reif genug



hält, damit wir uns noch enger
seinem erlösenden Kreuz verbinden.

Unterlasse nicht die innere
Abtötung

Du plätscherst in den Versuchungen
herum, bringst dich dabei in Gefahr,
spielst mit Blicken und mit
Vorstellungen, ergehst dich in
seichtem Geschwätz. - Und dann bist
du verstört, wenn Zweifel, Skrupel,
Verwirrung, Trübsinn und
Niedergeschlagenheit auf dich
einstürmen. Du musst mir zugeben,
dass du wenig konsequent bist.

Die Spur des Sämanns, 132

Wenn deine Phantasie sich um dich
selber dreht, bringt sie merkwürdige
Situationen und Gebilde hervor, die
meist nicht zu deinem Weg passen
und dich sinnlos ablenken, erkalten
lassen und das Bewusstsein der
Gegenwart Gottes in dir verdunkeln.
- All das: leerer Wahn!



Wenn sich die Phantastereien auf die
anderen richten, dann verfällst du
leicht in den Fehler, über sie zu
urteilen - auch wenn das nicht deine
Aufgabe ist -, und deutest ihr
Verhalten in unangemessener und
unsachlicher Weise, als fahrlässiger
»Richter«.

Wenn sich deine Einbildungskraft
mit deinen eigenen Fähigkeiten,
deiner Ausdrucksweise etwa,
beschäftigt oder mit der
Bewunderung, die du bei anderen
hervorrufst, dann läufst du Gefahr,
die Lauterkeit der Absicht zu
verlieren und stolz zu werden.

Der Phantasie freien Lauf zu lassen,
ist für gewöhnlich
Zeitverschwendung; sie bahnt
außerdem - wenn man sie nicht
zügelt - zahlreichen freiwilligen
Versuchungen den Weg.

Unterlasse an keinem einzigen Tag
die innere Abtötung!



Die Spur des Sämanns, 135

Bekämpfe die schlechten Momente
mit Gott zusammen

Die Freude und ein ebenso
übernatürlicher wie menschlicher
Optimismus sind mit physischer
Ermüdung, mit Schmerz und Tränen
- wir haben ja ein Herz - und mit den
Schwierigkeiten im inneren Leben
oder im Apostolat vereinbar.

Jesus, »perfectus Deus, perfectus
Homo« - vollkommener Gott,
vollkommener Mensch -, trug in sich
die ganze Seligkeit des Himmels und
hat doch Erschöpfung und
Müdigkeit, Weinen und Leiden
erfahren wollen..., damit wir zutiefst
verstehen, was es heißt, daß man,
um ganz auf Gott ausgerichtet zu
sein, ganz und gar menschlich sein
muss.

Im Feuer der Schmiede, 290



Schau hier, was jemand mir vor
kurzer Zeit schrieb - ich habe es
damals aufbewahrt im Gedanken an
die naiven Leute, die meinen, die
Gnade könne auf die Natur
verzichten: »Vater, seit einigen Tagen
bemerke ich eine schreckliche
Trägheit und Lustlosigkeit bei der
Erfüllung meines Lebensplanes; alles
tue ich wie gezwungen und innerlich
recht teilnahmslos. Beten Sie für
mich, damit diese Krise bald vorüber
ist; denn ich leide sehr unter dem
Gedanken, sie könnte mich vom
Wege abbringen.«

Als Antwort schrieb ich nur:
Wusstest du nicht, dass die Liebe
Opfer verlangt? Lies langsam die
Worte des Meisters: »Wer nicht sein
Kreuz >cotidie<, täglich, auf sich
nimmt, ist meiner nicht wert«. Er
sagt auch: »Ich werde euch nicht als
Waisen zurücklassen...« Der Herr
lässt diese Dürre, unter der du
leidest, zu, damit du Ihn mehr liebst,



damit du einzig auf Ihn vertraust,
damit du kreuztragend zum
Miterlöser wirst - kurz, damit du Ihn
»findest«.

Die Spur des Sämanns, 149

Noch unschlüssig sagtest du mir: Wie
deutlich wird es doch zu bestimmten
Zeiten, dass der Herr mehr von mir
erbittet!

Ich konnte dir nur ins Gedächtnis
rufen: Du hattest mir versichert, dein
einziges Streben sei, Ihm
gleichförmig zu werden. - Warum
also wehrst du dich jetzt dagegen?

Im Feuer der Schmiede, 288

Lass mich, Herr, das Kreuz alleine
tragen. - Nein, was sage ich... Deine
Gnade, Deine Hilfe werde ich
brauchen wie für alles. Sei Du mir
Simon von Cyrene! Dann, mein Gott,
fürchte ich keine Prüfung.



Aber - wenn mein Kreuz einmal in
Überdruss bestünde oder in
Traurigkeit?... Dann, Herr, wäre ich -
mit Dir zusammen - in der
Traurigkeit froh.

Im Feuer der Schmiede, 252

Ärger

Gelassenheit. - Was willst du dich
ärgern, wenn du damit Gott
beleidigst, deine Mitmenschen
belästigst, dir selber eine schlechte
Stunde bereitest... und dich
schließlich doch wieder beruhigen
mußt?

Der Weg, 8

Wenn jemand einwendet, daß er dies
oder jenes nicht ertragen und ein
böses Wort nicht unterdrücken kann,
so übertreibt er, um sich
rechtfertigen zu können. Man muß
Gott um die Kraft bitten, der eigenen
Laune Herr zu werden, und um die



Gabe, die notwendige
Selbstbeherrschung zu gewinnen.
Denn das Gefährliche beim Ärger
liegt darin, daß man aus der Fassung
gerät und daß dann die Worte bitter
werden und beleidigend und man so,
ohne es eigentlich gewollt zu haben,
verletzt und wirklichen Schaden
anrichtet.

Wir müssen uns mit dem Gedanken
befreunden, daß wir niemals ganz
im Recht sind. Gerade bei Dingen, die
der freien Meinungsbildung
unterliegen, ist es so, daß die
Wahrscheinlichkeit, im Unrecht zu
sein, um so größer ist, je mehr wir
uns darauf versteifen, ganz allein
recht zu haben. Wer davon ausgeht,
dem fällt es leichter, seine Haltung
zu korrigieren und, wenn nötig, um
Verzeihung zu bitten, was stets die
beste Art ist, einen Streit zu beenden
und zum Frieden und zur Liebe
zurückzufinden. Ich möchte
niemanden zu



Auseinandersetzungen ermuntern,
aber es ist nur natürlich, daß wir uns
manchmal streiten, und zwar gerade
mit denen, die wir am meisten lieben
und mit denen wir ständig zu tun
haben.

Manchmal nehmen wir uns allzu
ernst. Ab und zu ärgert sich jeder
einmal, manchmal mit gutem Grund,
manchmal auch, weil es an Geist der
Abtötung fehlt. Das Entscheidende
ist, mit einem Lächeln zu zeigen, daß
der Ärger nichts an der Zuneigung
geändert hat und das familiäre
Einvernehmen wiederhergestellt ist.
Mit einem Wort, die Eheleute sollen
ihre Kinder und sich gegenseitig
lieben, denn auf diese Weise lieben
sie Gott.

Gespräche, 108

Wir sind nie allein

„Ich brauche deine Hilfe; möge auch
der kürzeste deiner schlechten



Momente nicht unfruchtbar sein:
opfere ihn für das Werk auf, so dass
dein Gebet und dein ganzes Leben
durch eine besondere Gemeinschaft
der Heiligen am Gebet und am Leben
der Unseren teilhat.“

Brief des hl. Josefmaria an Alejandro
de la Sota, Burgos 5.3.1938

Lebt eine besondere Gemeinschaft
der Heiligen: dann wird ein jeder im
inneren Kampf ebenso wie in der
beruflichen Arbeit die Freude und
die Kraft verspüren, nicht allein zu
sein.

Der Weg, 545

Lieben: das ist der Weg. Der Apostel
Johannes hat uns Worte hinterlassen,
die mich zutiefst treffen: »Qui autem
timet, non est perfectus in caritate«.
Ich übersetze sie, beinahe wörtlich,
so: Wer Angst hat, ist unfähig zu
lieben.



Du liebst, du verstehst es zu lieben:
du darfst dich also vor nichts
ängstigen!

Geh deinen Weg furchtlos weiter!

Im Feuer der Schmiede, 260

Heute hast du zum erstenmal den
Eindruck gehabt, alles sei einfacher
geworden, alles habe sich »entzerrt«,
es gebe keine beunruhigenden
Probleme mehr. Jetzt begreifst du,
daß all deine Sorgen sich in dem
Maße lösen, in dem du dich den
Armen Gottes, deines Vaters,
überläßt.

Worauf wartest du noch, um dich
immer als Kind Gottes zu verhalten?
Denn in dieser Kindschaft hat dein
Leben seinen Grund.

Im Feuer der Schmiede, 226

Maria ist Mutter, Tochter, Braut
Gottes und unsere Mutter: Wende



dich ihr zu und bitte sie, sie möge
von der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
mehr Gnaden für dich erwirken: die
Gnaden des Glaubens, der Hoffnung,
der Liebe, der Reue. So werden die
heftigen, eisigen Winde, die
manchmal alles, was im Leben eines
Menschen blüht, zum Welken zu
bringen scheinen, nicht verhindern
können, daß deine Seele aufblüht -
wie auch die deiner Brüder.

Im Feuer der Schmiede, 227

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/die-schlechten-momente/
(27.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-schlechten-momente/
https://opusdei.org/de-at/article/die-schlechten-momente/

	Die "schlechten Momente"

