opusdei.org

Die priesterliche
Arbeit des heiligen
Josemaria unter
Kranken und Armen

Daf$ die Erfahrung von Schmerz
und Leid und eine innige
Beziehung zu Gott sehr nahe
beieinander liegen konnen,
hatte ich als junge Schilerin
zum ersten Mal im Jahre 1963
bewufdt erlebt. Durch meinen
alteren Bruder hatte ich
Kontakt zum Opus Dei
bekommen. Es vergingen keine
drei Monate, bis mich eine der
Studentinnen, die ich im ersten
und damals einzigen Zentrum
des Werkes in Wien



kennengelernt hatte, dazu
einlud, mit ihr eine altere,
kranke Frau zu besuchen.

09.01.2002

Inguschetien, Winter 2000. Ein
ausrangierter Guterzug auf einem
Abstellgleis mitten in der
kaukasischen Steppe. Dicke
Eiszapfen hidngen zwischen den
Radern herab. Nur wenige Abteile
sind mit Decken verhangt, durch die
gesprungenen Fenster zieht der
eisige Wind. Seit Monaten leben hier
Hunderte Menschen,
zusammengepfercht auf engstem
Raum. Sie sind aus der benachbarten
Republik Tschetschenien vor dem
Burgerkrieg geflohen. Mehr als
200.000 Fluchtlinge sind seit
Ausbruch des Krieges vor sechs
Jahren in die nur 300.000 Einwohner
zdhlende kleine russische



Teilrepublik gestréomt. Inguschetien
platzt aus allen Nahten. Fur viele
Fliuchtlinge gibt es kein Zurtick.

Wir ndhern uns Karabulak im
Nordkaukasus. Diesmal begleiten
uns mehrere Journalisten zu den
Flichtlingswaggons. Das
osterreichische Fernsehen ist auch
dabei. Ein wenig mediales Echo fir
das stille Leid dieser Menschen
abseits jeglicher Schlagzeilen tut gut.
Die materiellen Hilfsgliter, mit denen
das »Hilfswerk Austria« die
Menschen hier unterstuitzt, sind
dringend notig. Noch wichtiger aber
sind die Gesprache mit den
Betroffenen, in denen sie ihre
Sorgen, aber auch Winsche und
Plane mitteilen konnen. Wer helfen
will, mufs zuhoren konnen.

Wir treffen auf Luba, friher
Mathematikprofessorin in Grosny
und selbst Mutter von vier Kindern.
Seit sie mit konkreten



Hilfestellungen unserer Organisation
rechnen kann, hat sie wieder
Hoffnung geschopft. Luba erlebt hier
wie viele andere bereits den zweiten
Lagerwinter. Von Resignation ist bei
ihr aber nichts zu spuren. Die
Hoffnung gibt ihr Kraft, das im
Augenblick Mogliche anzupacken.
Sie erzahlt von der provisorischen
Schule, die sie gemeinsam mit
anderen Frauen fir die Kinder des
Lagers mit grofSem personlichen
Einsatz begonnen hat. Und auch die
kleine Backerei, die von den
Fluichtlingen selbst betrieben wird,
funktioniert schon, sagt sie voll Stolz
und bedankt sich fiir die Hilfsgelder,
die all das mitermaoglicht haben.
Mitten im Gespréach wird sie plotzlich
nachdenklich und sieht mich ruhig
an: »Wissen Sie, seit Sie hier sind,
kann ich wieder an Gott glauben.«
Oft erinnere ich mich an diese Worte,
mit denen sie mich beglickt und
irgendwie auch beschdmt hat. Die



Zuwendung Gottes wurde fur sie
dank menschlicher Hilfe spurbar.

Dafs die Erfahrung von Schmerz und
Leid und eine innige Beziehung zu
Gott sehr nahe beieinander liegen
konnen, hatte ich als junge Schulerin
zum ersten Mal im Jahre 1963
bewufst erlebt. Durch meinen alteren
Bruder hatte ich Kontakt zum Opus
Dei bekommen. Es vergingen keine
drei Monate, bis mich eine der
Studentinnen, die ich im ersten und
damals einzigen Zentrum des Werkes
in Wien kennengelernt hatte, dazu
einlud, mit ihr eine altere, kranke
Frau zu besuchen, die alleine lebte
und kaum von irgend jemandem
besucht wurde. Die Adresse hatte sie
von einem Pfarrer bekommen. Die
Idee gefiel mir, und ich kaufte einen
hiibschen Blumenstraufs, mit dem
wir der Dame eine kleine Freude
machen wollten. Spater erst erfuhr
ich, dafd diese »Armenbesuche« einer
langen Tradition im Werk



entsprachen, deren Wurzeln bis in
die Grundungsjahre des Opus Dei
zuruckreichten. Doch dazu spater.

Die Dame freute sich sehr tber
unseren Besuch, der ihr Alleinsein
zumindest fir einige Stunden
uberbrickte. Wir fihrten ein
angeregtes Gesprach. Trotz
altersbedingter Beschwerlichkeiten
und physischer Schmerzen war sie
doch nicht verhdrmt oder gar
verbittert. Im Gegenteil: Sie strahlte
Frieden aus und hatte sich eine
Portion Humor bewahrt. Ein
Kommentar von ihr hat mich damals
sehr bewegt, er ist mir bis heute
geblieben: »Man kann Gott alles
aufopfern, sogar das
Wimpernzucken!«, sagte sie mit
einem Lacheln. Ihre Leiden, so
schien es, hatten sie nicht gebrochen,
sondern im Gegenteil aufgerichtet,
zu einer tieferen Gottesbeziehung
geflhrt.



Es gibt kein Leben ohne Leiden -
eine Binsenweisheit, die keine
Erfindung des Christentums ist. Die
Frage nach dem Umgang mit
personlichem und fremdem Leid hat
schon die antiken Philosophen stark
beschaftigt. Nur die Antworten
waren verschieden, wie Heinrich
BOll in einem Statement
verdeutlichte: »Selbst die
allerschlechteste christliche Welt
wiurde ich der besten heidnischen
vorziehen, weil es in einer
christlichen Welt Raum gibt fur die,
denen keine heidnische Welt je Raum
gab: Fur die Behinderten, fur die
Krippel und fir die Kranken, fir die
Alten und Schwachen: und noch
mehr als Raum gab sie die Liebe fir
die, die der heidnischen wie der
gottlosen Welt nutzlos erschienen
und erscheinen.«

In unserer hedonistisch gepragten
Gesellschaft, die uns ein leidfreies,
immer aktives, ewig junges,



erfolgreiches Leben als Ideal vorgibt,
ist es nicht leicht, dem Leiden einen
positiven Aspekt abzugewinnen. Die
Frage, ob Leiden einen Sinn habe,
klingt in manchen Ohren schon als
Zynismus. Durch Krankheit oder
Alter ans Bett gefesselt zu sein und
trotzdem sinnvoll, ja vielleicht sogar
gerne leben, wie diese
liebenswirdige, gebrechliche Frau,
die sich mir ins Gedachtnis
geschrieben hat, paf$t nicht in das
Bild der Spafigesellschaft. Das
Paradoxe dabei ist: je weniger
jemand seelisch dafiir gertustet ist,
dafd das Unvorhergesehene, das
vielleicht Unabwendbare seine Plane
durchkreuzt, desto mehr wird er sich
dagegen sperren, wenn es eintrifft.
Die Gefahr, dafs wir an den realen
Gegebenheiten unserer
menschlichen Existenz vorbeileben,
solange es uns gut geht, ist grofs. »Die
Macht, an der alles Gewollte
zerbricht, ist das Leid«, schrieb
Reinhold Schneider knapp vor



seinem Tod. Im Leid holt uns ein
Stuick Wirklichkeit ein. Es steht
namlich nicht in unserer Macht, Leid
unter allen Umstdnden von uns oder
anderen ein fir allemal abwenden
zu konnen. Liegt nicht gerade darin
aber auch die Chance, die Aufgabe,
die es zu entdecken gilt?

Wer davor die Augen verschlief3t,
kann angesichts des Leidens nur
zwei Haltungen einnehmen:
entweder setzt er sich zynisch
daruber hinweg oder er bekdmpft es
als fanatischer Utopist — beides
Haltungen, die der christlichen
Gesinnung diametral widersprechen.
Der Christ 1413t sich auf die Not des
anderen ein, um zu lindern, zu
helfen, zu trosten, aufzurichten, um
Eigenleistung zu aktivieren, wo es
nur geht. Das sind nicht nur legitime
Ziele einer Hilfsorganisation,
sondern direkte Folgerungen aus
dem Gebot der Nachstenliebe. In all
seinem Tun weifd der Christ aber



zugleich, dafs das bewufite
Annehmen des Kreuzes Fundament
fur Veranderung ist. Gelassenheit
und Geduld, ja sogar Heiterkeit im
Tragen leidvoller Situationen sind
charakteristisch fiir einen
gottverbundenen Menschen. Kein
Wunder, daf$ selbst jiingste
Statistiken zeigen, daf3 religiose
Menschen bei unheilbarer Krankheit
mit einem auffallend starken
Lebenswillen reagieren — und doch
friedlicher sterben als andere.

Der selige Josemaria Escriva war in
seiner priesterlichen Arbeit zutiefst
von dieser christlichen Haltung
gegenuber dem Leidenden gepragt,
weshalb die Sorge um die Armen
und Kranken bis heute wichtiger
Bestandteil der Arbeit der Mitglieder
des Opus Dei ist, sei es nun im
kleinen personlichen Umfeld oder
auf professioneller Ebene.



Dazu gehort zunédchst einmal, sich
selbst bei der Nase zu nehmen, um
aus Dingen, die uns quergehen, die
aber im Grunde Lappalien sind,
keinen Elefanten zu machen: »Im
Alltagsleben mussen wir viel von uns
fordern, damit wir uns nicht bei
falschen Sorgen und kinstlichen
Bedurfnissen aufhalten, die wir uns
selbst erfinden; sie stammen meist
aus Einbildung, Launenhaftigkeit,
Bequemlichkeit und aus der Tragheit
des Geistes. Wir sollen schnellen
Schrittes Gott entgegengehen, und
dazu ist es notig, hinderlichen Ballast
abzuwerfenc, forderte der Selige die
Glaubigen in einer Fastenpredigt auf.
Escriva hat Tausende Christen, die
mitten in Beruf und Familie stehen,
damit angesteckt, ihre Augen fiir das
Leid des Nachsten zu 6ffnen — und
nach Losungen zu suchen. Ein
historischer Riickblick auf das Leben
des Seligen und die ersten Jahre des
Werkes zeigt deutlich, daf$ das kein
Zufall ist. Wo Gott die Fundamente



einer apostolischen Arbeit tief legen
will, schult er seine »Instrumente«
durch die Erfahrung des Leides.

Zwei Jahre nach seiner Priesterweihe
im Jahr 1925 ubersiedelte der damals
25jahrige Josemaria nach Madrid, wo
er, abgesehen von seiner
Dozententatigkeit und dem
beharrlichen Weiterarbeiten an
seiner rechtswissenschaftlichen
Dissertation Stunden tiber Stunden
in den Krankenhausern und
Vorstadtslums der stark
angewachsenen Hauptstadt
verbrachte. Hier in Madrid in den
Jahren 1927/28 bereitet Gott die
»Geburt« des Opus Dei gezielt vor,
indem er den jungen Seelsorger, der
durch seine Liebenswirdigkeit und
seinen rastlosen Einsatz fiir die
Seelen auffiel, die extreme Not der
Menschen kennenlernen liefs. »Ich
suchte die Kraft in den drmsten
Vierteln Madrids«, berichtete Escriva
spéter, »ich war taglich viele Stunden



zu Fufd von einem Ort zum anderen
unterwegs, bei Verarmten, die sich
ihrer Armut schiamten, bei
Verelendeten, die nichts hatten,
uberhaupt nichts, bei Kindern, mit
Rotznasen und vor Dreck stehend,
aber eben Kinder, das heifst, Gott
wohlgefallige Seelen.« Thm war
deutlich, daf$ die Bewéltigung der
ihm noch unbekannten Aufgabe im
Dienste der Kirche, die Gott von ihm
erwartete, alle seine Krafte in
Anspruch nehmen wirde. Deshalb
bedurfte er dringend des Gebetes
jener, die Gott sehr nahe waren: der
Armsten der Armen, der Kranken
und Sterbenden, der Kinder. Sie, um
die er sich liebevoll und aufopfernd
sorgte, bat er um ihr Gebet und die
Aufopferung ihrer Schmerzen fir
sein »besonderes Anliegen«. Sie
sollten die Grundmauern des Werkes
legen, zu »Geburtshelfern« (Berglar)
des Opus Dei werden, das am 2.
Oktober 1928 zur Welt kam. Wobei
hinzuzufiigen ist, dafd Not fir den



frisch geweihten Priester kein
Fremdwort war. Gott hatte ihn frith
in die Schule des Leidens eingefiihrt.

Als kleiner Junge erlebte Josemaria
mit, wie seine drei jingeren
Schwestern innerhalb weniger Jahre
starben. Er erfuhr auch, was es hiefs,
von Heute auf Morgen alles Hab und
Gut zu verlieren: das kleine
Unternehmen seines Vaters, der sich
weigerte, krumme Geschéftstouren
mitzumachen, ging bankrott. Damit
war der Familie Escriva ihr
materieller Existenzboden unter den
Fufden weggezogen, mit all den damit
verbundenen gesellschaftlichen
Demitigungen. In Dankbarkeit
erinnerte sich der Grunder des
Werkes an das Beispiel seiner Eltern,
die trotz dieser Schicksalsschlage
ihre tief christliche und menschliche
Haltung bewahrten.

Dieses »helle, frohliche Zuhause«
inmitten aller Schwierigkeiten, wie



er es spater kennzeichnete, gab ihm
die christliche Ruckenstutze mit, um,
statt an der Not zu verzweifeln oder
sie blofS zu ertragen, sie als
liebenswertes Kreuz, als vaterlichen
Willen Gottes anzunehmen und auch
anderen diese tiefere, erlosende
Dimension ndherzubringen. Seine
Ratschldge haben nichts
Improvisiertes an sich, sie tragen die
Zuge des personlich Durchlebten:
»Die Bereitschaft, Krankheit oder
Unglick - falls Gott sie fugt — freudig
zu tragen, erfordert eine
Vorbereitung schon von langer Hand,
indem man jeden Tag losgelost lebt
vom eigenen Ich. Macht euch hierfir
die alltdglichen Anldsse zunutze: die
kleine Entbehrung, den normalen,
unbedeutenden Schmerz, die
Abtotung. Und bt euch dabei in den
christlichen Tugenden.«

Zuruck nach Madrid ins Jahr 1927.
Als Kaplan der Patronatskirche am
Krankenstift der »Damas Apostolicas



vom Heiligsten Herzen Jesu« gehorte
es zu den Amtspflichten des
Seelsorgers, den liturgischen Akten
der Kongregation vorzustehen:
taglich die heilige Messe zu feiern
sowie die Zeit der Anbetung des
Allerheiligsten und das
Rosenkranzgebet abzuhalten. Daf3
sich Josemaria Escriva daruber
hinaus in seiner Freizeit aufopfernd
fir die vom Patronat betreuten
Armen und Kranken einsetzte und
auch andere Di6zesanpriester fur
diese Arbeit zu gewinnen suchte,
schrieben die Nonnen seinem grofen
Herzen zu - seinem priesterlichen
Herzen, das in diesen menschlichen
Kreaturen den Erloser erkannte: den
leidenden Christus, Christus am
Kreuz, »der nach uns fragt«.

Bei den Zahlen aus dem
Tatigkeitsbericht der Stiftung des
Jahres 1927 wird einem beinahe
schwindlig, wenn man bedenkt, dafs
das Hauptgewicht der



seelsorgerischen Arbeit des
Patronats auf dem jungen Josemaria
lastete. In einem Jahr wurden rund
5000 Krankenbesuche gemacht,
mehr als 3000 Beichten abgenommen
und ebenso viele Kommunionen
gespendet, rund 1100 Paare
schlossen den Bund der Ehe, mehr
als 100 Kinder wurden getauft.
Daruber hinaus, so erzahlte
Schwester Asuncion Mufioz, die
Josemaria Escriva 1927
kennenlernte, ging der junge Priester
in viele der 58 Schulen, die vom
Patronat aus betrieben wurden, und
half beim Katechismusunterricht von
12.000 Kindern, von denen jahrlich
4000 zur Erstkommunion gingen.
»Dort unterrichtete er die Kinder,
plauderte freundschaftlich mit jedem
einzelnen und setzte sein ganzes
sympathisches Wesen und all seine
apostolische Energie dafiir ein, dafs
die Herzen dieser Kinder Jesus
kennen- und lieben lernten,« so die
Nonne.



Es war also keine Ubertreibung, als
der Grunder des Werkes etliche Jahre
spéter, als er in einem
Beisammensein mit Ehepaaren ein
Pladoyer fuir die Kinderbeichte hielt,
bekannte, er habe »Tausende
Stunden« lang Beichten von Kindern
gehort.

Hin und wieder werde ich selbst bei
meiner Arbeit gefragt, wie man es
auf Dauer Uiberhaupt aushalten
kann, mit dem Leid so vieler
Menschen konfrontiert zu werden.
Manche Situationen scheinen
ausweglos, man weif3, dafs man nicht
alle Probleme losen kann. Bis
Kommunikationsprobleme,
behordliche Schikanen und
finanzielle Engpéasse endlich
uberwunden sind, konnen Wochen
vergehen ... woher nimmt man die
Kraft, um weiterzumachen?

Mir hat das Beispiel des seligen
Josemaria in dieser Hinsicht sehr viel



Auftrieb fiir meine Arbeit gegeben.
Auch wenn er es taglich mit
Hunderten Menschen zu tun hatte,
ist er auf jeden einzelnen
zugegangen, um sich seiner Sorgen
und Probleme anzunehmen und
zuzuhoren. Jeder Mensch war ihm
wichtig, weil sein lebendiger Glaube
ihn dazu fihrte, in jedem Menschen
Christus zu sehen: »Was ihr einem
meiner geringsten Bruder getan
habt, habt ihr mir getan«. Dort, wo
sich jemand bemiiht, Christus ins
Zentrum seines Lebens zu rucken,
gerat — beinahe automatisch — der
andere, der Nachste in den
Mittelpunkt. Fir Gott gibt es keine
Masse, Gott kann nur bis Eins zahlen.

Eine andere Quelle der Kraft ist der
Glaube an das Gute im Nachsten.
Sicherlich: es gibt Momente, wenn
einem die Hoffnungslosigkeit
einzelner tragischer
Menschenschicksale entgegenschlagt,
in denen die ehrlichste Losung darin



besteht, nichts zu machen,
zuzuhoren und einfach
mitzuweinen. Aber dann kommt die
Aufgabe, den Menschen zu helfen,
dafs sie ihr Leben wieder selbst in die
Hand nehmen. Realistisch sein heifst,
einen Ansatz zu finden, der
Perspektiven eroffnet. Auch hier gilt
das Prinzip: Eins und Eins ist Zwei.
Man muis einzelne Menschen
entdecken, die nicht mehr korrupt
sein wollen, die besser werden
wollen, die daran glauben, daf$ in
ihnen etwas steckt, und in sie
investieren. So kann man nach und
nach kleine, gesunde Flachen
schaffen, die ausstrahlen. Die ganze
Welt kann man nicht verandern,
aber immer, wenn man etwas gut
macht, hat das eine Wirkung. Ohne
diese Uberzeugung diirfte man gar
nicht beginnen.

Fur jede berufliche Arbeit ist
entscheidend, welches Menschenbild
ihr zugrunde liegt. Das gilt natiirlich



auch und besonders fiir den Sektor
der humanitaren Hilfe. Mit grofSer
Begeisterung habe ich immer wieder
festgestellt, wie sehr die Prinzipien
der christlichen Soziallehre —
insbesondere das der Subsidiaritat -
»greifen«. Auch hier war mir der
Grunder des Opus Dei mit seiner
direkten und praktischen Sprache oft
ein Wegweiser, wenn er sagte, dafs
man alles dazu tun miisse, um die
Leute auf die eigenen Beine zu
stellen. Wie die Praxis zeigt, ist dies
einfacher gesagt ist als getan. Man
muf$ namlich konsequent auf das
Ziel hinarbeiten, sich selbst
uberflissig zu machen. Der Selige
fafdte diese Einstellung des Dienens
mit den Worten »tun und
verschwinden« zusammen. Die
Tendenz geht eher in eine andere
Richtung. Von Seiten der Helfenden
besteht die Gefahr, Helfen nur als
einseitigen Akt des Gebens zu
verstehen, so, als ob der an
materieller oder seelischer Not



Leidende selbst nichts zu geben
hatte. Das fiihrt dazu, den
Bedurftigen mit materiellen oder
technischen Hilfeleistungen nach
eigener Facon abzuspeisen, ja
vielleicht sogar damit zu
uberschiitten, ohne aber mit seiner
Eigenleistung zu rechnen. Er bleibt
und er fihlt sich weiterhin als
Abhdangiger.

Von seiten der unmittelbar
betroffenen Umgebung wiederum
(Familie, Angehorige, Nachbarn ...)
besteht die Gefahr, dafd die
traditionellen Werke der
Barmherzigkeit nur noch an jene
Menschen delegiert werden, die eine
soziale Ader haben und das Helfen
zu ihrem Beruf gemacht haben. Sie
ziehen sich damit mehr oder weniger
elegant aus ihrer
Eigenverantwortung. Wie und wo
kann man nun Leute motivieren,
ihren eigenen
Verantwortungsbereich zu



ubernehmen? Wie kann man zum
Katalysator fur die Ressourcen der
Menschen werden?

Genau da setzt der Punkt unserer
Arbeitsphilosophie an. Sicherlich,
moderne
Dienstleistungsunternehmen am
humanitdren Sektor arbeiten heute
anders als vor 150 Jahren. Ohne
neueste Technologien und die notige
Publicity konnten auch sie nicht
uberleben. Aber man darf nie
vergessen, dafd das »Produkt«, das
man verkauft, ein humanitires ist,
dafd also der Mensch im Mittelpunkt
steht.

Technische Losungen sind nicht
mehr als ein Schuhloffel, damit
andere auf die Idee kommen, wie sie
selbst ihre Situation verbessern
konnen. Der Schulunterricht im
Fluchtlingsguiterzug mitten in der
trostlosen kaukasischen Steppe ist
ein klares Beispiel dafiir, wozu



Menschen fahig sind, wenn sie
motiviert sind.

Escriva glaubte an Losungen, und
zwar an solche, die nicht von oben
herab, sondern von unten hinauf
erarbeitet wurden, Schulter an
Schulter mit den Betroffenen,
absichtslos von seiten der Helfenden.
»Para servir, servir« war eine
Redewendung und ein Wortspiel, das
er oft und gerne gebrauchte. Um
wirklich dienlich, ntiitzlich zu sein,
para servir, mufs man taugen, servir,
und das heifst: geben, sich hingeben,
bereit sein, sich auf das Gegeniiber
ganz einzustellen, vom Podest des
Besserwissers herabzusteigen und
sich auf den Boden der Realitit des
anderen begeben. In der anderen
Richtung gelesen, wollte er seinen
geistlichen Kindern deutlich machen,
dafd der Christ nur dann etwas taugt,
wenn er den anderen dient, jeder an
seinem konkreten Platz in Familie,
Beruf und Gesellschaft.



Zeit seines Lebens motivierte der
Selige Menschen, Christen und Nicht-
Christen, dort anzupacken und nach
Losungen zu suchen, wo nach
menschlichem Ermessen noch lange
nicht alles zur Linderung der Not
getan wurde. Der Mensch kann
keinen geistigen Aufschwung
nehmen, ohne ein Minimum an
Wohlstand.

An dieser Stelle sei mir eine kurze
Zwischenbemerkung erlaubt.

Die »Option fiir die Armen« ist nach
Kardinal Jaime Sin, Erzbischof von
Manila, eines der pragenden
Merkmale des Geistes des Werkes.
Eine Charakteristik, die so gar nicht
in die Klischeebilder jener zu passen
scheint, die das Opus Dei nur vom
Horensagen kennen. Wer jedoch
naher hinsieht, entdeckt zahlreiche
soziale Einrichtungen, die schon zu
Lebzeiten des Griunders und unter
dessen Antrieb von Mitgliedern des



Opus Dei in aller Welt ins Leben
gerufen worden sind: das Centro Elis,
eine Ausbildungsstatte fir Lehrlinge,
entstand 1965 mitten in einem
Arbeiterbezirk Roms, dem Tiburtino,
wo hohe Arbeitslosigkeit und
Kriminalitit auf der Tagesordnung
standen. Tausende benachteiligte
Jugendliche haben seither dort eine
gediegene Ausbhildung genossen und
sich ins normale Berufsleben
eingegliedert.

Acht Jahre zuvor standen Mitglieder
des Werkes in Kenia vor dhnlichen
Schwierigkeiten. Vierzig
untereinander verfeindete Staimme,
Rassenkdmpfe und Armut waren
Folgen des Mau-Mau-Krieges, der
Zehntausende Tote gefordert hatte.
Keiner der Einheimischen glaubte an
das Projekt der Grindung eines
Colleges, in dem mit gleichem Recht
ein Sohn eines Masai-Priesters, eines
indischen Kaufmanns und eines
britischen Offiziers gemeinsam



lernen wiirden. Der Traum wurde
Wirklichkeit: das Strathmore-College,
das 1961 seinen Betrieb aufnahm,
war die erste Schule des Landes, in
der es keine Rassen- und
Stammestrennung gab. Heute zahlt
es zu den prestigetrachtigsten des
Landes.

»Condoray, eine
Bildungseinrichtung fir Indiofrauen
in einer der armsten Gegenden an
der peruanischen Kiste in der
Provinz Cafiete, wurde vor 36 Jahren
von einer Handvoll peruanischer
Akademikerinnen gegriindet, um
sich fir ein menschenwirdigeres
Leben der Familien auf dem Land
einzusetzen. Das
Entwicklungsprogramm von
»Condoray« ist den lokalen
Umstidnden und Bedurfnissen der
Frauen in diesem Landstrich
angepalfdt. 75% der Landbevdlkerung
leben in drmlichen Lehmhtitten,
ohne Strom, ohne sanitire



Einrichtungen; 16,5% der Kinder
unter einem Jahr sterben an den
Folgen von Untererndhrung oder
Tuberkulose. Der Zugang zu hoherer
Bildung bleibt aufgrund des
Analphabetismus vielen
verschlossen. Condoray versucht in
erster Linie, den Indio-Frauen
grundlegende Bildung zu vermitteln.
Rund 20.000 Frauen haben
mittlerweile Lesen und Schreiben
gelernt sowie an Kursen fir Kochen,
Néhen, Hygiene- und
Erndhrungslehre,
Gesundheitsvorsorge und dem
Aufbau fur Kleinbetriebe
teilgenommen. Bildung ist letztlich
der Schlissel, der aus der Armut
herausfiihrt. Derartige Initiativen
gibt es mittlerweile zu hunderten auf
allen finf Kontinenten.

Die Werke der Barmherzigkeit, die
Josemaria Escriva selbst
unternommen hatte, setzte er fort in
der Bildung seiner geistlichen



Kinder. So wie es spater das Zweite
Vatikanische Konzil forderte, sollten
sie, die Christglaubigen mitten in der
Welt, sich als Erstverantwortliche fir
die notigen Verbesserungen der
Lebensumstande ihrer Mitburger
einsetzen und entsprechende
Initiativen in Gang bringen. Die
Aufgabe der Bildung der Jugend
durfte dabei nicht zu kurz kommen.

Die Jugend ist das Alter, in dem
normalerweise die
Weichenstellungen fiir das spatere
Leben gesetzt werden. Nicht fur
jeden, den in diesem Alter
gesellschaftliche Ungerechtigkeit
betroffen macht oder den die
Begegnung mit armen Menschen,
Alten oder Behinderten zum
Nachdenken bringt, endet sein
beruflicher Weg im Sozialbereich.
Darum ging es dem Grunder des
Werkes auch nicht, als er Anfang der
30er Jahre seine »jungen
Herrschaften«, Studenten, zumeist



aus gutem Hause, die vor allem ihr
Studium im Kopf hatten, aber auch
Lehrlinge und Seminaristen in die
Spitaler und Armenviertel Madrids
mitnahm. Das war der Beginn der
eingangs erwahnten
»Armenbesuche, die bis heute in
der vom Geist des Werkes
inspirierten Jugendarbeit gepflogen
werden.

[hre Arbeiten dort an einem Samstag
nachmittag waren auch relativ
unspektakular: sie sduberten die
Nachttopfe und Spucknéapfe der
Tuberkulosepatienten, schnitten den
Kranken die Nagel, wuschen sie,
machten ihnen die Betten und
trosteten sie durch ihre menschliche
Zuwendung. Normalerweise
brachten sie den Kranken oder
Familien in den Armenvierteln auch
eine kleine Aufmerksamkeit mit, fir
die die Studenten untereinander
Geld gesammelt hatten: Sufdigkeiten
oder einen Kuchen, Dinge, von denen



die Armsten der Armen
normalerweise nur traumen
konnten. Der junge Weltpriester
Josemaria hétte den jungen Leuten
in einem Café Vortriage dartiber
halten konnen, wie sie sich als
Christen um die Armen kiimmern
sollen. Er zog der Theorie die Praxis
vor. Taten reichen weiter als
Hunderte Worte. Um diese begabten
Jugendlichen fiir das Elend so vieler
Menschen wachzurttteln, wahlte der
Pddagoge Escriva den Weg der
personlichen Begegnung mit dem
Leid, wahrend der Priester Escriva
gleichzeitig wufste, daf diese jungen
Menschen in den Kranken Christus
begegnen werden, der diesen
besonders nahe ist. Seine Aufgabe
war es, sie zu ihm hinzufiihren.

Ich erinnere mich an das Zeugnis
eines der ersten Mitglieder des Opus
Dei aus dieser Zeit, José Maria
Casciaro, der spater Priester wurde.
Mit seinen eigenen Augen das Leid



dieser Menschen zu sehen, rif$ ihn
und seine Kommilitonen, wie er
sagte, aus ihrer »Unwissenheit« und
ihrem »Egoismus« heraus. Bis dahin
hatten sie es sich einfach gutgehen
lassen. Dann war das Gewissen
wachgertttelt. Zwar spurten sie eine
absolute Ohnmacht, diesen
Menschen ihre Probleme zu
erleichtern. Aber sie fiihlten eine
starke Solidaritat mit ihnen und
begannen als Konsequenz, bei sich
selbst anzufangen: Maf$ zu halten bei
personlichen Ausgaben und
kostspielige Freizeitvergnigungen
einzuschranken. Und fiir so manchen
loste so ein Besuch existentielle
Fragen aus und fiihrte zum Wunsch
nach einer vertieften
Gottesbeziehung. Jedenfalls, erzahlte
Casciaro, hatten diese
»Armenbesuche« in ihnen den festen
Wunsch ausgelost, etwas fiir ihre
Mitmenschen zu tun.



Casciaro, seinen Freunden und den
Tausenden anderen jungen Leuten,
die spater dhnliche Besuche in
Altersheimen oder Fluchtlingslagern,
bei Einsamen und Ausgegrenzten in
ihren Landern unternahmen, war
klar, dafs es fiir sie als Studenten
nicht um globale Losungen ging.
Wohl aber bekam jeder ein
deutliches Gesptr dafir, daf$ auch er
Verantwortung fiir diese Menschen
auf seinen Schultern tragt und daher
seinen Beruf — auf welcher Ebene
auch immer — wirksam in ihren
Dienst stellen sollte. Mit den
»Armenbesuchen« begann der selige
Josemaria ein Projekt der
»Revolution der individuellen
Verantwortung«, wie Susanna
Tamaro es formuliert: viele kleine
Lichter, die nacheinander
aufleuchten ...

Leid formt, 1413t den reifen, der es als
Schule annimmt, und den, der sich
ihm zuwendet. Das gehort wohl zu



den tiefsten Erfahrungen: wenn man
gibt, merkt man plotzlich, dafd man
selbst der Beschenkte ist.

Ich bin dem seligen Josemaria
Escriva, den ich personlich
kennenlernen durfte, sehr dankbar
fur das Beispiel christlicher
Néachstenliebe, das er uns gegeben
hat. Dankbar bin auch fir die
Begegnung mit all den notleidenden
Menschen, die sich — bestimmt nicht
ohne inneres Ringen und zum Teil
aufreibendes dufderes Tun - in ihre
Situation gefuigt haben. Wer lernt,
sich in widrige Umstinde zu fiigen
(statt zu rebellieren), das Beste aus
seiner Situation zu machen (statt zu
resignieren) oder sein Mit-Leid fiir
andere in tatkraftige Verantwortung
zu verwandeln (statt wegzuschauen),
den hat die Priufung
vorwartsgebracht, menschlich
reicher gemacht. Und er ist Christus
ein Stuck ndhergekommen.



Aus dem Buch ,Josemaria Escriva -
Profile einer Griindergestalt®, von
César Ortiz (Hrsg.), Adamas Verlag,
Koln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/
article/die-priesterliche-arbeit-des-
heiligen-josemaria-unter-kranken-und-
armen/ (14.02.2026)


https://opusdei.org/de-at/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-at/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-at/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-at/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/

	Die priesterliche Arbeit des heiligen Josemaría unter Kranken und Armen

