
opusdei.org

Die mütterliche
Mittlerschaft

Studie von Msgr. Fernando
Ocáriz, veröffentlicht in
’Romana’ Nr. 5 (1987).

27.05.2015

(Theologische Untersuchung über die
Enzyklika Redemptoris Mater) (1)

Wir befinden uns im Marianischen
Jahr, das vom Papst ausgerufen
wurde, und es ist daher logisch und
in gewissem Sinn eine Verpflichtung,
eine sehr angenehme kindliche
Pflicht, diese kurze



Inaugurationsrede der theologischen
Reflexion über einige Aspekte der
Mariologie zu widmen und so der
ausdrücklichen Einladung unseres
Großkanzlers, Msgr. Álvaro del
Portillo (2), zu entsprechen. Die
vorliegende Reflexion ist weder ein
Kommentar noch eine Exegese der
Enzyklika Redemptoris Mater, geht
aber von ihr aus und entnimmt ihr
ihre Grundideen.

Bekanntlich betrachtet Johannes
Paul II. das Geheimnis der Frau, die
Mutter Gottes, Mutter der Kirche und
Mutter jedes Christen ist, unter
einem eminent biblischen
Blickwinkel. Unter dieser Perspektive
wird besonders die wechselseitige
Abhängigkeit betont, die nach dem
Plan Gottes die Fülle der Gnade, die
Gottesmutterschaft und die geistliche
Mutterschaft Mariens haben, und
auch die innige und konstitutive
Beziehung zwischen dem Geheimnis
der Mutter und dem höchsten



Geheimnis der Heiligsten
Dreifaltigkeit.

Im Licht dieser wechselseitigen
Abhängigkeit und dieser
mütterlichen Beziehung Marias
werden wir uns bei der Betrachtung
der Mittlerschaft aufhalten, die einer
der Aspekte des Mysteriums der
Mutter ist, denen Johannes Paul II.
eine besondere Aufmerksamkeit
gewidmet hat.

1. Geistliche Mutterschaft und
Mittlerschaft

In der Aussage „Selig ist die, die
geglaubt hat“ können wirgleichsam
einen Schlüssel finden, der uns die
innerste Wirklichkeit Marias
eröffnet, die der Engel als „voll der
Gnade“ begrüßt hat. Wenn sie als die
»Begnadete« seit Ewigkeit im
Geheimnis Christi gegenwärtig
gewesen ist, so erhält sie durch den
Glauben in vollem Umfang Anteil an
seinem irdischen Lebensweg: „Sie



schritt voran auf dem Pilgerweg des
Glaubens“. Zugleich macht sie auf
diskrete, aber unmittelbare und
wirksame Weise dieses Geheimnis
Christi für die Menschen
gegenwärtig.Und sie tut dies noch
immer und ist durch das Geheimnis
Christi auch selbst unter den
Menschen zugegen.“ (3).

Die Gegenwart – Teilhabe – Marias
im Geheimnis Christi ist daher eng
verbunden mit der Fülle der Gnade,
in der dieser Glaube wurzelt und
durch den sie in vollem Umfang am
irdischen Weg ihres Sohnes teilnahm
(4). Die Teilhabe Marias am
„irdischen Weg“ Christi erreichte den
Höhepunkt in seiner Schlussetappe:
das heißt, auf Golgota, wo die Mutter
auf besondere Weise durch Glauben
und Liebe mit dem Opfer des Sohnes
verbunden wurde, durch das „Opfer
ihres mütterlichen Herzens“ (5).
Maria „macht das Mysterium Christi
weiterhin den Menschen



gegenwärtig“, weil sie ihrem Sohn in
der Herrlichkeit verbunden bleibt
und „mit mütterlicher Liebe an der
Geburt und Bildung dieser Brüder
und Schwestern ihres Sohnes Jesus
Christus mitwirkt“ (6).

Wie Johannes Paul II. erklärt, „ist
diese Mutterschaft in der Ordnung
der Gnade aus ihrer göttlichen
Mutterschaft selbst
hervorgegangen“ (7); aber nicht nur,
weil sie das vom Wort in Einheit der
Person angenommene Fleisch
empfing, sondern auch weil die
Gottesmutterschaft nach göttlichem
Plan in der „Gnadenvollen“
verwirklicht wurde (8), deren
mütterliche Liebe „definitiv beim
Kreuz reifte, durch ihre Teilhabe an
der erlösenden Liebe des Sohnes“ (9).
Mit Worten von Kardinal Ratzinger
können wir sagen, dass „Maria unter
dem Kreuz neuerlich Mutter wird; im
Schmerz des Mitleidens beginnt die
neue Mutterschaft, wird das Wort



wahr: ’Mach den Raum deines Zeltes
weit… Denn nach rechts und links
breitest du dich aus. Deine
Nachkommen werden Völker
beerben’ (Jes 54,2f). Die Mutterschaft
Marias dauert so bis zum Ende der
Welt“ (10).

Die geistliche Mutterschaft Marias ist
ein Aspekt ihrer Mittlerschaftder
Gnade: in gewissem Sinn der „erste
Aspekt“ in Bezug auf jeden
Gläubigen; jeder einzelne wird
tatsächlich „aus Maria geboren“,
denn sie ist die Mittlerin der ersten
Gnade der übernatürlichen
Wiedergeburt. Nach den bekannten
Worten des heiligen Augustinus ist
Maria „wahrhaft Mutter der Glieder
(Christi)…, weil sie durch ihre Liebe
an der Geburt der Gläubigen der
Kirche, die Glieder dieses Hauptes
sind, mitgewirkt hat“ (11). Und jede
folgende Mittlerschaft von ihr in
Bezug auf die anderen Gnaden ist
eine „mütterliche Mittlerschaft“ (12).



„Die Mittlerschaft Marias – schreibt
der Heilige Vater - ist ja eng mit ihrer
Mutterschaft verbunden und besitzt
einen ausgeprägt mütterlichen
Charakter, der sie von der
Mittlerschaft der anderen Geschöpfe
unterscheidet, die auf verschiedene,
stets untergeordnete Weise an der
einzigen Mittlerschaft Christi
teilhaben, obgleich auch Marias
Mittlerschaft eine teilhabende
ist“ (13).

Um das Wesen und den Inhalt der
mütterlichen Mittlerschaft tiefer zu
verstehen, ist es angebracht, zuerst
über ihren teilhabenden Charakter
nachzudenken und dann über die
Beziehung zur Fülle der Gnade.

2. Die teilhabende Mittlerschaft „in
Christus“

Indem die Enzyklika Redemptoris
Mater die entsprechende Lehre des
II. Vatikanischen Konzils übernimmt
und erklärt, betont sie besonders den



„untergeordneten“ und
„teilhabenden“ Charakter der
Mittlerschaft Marias in Bezug auf die
Mittlerschaft Christi (14).

Es ist klar, dass die Begriffe Teilhabe
und Unterordnung nicht gleichwertig
sind; tatsächlich schließt nicht jede
Unterordnung eine Teilhabe ein;
dagegen impliziert jede Teilhabe
Unterordnung des Teilhabenden in
Bezug auf die Ganzheit (wenn es sich
um transzendentale und nicht bloß
prädikamentale Teilhabe handelt,
das heißt, wenn das, an dem man
teilhat, in seiner Fülle außerhalb des
Teilhabenden existiert und bleibt).
Um unser Wissen über die
Mittlerschaft Marias zu vertiefen, ist
es daher angebracht, mehr ihren
Charakter der „Teilhabe“ zu
betrachten, als direkt ihre
„Unterordnung“ unter die
Mittlerschaft Christi zu analysieren.



Gewiss gibt es einen sehr wichtigen
Aspekt hinsichtlich der Mittlerschaft
der heiligen Maria, der unter
formalem Gesichtspunkt durch den
Begriff der Unterordnung
hinreichend erklärt wird: Ich
beziehe mich auf die Fürspracheder
Mutter, die sie für die Menschen bei
ihrem Sohn einlegt. Auf diesen
Aspekt der Mittlerschaft wird die
berühmte Aussage des heiligen
Bernhard, dass Maria Mittlerin ad
Mediatorem (15) ist, adäquat
angewandt. Wir halten uns bei
diesem Aspekt, der keine besondere
Schwierigkeit in Bezug auf das
Verständnis darstellt (16), nicht auf.

Wir erinnern dagegen an die
Tatsache, dass es viele Autoren gibt
(Lépicier, Hugon, Lavaud, Garrigou-
Lagrange, Roschini, Sauras usw.), die
festgestellt haben, dass sich die
mütterliche Mittlerschaft der
heiligsten Maria nicht auf die
Fürsprache beschränkt, sondern sich



auch auf die Gabe des
übernatürlichen Lebens selbst
erstreckt, das heißt, auf die
Vermittlung der Gnade an die
Menschen. Diese theologische
Position wurde hauptsächlich durch
den Begriff der instrumentalen
Wirkursächlichkeit erklärt: Maria
wäre bei Vermittlung der Gnade
Werkzeug Christi, auf analoge Weise,
wie die Menschheit Jesu Werkzeug
der Gottheit ist (17).

Viele andere Autoren (Lennerz,
Merkelbach, Heris, Terrien,
Bittremieux, De la Taille usw.) haben
diese Auffassung abgelehnt, vor
allem weil sie meinten, dass die
instrumentale Kausalität Marias bei
der wirksamen Vermittlung der
Gnade – zum Unterschied von der
instrumentalen Kausalität der
Sakramente – den unmittelbaren und
einzigen Charakter der Mittlerschaft
Christi zwischen Gott und den
Menschen verdunkle: diejenige



Christi sei eine Mittlerschaft
zwischen Gott und Maria und, nur
durch sie, zwischen Gott und den
Menschen. Tatsächlich ist heute die
Auffassung, dass sich die
marianische Mittlerschaft nur auf
die Fürsprache beschränkt, sehr
verbreitet (18).

Dennoch scheint es mir nicht
notwendig, den Schlüssel der
instrumentalen Wirksamkeit – was
sicher Schwierigkeiten bereitet –
anzuwenden, um festzustellen, dass
sich die Mittlerschaft Marias nicht
nur auf die Fürsprache beschränkt,
sondern dass sie sich auf irgendeine
Weise auch auf die tatsächliche
Vermittlung der Gnade bezieht.

Um diesen Aspekt des Mysteriums
der Mutter zu vertiefen, ist es – wie
oben gesagt – angebracht, den Begriff
der Teilhabe zu berücksichtigen.
Tatsächlich schreibt Johannes Paul II.
– abgesehen von der häufigen



Verwendung dieses Begriffs, um die
Beziehung der Mittlerschaft Marias
zu derjenigen Christi auszudrücken -,
dass die Mittlerschaft Marias
„Mittlerschaft in Christus ist“ (19).

Bekanntlich drückt das Sein in
Christus, in seinem sowohl
entitativen als auch operativen
Reichtum und in seiner Vielfalt, vor
allem in den paulinischen Briefen,
das Wesen des Christentums selbst
aus (20); und es schließt als sein
radikalster Aspekt die Teilhabe an
der Sohnschaft des Wortes ein;
Teilhabe, die für die adoptive
Gotteskindschaft konstitutiv ist (21),
durch die sich die Menschen in
Kinder im Sohn verwandeln,
entsprechend dem traditionellen
Ausdruck, den Johannes Paul II. so
oft verwendete (22).

Es ist wichtig zu bemerken, dass
unser Kind-Sein dem Vater
gegenüber in Christus, durch die



Teilhabe an seiner göttlichen
Sohnschaft, weder die Sohnschaft
des Wortes vermindert noch sie 
vervielfacht.Tatsächlich bleibt
Christus der Einzig-Geborene des
Vaters, auch wenn er der
Erstgeborene unter vielen Brüdern
ist, weil, mit Worten von Scheeben –
dessen hundertster Todestag in
einigen Monaten begangen wird,
„wir nicht bloß adoptive Kinder sind,
sondern Glieder des natürlichen
Sohns; deshalb treten wir als solche
auch wirklich in diese persönliche
Beziehung ein, in der der Sohn
Gottes mit seinem Vater steht. Es ist
in Wahrheit, und nicht bloß einer
Analogie oder Ähnlichkeit
entsprechend, dass wir den Vater des
Wortes unseren Vater nennen; und
tatsächlich ist das nicht wegen einer
bloßen analogen Beziehung, sondern
wegen jener einzigen und selben
Beziehung, durch die Er der Vater
Christi ist. Er ist es auf eine ähnliche
Weise, wie Er, der Vater des Ewigen



Wortes ist, durch dieselben
Beziehung auch Vater des Gott-
Menschen in seiner Menschheit ist
(…); wir sind in gewisser Weise –
schließt Scheeben – ein einziger Sohn
des Vaters mit Ihm und in Ihm“ (23).

Auch auf alle übrigen Aspekte des
Seins in Christus durch Teilhabe
muss dieselbe Dialektik zwischen
dem Einen und Vielfältigen
angewandt werden. Deshalb gibt es,
in Bezug auf eine Mittlerschaft in
Christus durch Teilhabe an seiner 
einzigenMittlerschaft, keinen Zweifel,
dass eine derartig teilhabende
Mittlerschaft die einzige
Mittlerschaft zwischen Gott und den
Menschen, wie sie Jesus Christus
eigen ist, weder vermindert noch
vervielfacht.

Es handelt sich daher um die sowohl
im klassischen als auch im
neutestamentarischen Griechischen
mit dem Begriff koinoníabezeichnete



Teilhabe: Gemeinschaft durch
Teilhabe, oder Teilhabe als geistige
Gemeinschaft mit etwas oder
jemandem, der einzig und ungeteilt
bleibt (24). Das ist wirklich nicht nur
auf die mütterliche Mittlerschaft
Marias anwendbar, sondern auch
auf alle der Mittlerschaft Christi
untergeordneten teilhabenden
Mittlerschaften.

Aber festzustellen, dass eine der
teilhabenden Mittlerschaften – die
Marias – auch Mittlerschaft in Bezug
auf die effektive Spendung der
Gnade ist, bedeutet festzustellen, in
radice, dass Maria in gewisser Weise
an der Stellung als Haupt Christi
teilhat; und das führt uns dazu, die
Verbindung zwischen der
„mütterlichen Mittlerschaft“ und der
„Gnadenvollen“, auf die wir uns zu
Beginn bezogen haben, zu erwägen.
Betrachten wir vorher noch kurz die
Fülle der Gnaden in Maria selbst.



3. Das Geheimnis der
„Gnadenvollen“

Maria ist bereits vor der Inkarnation
die kecharitoméne(Lk 1,28): die 
Begnadetenach der lateinischen
Version des Kodex Palatinus (und)
der afrikanischen Tradition; die 
gratia plena (dieGnadenvolle) der
Vulgata. Es ist weder möglich noch
notwendig, uns hier mit der
Betrachtung der alten und neueren
Interpretationen des
Worteskecharitoméneaufzuhalten
(25). Auch wenn die bloße Exegese
von Lk 1,28 nicht zur Idee der „Fülle“
der heiligmachenden Gnade zu
führen scheint, sondern eher zur
Feststellung, dass Maria vom Engel
„umgeformt durch die Gnade“
genannt wird, „als Vorbereitung auf
die göttliche, jungfräuliche
Mutterschaft“ (26), so gibt es
unzweifelhaft sichere Gründe, sogar
christologische und ekklesiologische,
um in Maria eine besondere „Fülle



der Gnade“ festzustellen, wie das
Lehramt der Kirche wiederholt
gelehrt hat (27).

Traditionellerweise werden drei
Aspekte der Fülle der Gnade Marias
betrachtet: erstens die vollkommene
Freiheit von der Sünde und die
Vollkommenheit der Tugenden;
zweitens das, was der heilige Thomas
refluentiaoderredundantiader
Vergöttlichung der Seele Marias in
ihrem Fleisch nannte; und
schließlich, als Folge davon die Fülle
der Gnade mit sich bringt, dass sie in
gewissem Sinn Quelle der Gnade für
die Menschen ist (28).

Es ist interessant festzustellen, dass
der heilige Thomas die „Gnadenfülle“
nicht nur als moralisch angemessen
betrachtet für die Würde derjenigen,
die für die göttliche Mutterschaft
vorausbestimmt wurde, sondern
auch als eine spezielle „ontologische
Kontinuität“ in dieser Mutterschaft.



Tatsächlich gelangt er zum Schluss,
dass jener Aspekt der Fülle der
Gnade, die er redundantiader Gnade
im Fleisch Marias nennt, eine
spezifische Prädisposition war,
gewiss nicht absolut notwendig, aber
von Gott gewollt, damit sie einen
Menschen empfängt, der Sohn Gottes
ist (29).

Auf dieselbe Weise wie Geist und
Materie im Menschen eine
substanzielle Einheit bilden, „so
wirkt sich auch in uns – mit Worten
von Msgr. Josefmaria Escrivá – die
Vergöttlichung im ganzen Menschen
aus, als Vorwegnahme der
glorreichen Auferstehung“ (30). Es
stellt sich somit unmittelbar die
folgende Frage: Was kann im Fall
Marias die Besonderheit der 
redundantiader Gnade im Fleisch
sein? das heißt: Bleibt irgendein
„metaphysischer Raum“, um eine
volle redundantiader Gnade im
Fleisch zu begreifen, die Folge der



Fülle der Gnade ist und die, wie der
heilige Thomas feststellt, auf die
göttliche Mutterschaft gerichtet ist?
Eine Fülle der Redundanz dieser Art
scheint nichts anderes zu sein als die
totale Heiligung oder Vergöttlichung
des Fleisches in seiner Materialität
selbst, was für uns noch schwieriger
– aber nicht unmöglich - zu
verstehen ist als die Vergöttlichung
des Geistes. Die Vergöttlichung des
Fleisches ist tatsächlich der definitive
eschatologische Zustand der
menschlichen Materie, der schon in
Christus und in seiner Mutter in der
Glorie verwirklicht ist (31).

Deshalb könnte man aus der Sicht
des heiligen Thomas vielleicht
denken, dass die Fülle der Gnade
eine gewisse „antizipierte
eschatologische Vergöttlichung“ des
Fleisches Marias mit sich brächte,
analog zu der des vorösterlichen
Christus, dessen Fleisch nach dem
heiligen Thomas ein 



vergöttlichtesFleisch war, nicht nur
im Sinn der Zugehörigkeit zu einer
göttlichen Person, sondern indem es
in sich selbst an den Gaben der
Gottheit in reichlichster Weise, das
heißt in Fülle, teilhatte (32).

Auf jeden Fall blieb die besondere
Heiligung Marias, auch wenn sie eine
„antizipierte eschatologische Fülle“
besessen hätte, auf der Erde in einem
Zustand der „kénosis“, analog der
Menschheit ihres Sohnes.
Tatsächlich, „wenn Gott seine Mutter
preisen wollte – das sind auch Worte
des Gründers des Opus Dei -, so ist es
ebenso sicher, dass Maria während
ihres irdischen Lebens weder die
Erfahrung des Schmerzes noch die
Müdigkeit durch die Arbeit noch das
Hell-Dunkel des Glaubens erspart
blieben“ (33). Ein „Hell-Dunkel“, das
wir besonders am Fuß des Kreuzes
des Sohnes – mit Johannes Paul II. –
„als die tiefste kénosis des Glaubens
in der Geschichte der



Menschheit“ (34) betrachten können.
Einekénosisdes Glaubens, die sich
speziell – wie Msgr. Álvaro del
Portillo schreibt – in der Tatsache
zeigt, dass, „als die Mission Christi
total zu scheitern scheint, und die
Jünger den Meister allein lassen, die
Jungfrau den Weg des Glaubens mit
entschiedenem Schritt wandelt und,
gegen alle Hoffnung, glaubt, dass sich
erfüllen wird, was Gott über ihren
Sohn gesagt hat“ (35).

4. Fülle der Gnade und mütterliche
Mittlerschaft

Kehren wir nun zur Betrachtung der
mütterlichen Mittlerschaft Mariens
bei der effektiven Spende der Gnade
zurück, im Lichte der Fülle der
Gnade, die schon wahrhaft in der
Herrlichkeit vollendet ist: Mit der
Aufnahme in den Himmel wurde
Maria tatsächlich „ganz und total in
der eschatologischen Erfüllung“ (36)
geheiligt. Allem zuvor ist es



angebracht, sich daran zu erinnern,
dass die übernatürliche Gnade, die
die Menschen durch die Mittlerschaft
Marias von Christus empfangen, kein
„Objekt“ ist, das von Hand zu Hand
weitergegeben wird: die Gnade ist
eine übernatürliche Weise des Seins,
die von Gott im Innersten des
geschaffenen Geistes gewirkt wird,
die die Person vergöttlicht, und die
von den unsichtbaren Sendungendes
Sohnes und des Heiligen Geistes
untrennbar ist, durch die der
begrenzte Geist, wie der heilige
Thomas sagt, „fit particeps divini
Verbi et procedentis Amoris“ (37).

Bekanntlich existiert zwischen
diesen beiden untrennbaren
Sendungen eine umgekehrte
Reihenfolge wie bei den ewigen
Hervorgängen. Das heißt, der
Zielpunkt der göttlichen Handlung 
ad extra – gemeinsame Handlung der
drei göttlichen Personen – ist „die
Einführung“ des Geschöpfes in das



innertrinitarische Leben, das die
Sendungen mit sich bringen: eine
„Einführung“, die durch die
Vereinigung „beginnt“ (nicht in
zeitlichem Sinn), durch Teilhabe, mit
der Person des Heiligen Geistes; eine
Vereinigung, die im endlichen Geist
die Teilhabe (Ähnlichkeit und
Vereinigung) am Sohn
„herausbildet“, durch die man im
Sohn Sohn des Vaters ist (38). Das
heißt, wie Johannes Paul II. schreibt:
„Er selbst (der Heilige Geist) ist als
Liebe ewiges, unerschaffenes
Geschenk. In ihm ist derUrsprung
und Anfang jeder Gabe für die
Geschöpfe“ (39).

Im Licht dieser Überlegungen kommt
die Frage auf: Wie ist eine
menschliche Mittlerschaft – die
Mariens – bei der Vermittlung des
übernatürlichen Lebens möglich,
nicht bloß durch Fürsprache,
sondern auch durch effektive Gabe
oder „Zuteilung“ der Gnade, wenn



diese immer mit der Sendung des
Heiligen Geistes „beginnt“? Einmal
mehr wird das Geheimnis der Mutter
durch das Geheimnis des Sohnes
erhellt. Zweifellos ist Jesus Christus
nicht nur durch Verdienst und
Fürsprache, sondern durch
Wirksamkeit Mittler des
übernatürlichen Lebens der
Menschen, insofern seine
Menschheit „Instrument der
Gottheit“ ist: das órganon tes theióte-
tos, entsprechend der berühmten
Aussage von Johannes von Damaskus
(40). Deshalb kann und muss
Christus Quelle oder Prinzip der
Gnade genannt werden (41). Das
bedeutet, dass Gott unter anderem
gewollt hat, dass in der
gegenwärtigen „Ökonomie“ der
Heilige Geist den Menschen vom
Vater durch den Sohn, durch die
Menschheit des Sohnes „gesandt“
wird, die völlig und definitiv
verherrlicht und ad dexteram Patris
ist (42), mit der die heilige Maria,



nach der Aufnahme in den Himmel,
in einer koinonía(Vereinigung-
Teilhabe) höchster Innigkeit und
Intensität, vereinbar mit der
persönlichen Unterscheidung,
verbunden ist.

Es scheint daher nicht unbegründet,
den traditionellen Ausdrücken - wie
jenem des heiligen Andreas von
Kreta, nach dem Maria „die Mutter
ist, von der allen der Geist
zukommt“ (43) – eine tiefere
Bedeutung als die einer einfachen
„Zueignung“ zuzumessen. Und es ist
genau der Begriff der Teilhabe, 
koinonía, der die Teilhabe Marias an
Christus, dem Haupt, festzustellen
gestattet und deshalb ihre
Mittlerschaft bei der effektiven
Zuteilung der Gnade, ohne dass dies
irgendeine doppelte Quelle oder
Haupt mit sich brächte, was ohne
Zweifel auszuschließen wäre, sowohl
aus dogmatischen Gründen wie auf
Grund der Dialektik der



metaphysischen Teilhabe der
transzendentalen Struktur.

In dieser Hinsicht erweisen sich die
Aussagen, die die Jungfrau als „Hals“
oder „Aquädukt“ bezeichnen, durch
die uns die Gnade vom Haupt oder
von der Quelle zukommen, als sehr
unzureichend, auch wenn sie einen
gewissen bildlichen Wert haben.
Vielmehr sollten wir sagen, dass die
Menschen die Gnade Gottes durch
Christus und Maria empfangen, weil
in einem viel wirklicheren und
tieferen Sinn – und deshalb viel
geheimnisvolleren – wie dem der
von Lukas den ersten Christen
mitgeteilten Worte (vgl. Apg 4,32)
Maria cor unum et anima una mit
Christus ist. Deshalb, wie Msgr.
Escrivá sagte, findet der Christ in
Maria „die ganze Liebe Christi“ und
in Christus weiß er sich „in dieses
unaussprechliche Leben Gottes des
Vaters, Gottes des Sohns und Gottes
des Heiligen Geistes versetzt“ (44).



5. Mütterliche Mittlerschaft und
„Zusammenfassung in Christus“

Nach der Himmelfahrt hat die
Gnadenfülle Marias mit Sicherheit
den eschatologischen Zustand
erreicht; den Zustand, der, bezogen
auf die ganze Schöpfung, von Paulus
als Resultat der
„Zusammenfassung“ (anakefalaíosis)
aller Dinge in Christus (vgl. Eph 1,10)
beschrieben wird. Diese Realität ist
von einem für uns unzugänglichen
Licht umgeben: tatsächlich, „was
kein Auge gesehen und kein Ohr
gehört hat, was keinem Menschen in
den Sinn gekommen ist: das Große,
das Gott denen bereitet hat, die ihn
lieben“ (1 Kor 2,9).

Es ist nicht der Moment, uns jetzt bei
der wörtlichen Auslegung oder der
theologischen Inter-pretation der
eschatologischen
„Zusammenfassung“ aller Dinge in
Christus aufzuhalten (45). Es gibt



jedoch keinen Zweifel, dass diese der
wahre und übernatürliche Sinn –
fern jedes pantheistischen Monismus
– dieser letzten Rückkehr des
Vielfältigen zum Einen ist, die nicht
wenige Philosophien in
notwendigerweise inadäquater Form
und in verschiedener Hinsicht irrig
erahnt haben. Eine Einheit mit Gott
in Christus, die die unüberbrückbare
Unterscheidung zwischen dem
Geschöpf und dem Schöpfer wahrt,
und jene zwischen den
verschiedenen Kreaturen, hat als
Paradigma – im Fall der
menschlichen Person – die Einheit
der göttlichen Dreifaltigkeit. Schon in
Bezug auf das irdische Leben der
Apostel, ein Leben, in dem die Gnade
Einführung in die Herrlichkeit ist,
hat sich der Herr tatsächlich
folgendermaßen ausgedrückt: „Wie
du, Vater, in mir bist und ich in dir
bin, sollen auch sie in uns eins sein
(…) Ich in ihnen und du in mir: So



sollen sie vollendet sein in der
Einheit (Joh 17,21.23).

Dieses Mysterium der Einheit – der
Gemeinschaft – mit Gott in Christus
ist das Mysterium der Kirche, des
Leibes Christi (vgl. Kol 1,18), und
nach den berühmten Worten des
heiligen Cyprian – „de unitate Patris
et Filii et Spiritus Sancti plebs
adunata“ (46). Eine Kirche, die in
ihrem eschatologischen Zustand, „die
Fülle (pléroma) dessen (Christi) sein
wird, der alles in allem erfüllt“ (Eph
1,23), weil der glorreiche Christus
alle Dinge erfüllt (híma plerósei) (vgl.
Eph 4,10), und diese haben „in ihm
an seiner Fülle (en autó
pepleroménoi)“ teil (Kol 2,10).

Bei den Heiligen wird die
Wirklichkeit der eschatologischen
Herrlichkeit die endgültige Erfüllung
des für das übernatürliche Leben
spezifischen Seins in Christus im
Geist und im Fleisch sein. Eine solche



Erfüllung hat sich in Maria schon
verwirklicht, in dem ihrer
Gnadenfülle entsprechenden Maß,
das die Fülle der Einheit (koinonía)
mit Christus auf allen Ebenen des
Seins und Wirkens einschließt. Diese 
Fülle der eschatologischen Einheit, die
ausschließlich der Gnadenvollen
zukommt, ist die Wurzel des
Unterschieds zwischen der Teilhabe
Marias an Christus, dem Haupt, und
jener mystischen Beziehung der
geistlichen Gemeinschaft zwischen
allen, die die Gemeinschaft der
Heiligen ist.

Durch die außergewöhnliche Einheit
der Mutter mit dem Sohn, die in
ihrer endgültigen Verherrlichung
nach ihrer Aufnahme in den Himmel
ihren Höhepunkt erreicht, „ist Maria
– so schreibt Johannes Paul II. -
gleichsam von der ganzen
Wirklichkeit der Gemeinschaft der
Heiligen umgeben, und ihre eigene
Verbundenheit mit dem Sohn in der



Herrlichkeit ist ganz auf jene
endgültige Fülle des Reiches
ausgerichtet, wenn Gott alles in allem
sein wird “ (47).

Folglich ist die Einheit Marias mit
Christus die tiefste Wurzel der engen
Verbundenheit der heiligsten
Jungfrau mit der Kirche und ihrer
mütterlichen Mittlerschaft mit der
Mutterschaft der Kirche. Wir können
uns hier nicht bei diesem wichtigen
Aspekt des Mysteriums der Mutter
(48) aufhalten, aber aus dem
Gesagten geht klar die Überwindung
des Gegensatzes zwischen der so
genannten „christozentrischen“ und
„ekklesiotypischen“ Perspektive bei
der theologischen Betrachtung der
Mitwirkung Marias bei der Erlösung
der Menschen hervor; eine
Überwindung, zu der de facto schon
die mariologische Ausrichtung des
achten Kapitels der dogmatischen
Konstitution Lumen gentium führt
((49).



Schlusswort

Es ist klar, dass noch andere Aspekte
des Mysteriums der mütterlichen
Mittlerschaft betrachtet und die
vorgelegten Überlegungen weiter
vertieft werden könnten. Jedenfalls
wollte ich abschließend betonen,
dass angesichts des Mysteriums der
Mutter Gottes, wie angesichts des
Mysteriums Gottes selbst, immer
notwendigerweise ein Augenblick
kommt, in dem, nach den bekannten
Worten des Pseudo-Dionysius, das
vernünftigste theologische Verhalten
eine stille Verehrung ist: „indicibilia
(Deitatis) casto silentio
venerantes“ (50), ohne das Geheimnis
auf die Reichweite unseres
Begreifens beschränken zu wollen.
Ein „keusches Schweigen“, in dem
noch das immer gegenwärtige Echo
des Grußes des Engels an die
Gnadenvolle, die Mutter Gottes und
unsere Mutter ist, widerhallt.



Fernando Ocáriz

Päpstliche Universität vom
Heiligen Kreuz

(1) Text der Inaugurationsrede des
akademischen Jahres 1987-88 im
Centro Académico Romano vom
Heiligen Kreuz.

(2) Vgl. Álvaro del Portillo, 
Hirtenbrief, 31.5.1987, Nr. 25:
’Romana’ 4 (1987/1) 77.

(3) Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, 25.3.1987, Nr. 19/
b.

(4) Vgl. ebd., Nr. 12/c.

(5) Johannes Paul II., Enz. Dives in
misericordia, 30.11.1980, Nr. 9/b. Vgl.
Enz. Dominum et vivificantem,
18.5.1986, Nr. 16/f; Enz. Redemptoris
Mater, Nr. 19, 23, 24.

(6) Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 6/b.



(7) Ebd., Nr. 22/b.

(8) Vgl. ebd., Nr. 39/c-d.

(9) Ebd., Nr. 23/c.

(10) J. Ratzinger, Homilie im
Internationalen Seminar der Prälatur
des Opus Dei, 14.4.1987, in ’Romana’
4 (1987/1) 116-117.

(11) Hl. Augustinus, De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.

(12) Vgl. II. Vatik. Konzil, Dogm.
Konst. Lumen Gentium, Nr. 62.

(13) Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 38/c.

(14) Vgl. II. Vatik. Konzil, Dogm.
Konst. Lumen Gentium, Nr. 62;
Johannes Paul II., Enz. Redemptoris
Mater, Nr. 38/b-c, 40/a.

(15) Hl. Bernhard, In Dominica infra
oct. Assumptionis Sermo, zitiert von



Johannes Paul II., Enz. Redemptoris
Mater, Anm. (96).

(16) Über die Mittlerschaft als
mütterliche Fürsprache, vgl.
besonders Johannes Paul II., Enz. 
Rdemptoris Mater, Nr. 21/c, 40.

(17) Vgl. z.B. G.M. Roschini, La Madre
de Dios según la fe y la teología, Ed.
Apostolado de la Prensa, Madrid
1962, Bd. I, S. 647-650.

(18) Vgl. z.B. J.-H. Nicolas, Synthèse
dogmatique. De la Trinité a la Trinité,
Ed. Univer-sitaires, Fribourg-
Bauchese, Paris 1985, S. 553-555.

(19) Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 38/a.

(20) Vgl. z.B. M. Meinertz, Teología
del Nuevo Testamento, Ed. Fax,
Madrid, 2. Aufl. 1966, S. 414; A.
Wikenhauser, Die Christusmystik des
Apostels Paulus, 2. Aufl., Freiburg
1956.



(21) „Deus autem ab aeterno
praedestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii
eius” (hl. Thomas von Aquin, In Epist.
ad Hebraeos, c. ii, lec. 3); vgl. auch In
Epist. ad Romanos, c. I, lec. 3.

(22) Vgl. z.B. Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 8/d; Enz. 
Redemptor hominis, 4.3.1979, Nr. 18/
b-c.

(23) M.J. Scheeben, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia, 3.
Aufl. 1960, S. 378. Zu diesem Thema,
vgl.: F. Ocáriz, Hijos de Dios en Cristo.
Introducción a una teología de la
participación sobrenatural, Eunsa,
Pamplona 1972. Ders., La Santisima
Trinidad y el misterio de neustra
deificación, in ’Scripta Theologica’ 6
(1974) S. 363-390; Ders. La elevación
sobrenatural como re-creación en
Cristo, in ’Atti dell’VIII Congresso
Tomistico Internazionale’, Lib. Edit.



Vaticana 1981, Bd. IV, S. 281-292;
Ders. Partecipazione dell’essere e
sopranaturale, in AA.VV. ’Essere e
libertà. Studi in onore di Cornelio
Fabro’, Università di Perugia, 1984, S.
141-153. Ders., Il Mistero della grazia
in Scheeben: VV.AA., ’M.J. Scheeben,
teologo cattolico d’ispirazione
tomista’, Libreria Editrice Varicana
1988, S. 227-235.

(24) Vgl. z.B. S. Muñoz Iglesias, 
Concepto bíblico de Koinonía, in ’XIII
Semana Bíblica Española (1952)’
C.S.I.C., Madrid 1953, S. 223.

(25) In Bezug auf die verschiedenen
Interpretationen der Patristik vgl. die
von Johannes Paul II. angeführten
Hinweise in der Anmerkung (21) in
der Enzyklika Redemptoris Mater.
Für ein philologisches und
theologisches Studium vgl. die die
neuen und wichtigen
Untersuchungen von I. de la Potterie,
Kecharitoméne en Lc 1,28. Ètude



philologique: ’Biblica’ 68 (1987)
357-382, und Kecharitoméne an Lc
1,28. Étude exégétique et théologique:
’Biblica’ 68 (1987) 480-508.

(26) Vgl. I. de la Potterie, art. cit.,
besonders S. 382, 506-507.

(27) Vgl. z.B. Pius IX., Apost.
Schreiben Ineffabilis Deus, 8.12.1854:
DS 2800-2801; Leo XIII., Enz. Magnae
Dei Matris, 8.9.1892: AL 12, S. 224;
Pius XI., Enz. Lux veritatis,
25.12.1931: AAS 23 (1931) S. 521; II.
Vatik. Konzil, Dogm. Konst.Lumen
gentium, Nr. 53; Johannes Paul II.,
Enz. Redemptoris Mater, Nr. 8-11.

(28) Vgl. hl. Thomas von Aquin, 
Expositio salutationis angelicae;
Summa Theologiae, III q. 27, a. 5 ad 1.
Zu diesem Thema vgl. C. Fabro, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
’Ephemerides Mariologicae’ 24 (1974)
S. 389-406.



(29) Vgl. hl. Thomas von Aquin, 
Expositio salutationis angelicae; In
Evang.. Ioan., c.I, lec. X.

(30) Josefmaria Escrivá, Es Cristo que
pasa, Rialp, Madrid 1973, Nr. 103.

(31) Über die Vergeistigung und
Vergöttlichung des Leibes im
eschatologischen Zustand, vgl.
Johannes Paul II., Ansprache vom
9.12.1981: ’Insegnamenti die Juan
Pablo II’ IV-2 (1981) S. 880-883. Vgl.
auch F. Ocáriz, La resurrección de
Jesucristo: ’Cristo, Hijo de Dios y
Redentor del hombre. Actas del III
Simposio Internacional de Teología
de la Universidad de Navarra’,
Eunsa, Pamplona 1982, S. 756-761.

(32) Vgl. hl. Thomas von Aquin, In III
Sent., d. 5, q. I, a. 2 ad 6.

(33) Josefmaria Escrivá, Es Cristo que
pasa, cit., Nr. 172.



(34) Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 18/c. Der
heilige Basilius der Große stellt fest,
dass der Glaube Marias auf dem
Golgota den Angriff des Zweifels
erlitt (vgl. hl. Basilius, Epistula260, 9;
PG 32, 965): Diese Auffassung, auch
wenn sie nicht sehr verbreitet ist,
muss nicht notwendig
ausgeschlossen werden, weil – wegen
der Natur des Glaubens selbst – die
Versuchung des Zweifels ohne die
geringste Schuld möglich und
vollkommen vereinbar mit den
höchsten Stufen des Glaubens ist.

(35) Álvaro del Portillo, Hirtenbrief,
31.5.1987, Nr. 19, S. 74.

(36) J. Ratzinger, La figlia di Sion, Jaca
Book, Milano 1979, S. 71.

(37) Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 38, a. I c. Vgl. auch
M.J. Scheeben, I misteri del
cristianesimo, cit., S. 179: ’La
missione di una Persona divina



consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso I Padri
greci, metochá, koinonía)’.

(38) Vgl. M.J. Scheeben, I misteri del
cristianismo, cit., S. 182; E. Hugon, Le
Mystère de la Très Sainte Trinité,
Paris 1921, S. 245-246; J.-H. Nicolas, 
Les profondeurs de la grace, Beau-
chesne, Paris 1968, S. 551.

(39) Johannes Paul II., Enz. Dominum
et vivificantem, Nr. 34. Über die
Gnade der Annahme an Kindes statt
und der Sendung des Heiligen
Geistes, vgl. auch Nr. 52 derselben
Enzyklika.

(40) Hl. Johannes von Damaskus, De
fide orthodoxa, III c. 19: PG 94, 1080.

(41) „Christus autem est principium
gratiae, secundum divinitatem
quidem auctoritative, se-cundum
humanitatem vero
instrumenntaliter” (hl. Thomas von



Aquin, Summa Theologiae III, q. 27, a.
5).

(42) Vgl. F. Ocáriz, La Resurrección de
Jesucristo, cit., S. 766-770.

(43) Hl. Andreas von Kreta, Omelie
mariane, Città Nuova, Roma 1987,
Homilie II, S. 57.

(44) Josefmaria Escrivá, Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 1978, Nr. 293.

(45) Über die Bedeutung der 
anakefalaíosisin der Geschichte der
Auslegung von Eph 1,10, vgl. J.M.
Casciaro,Estudios sobre Cristología
del Nuevo Testamento, Eunsa,
Pamplona 1982, S. 308-324.

(46) Hl. Cyprian, De oratione
Dominica, 23: PL 4,553. Vgl. II. Vatik.
Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium,
Nr. 2-4.

(47) Johannes Paul II., Enz. 
Redemptoris Mater, Nr. 41/d.



(48) Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Rdemptoris Mater, Nr. 42-47. Vgl.
auch H. de Lubac, Médi-tation sur
l’Église, Aubier, Paris 1953, 9. Kap:
’L’Église et la Vierge Marie’. In Bezug
auf eine Gesamtsicht der
Beziehungen zwischen Maria und
der Kirche, vgl. Y. Congar, Marie et
l’Église dans la pensée patristique:
’Revue des Sciences Philosophiques
et Théologiques’ 38 (1954) 3-38.

(49) Vgl. E. Llamas, La cooperación de
María a la salvación. Nueva
Perspectiva después del Vaticano II:
’Scripta de Maria’ 2 (1979) 423-447.

(50) Pseudo-Dionysius, De divinis
nominibus, c. I, N. 11, nach der
lateinischen Übersetzung, die der
heilige Thomas von Aquin benützte,
’In librum Beati Dioonysii De Divinis
Nominibus expositio’, Marietti,
Torino-Roma 1950, S. 13 (§3, 11),
verschieden von der Übersetzung,



die die Patrologie von Migne anbietet
(vgl. PG 3, 590).

Fernando Ocáriz

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-at/

article/die-mutterliche-mittlerschaft/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-at/article/die-mutterliche-mittlerschaft/
https://opusdei.org/de-at/article/die-mutterliche-mittlerschaft/

	Die mütterliche Mittlerschaft

